T

=5
2 |ITT),

UNIVERSIDAD
INTERCONTINENTAL

ntersticios

FILOSOFIA*ARTE*RELIGION

ISSN 1665-7551

encuadres teoncos*

1968
para democramas

g T{ 9 DE OCTUBRE (008
NO SEOLVIDA




ntersticios

FILOSOFIA-ARTE-RELIGION

UNIVERSIDAD
INTERCONTINENTAL



La revista Intersticios del programa académico de Filosofia, Instituto Intercontinental de Misionologia de la Universidad Intercon-
tinental, es un proyecto editorial que se interesa en fomentar el encuentro y la profundizacién de las ideas que nos anteceden,
asi como en producir y desarrollar nuevas vertientes de pensamiento y discusion. Cada uno de sus volumenes recorre y suscita
las zonas de encuentro de la filosofia (seccion monografica), el arte y la religion (tercera seccién) consigo mismos y entre si, al
tiempo que busca no sélo la convivencia entre la filosofia de la cultura, la hermenéutica filoséfica, el pensamiento de inspira-
cion cristiana y la tradicion clasica (Dossier), sino también un nuevo resultado tedrico irreductible a cada una de las lineas por
separado. Este es nuestro perfil teérico, que insiste en el tema principal de la apertura al decir del otro, como reto comun a estas
mismas expresiones tedricas que asi contienen en su propio estatus discursivo la multiple determinacion de los intersticios: los
mismos que la revista en su conjunto reconoce como la marca tensional de los tiempos de hoy, y para la que la filosofia, el arte
y la religién no pueden menos que promover un plus de sentido y creatividad.



UNIVERSIDAD
INTERCONTINENTAL

Rector
Mtro. Hugo Antonio Avendaio Contreras

VICERRECTORA
Dra. Gabriela Martinez Iturribarria

DIRECCION GENERAL DE ADMINISTRACION Y FINANZAS
Mtro. Marco Antonio Velazquez Holguin

DIRECCION GENERAL DE FORMACION INTEGRAL
Pbro. Miguel Angel Ramirez Flores

INSTITUTO INTERCONTINENTAL DE MISIONOLOGIA
Pbro. Gerardo Lépez Vela

Los articulos presentados en esta publicacion son sometidos a
doble dictamen ciego. El contenido es responsabilidad exclusiva
de sus autores.

Intersticios se incluye en los siguientes indices: Citas
Latinoamericanas en Ciencias Sociales y Humanidades (Clase);
Base de datos de Revistas de Filosofia (Filos); Centro de Recursos
Documentales e Informaticos de la oe; Sistema Regional

de Informacion en Linea para Revistas Cientificas de América
Latina, el Caribe, Espafia y Portugal (Latindex), y Elton B. Stephens
Company (Ebsco).

Suscripciones:
intersticios@uic.edu.mx

Prohibida su reproduccion por cualquier medio sin la autorizacion
escrita de la institucion.

Diseno epimoriaL: Alejandra Riba Ramirez

} ntersticios

ARo 29, nim. 63, julio-diciembre 2025.

DIReCTOR ACADEMICO: Ramiro A. Gomez Arzapalo Dorantes.
CoORDINADORES DEL NUMERO: Dra. Karla Alejandra Hernandez
Alvarado y Dr. Alberto Ruiz-Méndez.

Consejo Editorial

Yolanda Angulo Parra (Centro de Estudios Genealdgicos para
la Investigacion de la Cultura en México y América Latina),
Mauricio H. Beuchot Puente (Universidad Nacional Auténo-
ma de México), Mario Casanueva (Universidad Auténoma
Metropolitana, México), Pablo Castellanos (Universidad
Popular Auténoma del Estado de Puebla), Miguel Concha
Malo (Academia Mexicana de Derechos Humanos), Paulette
Dieterlen (Universidad Nacional Auténoma de México), Raul
Fornet-Betancourt (Missionswissenschaftliches Institut Mis-
sio e.V. Lateinamerikareferat, Alemania), Manuel Fraijé Nieto
(Universidad Nacional de Educacién a Distancia, Espafa),
Luis Garagalza (Universidad del Pais Vasco, Espafia), Paul
Gilbert (Universita Pontificia Gregoriana, Italia), Guillermo
Hurtado (Universidad Nacional Auténoma de México),
Martha Patricia Irigoyen Troconis (Universidad Nacional
Auténoma de México), Carlos Kohn Wacher (Universidad
Central de Venezuela), Efrain Lazos Ochoa (Universidad
Nacional Autéonoma de México), Jorge Enrique Linares Sal-
gado (Universidad Nacional Auténoma de México), Mauricio
Lépez Noriega (Instituto Tecnoldgico Auténomo de México),
Pablo Muchnik (Siena College, Nueva York), Teresa Onate y
Zubia van Hoye Desmet (Universidad Nacional de Educacion
a Distancia, Espafa), José A. Pérez Tapias (Universidad de
Granada, Espafia), Carolina Ponce Hernandez (Universidad
Nacional Auténoma de México), Francisco Rodriguez Adra-
dos (Universidad de Salamanca, Espana), Cristina Sanchez
Munoz (Universidad Auténoma de Madrid, Espafa), Gonzalo
Serrano E. (Universidad Nacional de Colombia), Verénica
Tozzi (Universidad de Buenos Aires, Argentina), Héctor Zagal
Arreguin (Universidad Panamericana, México), José Francisco
Zuniga Garcia (Universidad de Granada, Espana).

Consejo de Redaccion

Jesus Ayaquica Martinez (Universidad Intercontinental,
México), Alberto Constante Lépez (Universidad Nacional
Auténoma de México), Leticia Flores Farfan (Universidad
Nacional Auténoma de México), Ramiro A. Gémez Arzapalo
Dorantes (Universidad Intercontinental, México), Eva Gon-
zélez Pérez (Universidad Intercontinental, México), Manuel
Guillén (Universidad Intercontinental, México), Alejandra
Montero Gonzalez (Universidad Intercontinental, México),
Maria Teresa Mufioz Sanchez (Universidad Intercontinental,
México), Maria Rosa Palazén Mayoral (Universidad Nacional
Auténoma de México), Raul Pavén Terveen (Universidad
Intercontinental, México), Rocio del Alva Priego Cuétara
(Universidad Intercontinental, México), Ricardo Rivas Garcia
(Universidad Intercontinental, México), Jesus Valle Torres
(Universidad Intercontinental, México).

Intersticios es una publicacion semestral de la UIC Universidad Intercontinental A. C. Editora responsable: Nancy Sanciprian Marroquin.
Numero de certificado de la reserva otorgado por el Instituto Nacional de Derechos de Autor: 04-2003-031713005200-102. Nimero de
Certificado de Licitud de Titulo: 12786. Niimero de Certificado de Licitud de Contenido: 10358. ISSN: 1665-7551. Direccion: Insurgentes Sur
4135y 4303, Santa Ursula Xitla, C. P. 14420, Alcaldia Tlalpan, Ciudad de México.



INDICE

Presentacion
Karla Alejandra Herndndez Alvarado y Alberto Ruiz-Méndez

1. MONOGRAFICO
La politica y el Estado. Entre el discurso y la violencia
Luis Felipe Flores Mendoza

Grupos de discusion: propuesta metodoldégica de comunicacion ambiental
en juventudes como apuesta de territorializacion en las urbes
Laura Karina Mares-Ortega y Miguel Angel Gémez Jiménez

Apuntes filoséficos en torno a la migracion y la propiedad privada
Mariano J. Chdvez Martinez

Injusticia, discriminacion y violencia radical hacia el migrante.

Una reflexion sobre el olvido del Otro en Hannah Arendt y Emmanuel
Levinas en tiempos de extremas derechas y fascismos

J. Fernando Sosa Tapia

El discurso de inclusién bajo la I6gica de un antropocentrismo desconsiderado
Lisset X. Latisnere Judrez

El triangulo de la ética: una propuesta grafica
Damidn Bravo Zamora
Médnica Alejandra Rodriguez Sosa

Derrida. El encuentro, una resistencia a las violencias
Ma. Centeocihuatl Virto Martinez, Manuel Reynoso de la Paz
y Martha Patricia Lopez Judrez

Hacia una democracia ascendente: el papel de los colectivos
de madres buscadoras en el marco de la democracia neoliberal
Alberto Ruiz-Méndez, Gabriela Lizette Galindo-Martinez

y Adolfo Angel Lépez-Morales

Il. DOSSIER

Apuntes sobre la concepcion de la historia en Kant
Clara Martinez Molina

La precariedad del espiritu
Crescenciano Grave

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025

21

39

57

81

94

109

139

153

173

197



Dificultades de la filosofia de arrabal
Mauricio Beuchot

El lenguaje: complejo y poderoso conector invisible entre el pensamiento

y el mundo fenoménico. breves ideas de la tradicién analitica
Dante Alejandro Ferrara Vences

Transculturalidad, Educacion y Politica: apuntes filosoficos
desde El maestro Ignorante
José Guadalupe Olivares Terrones

Constitucionalismo mexicano e identidad nacional:
hacia una metafisica del mexicano
Diego Olivar Robles

11l. ARTE Y RELIGION

La influencia neoplaténica de Plotino en la teologia cristiana
de Pseudo Dioniso Areopagita: la naturaleza del mal
A. Edmundo Cervantes Espino

Permanencias y transformaciones en la religiosidad popular
de los habitantes de Chimborazo, Ecuador
Luis Fernando Botero Villegas

IV. CARPETA GRAFICA

Arte y Memoria en el espacio urbano: serie fotografica
sobre Anti-Monumentos en la Ciudad de México
Ricardo Ignacio Prado-Hurtado

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025

223

237

257

281

303

327

371



Presentacion

n esta edicién de Intersticios, nos adentramos en un tema de pro-

funda relevancia y urgencia: la violencia y sus diversas expresio-

nes. A través de una serie de reflexiones' que abarcan desde el
papel del Estado como el administrador o no de la violencia hasta la migra-
c¢i6n como blanco de injusticias y discriminacién, pasando por la exclusién
social y la degradacién ambiental, los autores exploran cémo la violencia
se manifiesta en diferentes esferas de la vida humana y cémo la filosofia
emerge como una herramienta indispensable para comprender, enfrentar y
transformar estas realidades.

Consideramos urgente abordar este tema pues, en el contexto del au-
mento del descontento y la insatisfaccién con la democracia a nivel mun-
dial, es necesario contar con marcos de reflexién que nos inviten a pensar
de qué manera las dindmicas concretas de violencia estdn contribuyendo
a aquel aumento. En tanto que pensemos en la democracia como aquella
forma de gobierno que nos atribuye la igual capacidad de participacién en
los asuntos de la vida colectiva —tanto en procedimientos formales como
las elecciones, asf como marchas, protestas, etcétera—, la violencia tiene
el efecto directo de confinar a las personas en su esfera privada pues, en
un contexto en el que su vida o estabilidad material se encuentren en pe-
ligro, sin duda ambas son m4ds importantes que ejercer aquella igualdad.

En este sentido, adem4s de las vidas que se pierden y la fragmenta-
cién del tejido social derivados de la violencia, requerimos de espacios
de reflexién sobre la manera en que ésta estd contribuyendo a la erosién

democriética al alejar a los ciudadanos del ejercicio de sus derechos y

" Los textos que conforman la seccién Monogréfica forman parte de las actividades del
PROINV_25_11 “Narrativas Democriticas en sociedad, politica, comunicacién y tecnologias digita-
les desde América Latina”, avalado por la Coordinacién de Investigacién de la Facultad de Filosofia
y Letras de la UNAM.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PRESENTACION 8

libertades pues precisamente su ausencia nos llevaria de la democracia
a la autocracia. A continuacién, brevemente presentamos los textos que
se enmarcan en este contexto y que buscan ser referentes teéricos para
pensar las violencias.

El texto de Luis Felipe Flores, titulado “La politica y el Estado. Entre
el discurso y la violencia”, abre el debate al examinar la relacién entre
la politica y la violencia. Mientras pensadores como Maquiavelo y Weber
defienden que la violencia es un recurso necesario para el mantenimiento
del poder, otros como Arendt y Habermas critican su uso, argumentando
que destruye la posibilidad de un didlogo politico genuino. Arendt sostie-
ne que la verdadera politica se basa en la pluralidad y el discurso, no en la
dominacién o la violencia. Habermas, por su parte, propone una politica
deliberativa donde el conflicto se resuelve a través del discurso racional
y la bisqueda de consensos. Foucault, aunque reconoce la presencia de
la violencia en las relaciones de poder, insiste en que el poder no debe
reducirse a la violencia, sino que debe entenderse como una relacién que
permite la accién y la resistencia.

Flores reflexiona también sobre la realidad contemporénea, sefialando
que en paises con Estado de Derecho, el uso de la violencia por parte del
Estado debe ser legitimo y limitado, pero necesario para mantener el or-
den y proteger a los ciudadanos. Se argumenta que, aunque la violencia no
debe ser el tinico recurso de la politica, su monopolio por parte del Estado
es crucial para evitar que grupos no estatales tomen el control mediante
la violencia ilegitima. De esta manera, Flores sostiene que la violencia es
un recurso irrenunciable en la politica, aunque no debe ser el tinico medio
para ejercer el poder. Se enfatiza la importancia de combinar el discurso
y el didlogo con la capacidad del Estado para usar la violencia de manera
legitima cuando sea necesario, con el fin de proteger el orden social y
garantizar la estabilidad del Estado.

En el contexto urbano, el articulo de Laura Karina Mares-Ortega y
Miguel Angel Gémez Jiménez, titulado “Grupos de discusién: propuesta
metodolégica de comunicaciéon ambiental en juventudes como apuesta de

territorializacién en las urbes”, propone una metodologia de comunicacién

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



9 PRESENTACION

ambiental dirigida a jévenes, con el objetivo de contrarrestar la violencia
simbdlica y estructural que enfrentan en su defensa del medio ambiente.
A través de grupos de discusién, se busca crear espacios seguros donde
los jovenes puedan expresarse libremente y construir vinculos afectivos.
Mares-Ortega y Gémez Jiménez subrayan que la violencia, en sus milti-
ples formas, es un obstdculo para la accién colectiva, y que solo a través
del didlogo y la ética ambiental se puede empoderar a las nuevas genera-
ciones para transformar su entorno.

La propuesta metodolégica de Mares-Ortega y Gémez Jiménez se basa
en el didlogo de saberes y los sentipensares, conceptos que permiten a
los jévenes reflexionar sobre su papel en la ciudad, expresar sus temores,
dudas y motivaciones, y construir vinculos afectivos. Estos espacios de
didlogo buscan contrarrestar la violencia simbdélica y estructural que en-
frentan los j6venes, quienes a menudo son marginados y desvalorizados en
sus preocupaciones ambientales y sociales. La violencia se manifiesta en
la falta de escucha, la critica constante y el bullying que reciben por parte
de familiares, docentes y compafieros. En conclusién, el articulo subraya
la importancia de crear espacios seguros donde los jévenes puedan expre-
sarse libremente, sin miedo a la violencia simbélica o estructural. Estos
espacios son fundamentales para fomentar la accién colectiva y la defensa
de los espacios naturales en las ciudades.

En el dmbito de la migracién, Mariano de Jesds Chévez y Jesis Fer-
nando Sosa reflexionan sobre la violencia sistémica que enfrentan los mi-
grantes, especialmente en contextos de exclusién y deshumanizacién. Ma-
riano Chévez, en su texto “Apuntes filoséficos en torno a la migracién y la
propiedad privada”, aborda la migracién desde una perspectiva filoséfica,
contrastando las posturas utilitarista y liberal-deontolégica, con un enfo-
que en el concepto de propiedad privada como elemento constitutivo de
la libertad individual. Se argumenta que la migracién es un acto racional
y moral, reflejo del ejercicio pleno de la libertad, especialmente cuando
las condiciones socioeconémicas, de seguridad o ambientales en el lugar
de origen son adversas. Desde el utilitarismo, se enfatiza la libertad de

expresion y la igualdad de sentimientos, aunque se critica su reduccionis-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PRESENTACION 10

mo al limitar la libertad a no causar dafio a otros, lo que podrfa justificar
acciones inmorales. En contraste, Isaiah Berlin propone una visién més
amplia de la libertad, distinguiendo entre libertad negativa (ausencia de
coercién) y positiva (capacidad de autodeterminacion), lo que permite en-
tender la migracién como un acto que busca mejores condiciones de vida
y seguridad.

Chévez también explora el concepto del mal como ausencia de certeza
y seguridad, vinculdndolo con la migracién forzada por la violencia, la
pobreza o el cambio climético. Se citan pensadores como Hannah Arendt,
Paul Ricoeur y Zygmunt Bauman para analizar c6mo la incertidumbre y
la falta de estabilidad generan angustia y vulnerabilidad, facilitando la
dominacién y la injusticia. Adam Smith, por su parte, sostiene que la jus-
ticia es fundamental para la cohesién social y que su ausencia, especial-
mente en la proteccién de la persona, la propiedad y los acuerdos, lleva al
caos y al sufrimiento, lo que justifica la busqueda de un territorio donde
se respeten estos principios.

En cuanto a la propiedad privada, se contrastan las posturas de Pierre-
Joseph Proudhon, quien la considera un robo y aboga por un sistema mu-
tualista, con la visién de Adam Smith y Kant, quienes la defienden como
un derecho esencial para la libertad y la autonomia individual. Proudhon
critica la propiedad privada por permitir la explotacién y la acumulacién
injusta de riqueza, mientras que Smith y Kant la ven como una institucién
que garantiza la privacidad, la reflexién y el ejercicio de la libertad. La
propiedad privada, en este sentido, es un elemento clave para la realiza-
cién personal y la justicia social.

Mariano Chédvez concluye que la migracién, en condiciones adversas,
es un acto moralmente justificable desde el imperativo categérico de Kant,
ya que busca mejorar las condiciones de vida y proteger la dignidad huma-
na. El utilitarismo, al reducir la libertad a no causar dafio, puede justificar
acciones contrarias a la dignidad, mientras que una visién amplia de la li-
bertad, separada del utilitarismo, es necesaria para abordar la migracién
de manera humana y justa. El texto aboga por un liberalismo que recupere

la moral y la deontologia en los debates ptiblicos sobre migracién.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



11 PRESENTACION

Fernando Sosa, por su parte, en su texto “Injusticia, discriminacién y
violencia radical hacia el migrante”, retoma las ideas de Hannah Arendt y
Emmanuel Levinas para subrayar la importancia de una ética de la alte-
ridad, que reconozca la vulnerabilidad del migrante y exija una respuesta
ética mds all4 de intereses politicos. Se destaca cémo los discursos de
odio y las politicas excluyentes han convertido a los migrantes, particular-
mente aquellos en situacién de “ilegalidad”, en blanco de criminalizacién
y deshumanizacién.

El autor destaca que Arendt, con su andlisis del “mal radical” y el
“mal banal”, alerta sobre los sistemas politicos y econémicos que reducen
al ser humano a una condicién superflua, donde su valor se mide tnica-
mente por su capacidad de producir y consumir. Arendt argumenta que en
los regimenes totalitarios, los seres humanos pierden su espontaneidad y
libertad, volviéndose susceptibles de cometer o sufrir atrocidades. La fil-
sofa enfatiza la importancia de preservar el “derecho a tener derechos”, un
principio fundamental para evitar que cualquier persona, especialmente
los migrantes, sea excluida de la comunidad humana y expuesta a la vio-
lencia del sistema.

Por su parte, de acuerdo con Sosa, Lévinas introduce una perspectiva
ética centrada en el “rostro del Otro”, especialmente el del extranjero,
que nos interpela y exige una responsabilidad infinita. Levinas critica la
tradicién ontolégica occidental que ha relegado al Otro a una extensién del
“Mismo”, y propone reconocer la alteridad radical del extranjero, aquel
que irrumpe en nuestra comodidad y nos exige hospitalidad. Para Levi-
nas, el rostro del migrante, en su vulnerabilidad, nos llama a responder
éticamente, més alld de cualquier célculo o interés politico.

Sosa concluye que la crisis migratoria no es solo un problema politico
0 econémico, sino una cuestién ética que interpela nuestra humanidad.
Arendt y Lévinas nos invitan a rescatar la espontaneidad y la responsa-
bilidad hacia el Otro, y a traducir estas reflexiones en acciones concretas
que transformen las politicas migratorias y las actitudes sociales hacia
los migrantes. En tdltima instancia, el olvido del Otro es un problema que

afecta a toda la humanidad. Como ensefian Arendt y Lévinas, nuestra

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PRESENTACION 12

capacidad para preservar nuestra condicién humana y responder ética-
mente al sufrimiento del Otro es lo que nos define como seres humanos.
La reflexién nos desafia a salir de nuestro ensimismamiento egoista y a
encontrarnos con la alteridad, respondiendo con acciones concretas que
reflejan apertura y hospitalidad hacia el migrante.

Por su parte, Lisset Lastinere, en su texto “El discurso de inclusién
bajo la l6gica de un antropocentrismo desconsiderado. Disolver la diferen-
cia”, aborda el discurso de inclusién y género desde una perspectiva criti-
ca, argumentando que éste sigue una légica antropocéntrica que privilegia
lo semejante y desconsidera lo radicalmente diferente, lo que conlleva a
formas de violencia simbélica y estructural. La violencia se manifiesta en
la desconsideracién de lo radicalmente otro, ya sea en términos de género,
raza o especie. La autora escribe que Derrida argumenta que el rechazo
a la diferencia es una forma de violencia, pues se niega la hospitalidad
al extranjero, aquel que cuestiona la mismidad y pone en duda la propia
identidad. Esta violencia no solo se dirige hacia lo humano diferente, como
las minorias raciales o sexuales, sino también hacia lo no humano, como
los animales, que son incluidos en la sociedad solo cuando son humaniza-
dos, es decir, cuando se les asimila a lo semejante. La inclusion, en este
sentido, se convierte en una forma de violencia al intentar homogeneizar
la diferencia en lugar de reconocerla y dignificarla.

Lastinere también explora cémo la soberania del hombre, entendida
como su capacidad para dominar y administrar la vida, ha llevado a rela-
ciones de poder y sometimiento hacia lo diferente. Esta soberania, ejercida
desde un antropocentrismo desconsiderado, excluye de la dignidad a todo
aquello que no se ajusta a los pardmetros humanos, lo que Derrida describe
como un “alma artificial” que perpetia la violencia hacia lo otro. Final-
mente, el texto propone que el discurso de inclusién deberia ser reempla-
zado por un enfoque ético que reconozca y valore la diferencia radical, sin
intentar asimilarla. La dignidad no deberia depender de la semejanza con
un estdndar humano, sino del hecho de ser un ser vivo.

El texto de Damidn Bravo y Ménica Rodriguez, titulado “El tridngulo

de la ética: una propuesta grafica”, busca representar la ética desde tres

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



13 PRESENTACION

perspectivas distintas: la ética pre-filoséfica, la ética axiomética y la pre-
gunta critica por los fundamentos de la ética. La ética pre-filoséfica se
refiere al discurso que articula normas, valores y concepciones de la vida
virtuosa en una sociedad, sin necesidad de reflexién filoséfica. Este siste-
ma tripartito (normas, valores y virtudes) es inherente a toda comunidad
humana y sirve como base para la convivencia social.

La tercera perspectiva, la pregunta por los fundamentos de la ética, es
una indagacion filoséfica que cuestiona los principios mismos de la ética,
buscando argumentos no circulares que justifiquen por qué debemos vivir
éticamente. Esta pregunta puede llevar a posiciones como el nihilismo, el
escepticismo moral o el relativismo, y se distingue de la ética axiomética
en que no asume los principios éticos, sino que los pone en duda. La
representacion grafica de esta indagacién sugiere que se debe “salir” del
tridngulo de la ética para cuestionarle desde un punto de vista neutral.

Bravo y Rodriguez concluyen que la pregunta por los fundamentos
de la ética es una tarea filoséfica distinta a la axiomatizacién, ya que no
asume los principios éticos, sino que los cuestiona desde una perspectiva
externa. La pregunta por los fundamentos de la ética revela que la justi-
ficacién de la violencia no es absoluta, sino que depende de los sistemas
éticos que cada sociedad o filésofo adopte. Esta reflexion es especialmente
relevante en contextos contemporédneos, donde la violencia se manifiesta
en formas complejas, como la violencia estructural, la violencia de género
o la violencia en conflictos armados, y donde la ética debe ofrecer respues-
tas claras y fundamentadas para su regulacién y prevencion.

En el texto “Derrida. El encuentro, una resistencia a las violencias”,
Virto Martinez, Reynoso de la Paz y Lépez Juarez, reflexionan a partir de
la nocién de encuentro que plantea Derrida en su texto Schibboleth para
Paul Celan. Para los autores el “encuentro” nos permite una visién mds
amplia sobre las problemadticas de violencias que padecen a diario las
infancias, las personas migrantes y los colectivos de biisqueda de perso-
nas desaparecidas. Ante estas violencias constantes y sistemdticas, en el

texto se desarrolla la idea del acompafiamiento otro como una politica de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PRESENTACION 14

resistencia que permite nuevas formas de construir comunidad y asumir
una responsabilidad colectiva.

Por lo que se refiere al articulo “Hacia una democracia ascendente: el
papel de los colectivos de madres buscadoras en el marco de la democra-
cia neoliberal”, Ruiz-Méndez, Galindo-Martinez y Lopez-Morales parten
de la definicién de democracia desde la visién de Norberto Bobbio, y luego
de ello exponen motivos de la actual crisis de la democracia apoyados en
las reflexiones de Adam Przeworski. El anélisis de dicha crisis se centra
en explicar c6mo es que el sistema econémico afecta a la democracia, en
este caso describiendo el surgimiento y el funcionamiento del neolibera-
lismo como sistema que contraviene el sistema democratico. A partir de
esta problemdtica, los autores describen cémo la participacién politica
se ve afectada, propiciando el individualismo, debilitando asf uno de los
pilares fundamentales para la democracia: la participacién colectiva. Por
esta razon, el texto ofrece una posible respuesta por parte de la ciudadanta
a dicha crisis: los colectivos de madres buscadoras como agente de cambio
social y un ejemplo conciso de democracia ascendente en la que son las
personas, desde sus exigencias y reivindicaciones, quienes construyen la
democracia.

En conjunto, estos textos de la seccién monografica de nuestra revista
en su nimero actual, nos desaffan a seguir pensando criticamente sobre
la violencia en sus miltiples manifestaciones, desde su arraigo en las es-
tructuras politicas y estatales hasta su impacto devastador en la migracién
y la inclusién social. En su conjunto, estos andlisis nos invitan a desen-
trafiar la intrincada relacién entre la violencia, las dindmicas de poder, la
exclusién y la incesante lucha por la dignidad humana. Asimismo, se nos
invita a replantearnos en qué medida la ética puede seguirnos auxiliando
como una herramienta para enfrentarnos a un mundo donde la violencia
parece omnipresente. La filosoffa nos recuerda que la ética no es solo una
opcién, sino una responsabilidad ineludible para preservar la dignidad
humana y promover el bien comiin. Esta edicién es, pues, una invitacién

a reflexionar, dialogar y actuar desde la ética, con la esperanza de que, a

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



15 PRESENTACION

través del pensamiento critico y la accién colectiva, podamos transformar
las realidades de violencia que nos rodean.

En la seccién Dossier encontramos seis textos. El primero de ellos es
“Apuntes sobre la concepcién de la historia en Kant” de Clara Martinez
Molina. En el mismo la autora escribe que en el dambito de la experien-
cia la compatibilidad entre virtud y felicidad requiere zanjar distintos
obstdculos sociales, como la construccién de un orden civil que garantice
“de manera efectiva” la justicia social; para saber qué debemos hacer no
es necesario apelar a un fin material determinado, basta con la ley moral;
sin embargo, de la aplicacién de la ley moral surge un fin comunitario,
que consiste en la construccién de naciones, instituciones y leyes justas que
garanticen la paz y el quiliasmo de la historia; por ello se concluye que la
evolucién histérico espiritual de la humanidad debe coincidir con su pro-
greso moral.

En segundo lugar aparece el texto: “La precariedad del espiritu” de
Crescenciano Grave que explora un aspecto del vinculo de Valéry con la
filosoffa a partir del problema de pensar el pensamiento y sus implicacio-
nes para el yo y su presuncién de ser causa de las ideas. Esta exploracién
se desarrolla como un ensayo en donde, desde la dindmica inherente al
pensamiento, se propone que la cobertura lingiiistica de éste es la super-
ficie en la que aparecen sus capacidades. Lo que se es capaz de sentir y
soportar en lo que se piensa. Esta propuesta se pone a prueba paradgji-
camente: la precariedad del espiritu se potencia en sus variaciones y, en
éstas, el espiritu se forma en la realidad de sus obras.

En seguida se ubica el articulo: “Dificultades de la filosofia de arra-
bal” de Mauricio Beuchot, quien en su texto nos recuerda que asi como
hay arrabales en las ciudades y éstos se caracterizan por estar en las afue-
ras, en la periferia, asf también hay un arrabal filoséfico, partiendo de las
distancias entre el centro y las fronteras en el 4mbito cultural. Tenemos
que ser conscientes de nuestra condicién contextual, y desarrollar la labor
filoséfica atn en esos lugares dificiles.

Prosigue esta seccién de Dossier con un cuarto texto, a saber: “El

lenguaje: complejo y poderoso conector invisible entre el pensamiento y

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PRESENTACION 16

el mundo fenoménico. breves ideas de la tradicién analitica” de Dante
Alejandro Ferrara Vences, quien trata en su disertacién sobre algunas
ideas relevantes de la tradicién analitica. Esto con el propésito de desvelar
que el lenguaje es més profundo de lo que uno puede creer. Por ende, el
lenguaje debe ser considerado como poderoso conector entre el entendi-
miento y la realidad.

En quinto lugar viene “Transculturalidad, Educacién y Politica: apun-
tes filoséficos desde El maestro Ignorante” de José Guadalupe Olivares
Terrones. En este texto se analiza la cuestién de la transculturalidad, su
relacién con la racionalidad critica, con las maneras de educar y las im-
plicaciones politicas de esto. Se analiza también la necesidad de un pen-
samiento transcultural, signado por una racionalidad critica, que abra las
posibilidades de reconocer los saberes que dependen de unas coordena-
das culturales concretas. El autor parte de la participacién de la senadora
mexicana Edith Lopez Herndndez en la instalaciéon de Agricultura del
Senado en 2024y el revuelo social que causé. Combina esto con la postu-
ra filoséfica de José Antonio Pérez Tapias y finalmente explora las princi-
pales ideas vertidas en el texto El maestro ignorante de Jacques Ranciere,
proponiéndolas como un mecanismo pedagégico idéneo para alcanzar una
racionalidad intercultural.

Cierra finalmente esta seccién de Dossier el articulo: “Constituciona-
lismo mexicano e identidad nacional: hacia una metafisica del mexicano”
de Diego Olivar Robles. Este ensayo analiza ciertos rasgos de la identidad
mexicana que ponen de manifiesto el derrotismo como caracteristica de
muchos mexicanos. A partir del estudio de las ideologias que fundamen-
tan al actual Estado Mexicano, se asevera que el derrotismo es fruto del
sistema Constitucionalista Postrevolucionario Mexicano, que ha transmiti-
do su pensamiento a través de la ensefianza de la Historia Oficial. Se pro-
pone una visién metafisica basada en el pensamiento aristotélico-tomista
como superacién al problema de la identidad mexicana.

En la seccién Arte y Religién se incluyen dos textos, el primero de ellos
es el articulo “La influencia neoplaténica de Plotino en la teologia cristia-

na de Pseudo Dionisio Areopagita: la naturaleza del mal” de A. Edmundo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



17 PRESENTACION

Cervantes Espino, el autor explora la relacién entre el neoplatonismo de
Plotino y la teologfa cristiana de Pseudo Dionisio Areopagita, centrando
su atencién en la concepcién del mal en ambos autores. Plotino entiende
el mal como la ausencia de bien y un alejamiento progresivo del Uno, sin
considerarlo una sustancia propia. Pseudo Dionisio adopta esta perspecti-
va, pero la adapta al marco cristiano, enfatizando la omnipotencia divina
y el mal como una privacién. A través de un anélisis comparativo, el texto
revela c6mo Pseudo Dionisio integra elementos filoséficos neoplaténicos
con principios teolégicos cristianos, creando una sintesis que redefine la
naturaleza del mal en términos metafisicos/teolégicos.

El otro articulo incluido en esta seccién es: “Permanencias y trans-
formaciones en la religiosidad popular de los habitantes de Chimborazo,
Ecuador”, de Luis Fernando Botero Villegas. En este articulo se reflexio-
na acerca de aquellas ideas y practicas religiosas de los habitantes de
Chimborazo que han permanecido a través tanto del tiempo como de una
historia que no ha sido facil para ellos. Sometidos a autoridades eclesids-
ticas y civiles desde los tiempos de la Colonia hasta nuestros dias, esas
prdcticas y creencias se han visto con recelo y, muchas de ellas, han sido
perseguidas y prohibidas; pero, aun asi, se han conservado hasta nuestros
dias, algunas de manera explicita, otras con mayor reserva y, otras, en
la clandestinidad. Estdn en juego simbolos, ritos, ideas y practicas reli-
giosas propias de la religién andina que se conserva en todo el territorio
provincial y que, poco o nada, se sabe sobre ellas porque se han manteni-
do escondidas evitando el asedio de autoridades religiosas oficiales de la
Iglesia catélica, e inclusive de los investigadores sociales.

Acompanando a los textos de este niimero se encuentra una serie fo-
tografica dedicada a los anti-monumentos de la autorfa de Ricardo Igna-
cio Prado-Hurtado. En el texto que presenta las fotos, su autor destaca
la importancia de echar mano de métodos de investigacién-creacion que
permitan captar la complejidad de fenémenos sociales que no se dejan
aprehender a través de categorias deductivas tradicionales. Ademds de
mostrar la importancia politica y simbélica de los anti-monumentos, a tra-

vés de estas fotografias, Prado-Hurtado también nos invita a echar mano

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PRESENTACION 18

de los métodos visuales y multimodales de investigacién y asi ensayar

nuevas miradas sobre los fenémenos politicos y sociales.

Karla Alejandra Alvarado Herndndez

Universidad Andhuac México

Alberto Ruiz-Méndez
Facultad de Filosoffa y Letras, UNAM

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



. MONOGRAFICO






La politica y el Estado.
Entre el discurso y la violencia

Politics and the State.
Between discourse and violence

Luis Felipe Flores Mendoza®

Hechos que cometidos clandestinamente se pagarfan con la
pena de muerte, los elogiamos porque los comete quien lleva
insignias de general.

Lucio ANNEO SENECA

Pues bien, los principales cimientos y fundamentos de todos
los Estados —ya sean nuevos, ya sean viejos o mixtos— con-
sisten en las buenas leyes y en las buenas armas.

NicoLAS MAQUIAVELO

Si los hombres fueran todos buenos, este precepto serfa co-
rrecto, pero —puesto que son malos y no te guardarian a ti su
palabr ti tampoco tienes por qué guardarles la tuya. Ademds,
jamés faltaron a un principe razones legitimas con las que

disfrazar la violacién de sus promesas.

NicoLAS MAQUIAVELO

* Dr. en Filosoffa por la Universidad Iberoamericana de la CDMX, Docente de asignatura de la Uni-
versidad Andhuac MX, Universidad Iberoamericana CDMX, Universidad del Claustro de Sor Juana.
México. Miembro del Observatorio Filoséfico de México y del CONADEFI.

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9392-2095.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



22

I. MONOGRAFICO

Resumen

El presente ensayo pretende expresar
la importancia del monopolio legitimo
de la violencia por parte del Estado,
para evitar llegar a un estado de
excepcidn. Se estudian dos posturas
contrapuestas para ello, la que ape-
la a la violencia como necesaria y
ultima ratio de la politica y, por otro
lado, la que propugna por un espacio
publico completamente discursivo y
alejado de la violencia.

Palabras clave
Violencia, politica, monopolio legiti-

mo de la violencia, discurso, Maquia-
velo, deliberacién, Clausewitz

Abstract

This essay aims to express the impor-
tance of the State’s legitimate mo-
nopoly on violence to avoid reaching
a state of exception. Two opposing
positions are studied for this purpose,
one of them, the one that appeals to
violence as a necessary and ultima
ratio of politics, on the other hand,
the one that advocates for a comple-
tely discursive public space and free
from violence.

Keywords

Violence, political, legitimate mono-
poly on violence, speech, Machiavelli,
deliberation, Clausewitz

na de las cuestiones més afiejas y complejas de la escena publica

es, sin duda, la que aborda el tema de la relacién, ya sea supues-

ta, posible o real, entre la politica y la violencia pues, a partir de

la modernidad, se ha asumido (aunque sea de manera teérica) que ambos
elementos se encuentran indisolublemente entrelazados en una dindmica
de correspondencia mutua.

Por eso, este trabajo se encamina a discurrir acerca de las dos postu-
ras més importantes sobre la relacién entre violencia y politica; es decir,
si aquélla es necesaria en ésta para su existencia o, bien, si més bien la
violencia elimina las condiciones de posibilidad de una verdadera esfera
politica de corte discursivo. Para ello, nos acercaremos a algunos de los
autores m4s representativos de cada una de estas posturas, como Nicol4s
Maquiavelo, Karl von Clausewitz y Max Weber, por un lado, quienes con-
sideran a la violencia una parte central de la politica; mientras que, del

otro lado, se revisardn las posturas de Hannah Arendt, Jiirgen Habermas

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 23

y Michel Foucault quienes consideran que la violencia es la eliminacién
de la esfera ptblica o la cosificacién de los seres humanos.

Para concluir, manifestaré con ejemplos cotidianos de nuestra realidad
la necesidad de una postura critica de la politica como discursiva o libre
de violencia, pues, ante la falta de ésta, podemos acercarnos al desmoro-
namiento del orden social y, con ello, del Estado. Es decir, si el Estado no
asume el papel de monopolizador de la violencia legitima, puede produ-
cirse un caos.

Metodolégicamente, me acerco a la postura propuesta por Maquiavelo,
es decir, este trabajo tiene meras pretensiones descriptivas y no prescrip-
tivas, pues no es mi intencién decir que la violencia debe estar inserta en
la politica, sino mostrar que, de hecho, lo estd y que es, desde mi lectura,
una de sus caracteristicas fundamentales més importantes, y si en algiin
momento digo que la politica debe hacer algo no es utilizar indiscrimina-
damente la violencia, sino aceptarla como parte irrenunciable de su propia
configuracion.

Los riesgos que se corren al tomar esta posicién son, teéricamente, que
se tilde a este trabajo de incurrir en la falacia naturalista o entender el
ser como deber ser, pero no es asf; por el contrario, lo que se pretende es
mostrar que la violencia dentro de la politica, es imposible de erradicar,
de lo cual no debe derivarse que aquélla se aplica siempre expresamente,
pero es algo tdcito en el entramado de la politica.

En segundo lugar, que en la parte practica, se acuse a este trabajo de
defender el uso de la violencia; sin embargo el mismo no es, ni pretende
ser, una apologia de la violencia politica ni de la violencia en general, sino
mds bien pretende, como ya se mencioné, en un primer lugar, esbozar
las posturas dicotémicas entre las que se debate la “naturaleza” (si se
me permite el término esencialista) de la politica y, después, decantarme
como un narrador de la importancia de la misma en la verdadera politica;

es decir, como un realista politico.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



24 I. MONOGRAFICO

Desde la época cldsica, algunos de los sofistas ya habfan entendido que
la politica y la violencia son elementos que se necesitan mutuamente para
existir. No obstante, serd hasta la modernidad, con la llegada del Renaci-
miento, que dicha relacién se estudie de una manera mucho méas profunda.

Si bien los pensadores clésicos ya habfan problematizado sobre ello,
es hasta la modernidad que la violencia se asume no solamente como un
elemento de la politica, sino que encuentra su lugar acabado y su funcién
necesaria dentro de la misma; pues Platén y Aristételes intentaban expre-
sar la forma en la que la politica, los gobiernos, las leyes y el ejercicio del
poder debian ejecutarse, tratando de garantizar, por medio de la areté (y
no de la fuerza o la violencia), la felicidad de los ciudadanos, la conviven-
cia y el progreso de la polis.!

Aunque, al final, se debe entender y aceptar que la politica es, sin
matices ni maquillaje, la bisqueda del poder; por lo mismo, una fuente
de conflicto y, consecuentemente, una forma de dominacién de un grupo
sobre otro®. Esta definicién de politica puede considerarse muy arbitraria,
radical y opuesta al sentido comtin; mas, no por ello, es menos verdadera.
La violencia es el vehiculo por el cual la dominacién politica puede reali-
zarse de manera mds rapida y eficaz.

Maquiavelo abrié el camino para desarrollar esta relacién donde la po-
litica hace uso de la violencia para poder conseguir o mantener el poder,
pues el arte de la politica no puede llevarse a cabo por medio del didlogo y
los acuerdos, ya que, en la realidad, en la verita effetuale della cosa® siem-

pre han estado relacionadas; por ello se asume, también desde mi punto

! Podemos encontrar que esta discusién también fue un tema de debate entre los sofistas y Platén,

quien consideraba que existia un orden racional del universo y, por lo tanto, la politica humana debia
acercarse a este orden; por lo cual, el conflicto y la violencia eran consideradas como algo irracional.
Cfr. Serrano (2012) pp. 45 y ss.

2 Max Weber (2004) menciona que “El Estado, como todas las asociaciones politicas que histérica-
mente lo han precedido, es una relacién de dominacién de hombres sobre hombres, que se sostiene
por medio de la violencia legitima [...]” ( p. 84).

3 En este sentido, el florentino menciona “Pero, siendo mi propésito escribir algo ttil para quien lo
lea, me ha parecido més conveniente ir directamente a la verdad real de la cosa que a la representa-

cién imaginaria de la misma”, Maquiavelo (2021, p. 110).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 25

de vista, que la violencia es una razén necesaria, mas no suficiente, de la
politica; aunque la politica no representa una razén para la violencia. La
dominacién politica requiere, en algin momento el empleo de la fuerza.
Pero ésta no puede emplearse de forma desprolija, por el contrario, la

violencia debe economizarse:

Bien usadas se pueden llamar aquellas crueldades (si del mal es licito
decir bien) que se hacen de una sola vez y de golpe, por la necesidad
de asegurarse, y luego ya no se insiste més en ellas, sino que se con-
vierten en los mds utiles posibles para los siubditos. Mal usadas son
aquellas que, pocas en principio, van aumentando, sin embargo, con

el curso del tiempo en lugar de disminuir. (Maquiavelo, 2021, p. 83)

El realismo politico de Maquiavelo no es, como ya he mencionado 1i-
neas arriba, una propuesta de cé6mo hacer politica, sino la enunciacién de
la configuracién de la politica real, de cémo se lleva a cabo la bisqueda
y el ejercicio del poder en la politica cotidiana, pues él observa lo im-
prescindible de la violencia cuando se busca dominar y gobernar a otros
hombres.

Pero es en el siglo XIX, con Karl von Clausewitz que se lleva esta
definicién, idea pensamiento maquiaveliano a una de sus dltimas conse-
cuencias, pues Clausewitz (2021) enunci6 que “La guerra es la mera con-
tinuacién de la politica por otros medios”, ( p. 38) y, bajo esta perspectiva,
se entiende que, cuando la politica no funciona a partir de un didlogo,
consenso o negociacion, siempre queda, el método de la violencia como ul-
tima ratio, pues no se piensa que ésta sea el método constante por el cual
se realiza la politica. Y, en este sentido, dice Weber (2004): “La violencia
no es, naturalmente, ni el medio normal ni el inico medio de que el Esta-
do se vale, pero sf es su medio especifico” (p. 83). El Estado es la maxima
representacion de la politica moderna; no existe otra configuracién politi-
ca de las dimensiones, la magnitud ni el poder de los grandes leviatanes.
Por ello, se entiende, asf, que la violencia se presenta como el ingrediente

propio de los Estados, es decir, de la encarnacién de la politica, en tanto

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



26 I. MONOGRAFICO

la bisqueda de la dominacién de unos sobre otros, y la guerra es el punto
més elevado del conflicto politico, porque “Todas las guerras deben ser
consideradas como actos politicos” (Clausewitz, 2021, p. 39).*

Admitir esto supondria que la realizacién de la politica contiene, den-
tro de sf, una dimensién de violencia, la cual le permita el ejercicio del
poder en todo su esplendor. Y, aunque la violencia no se aplica de forma
permanente, se encuentra como una posibilidad siempre latente, para em-

plearse cuando la ocasién lo requiera.

En el mundo humano el grado de contingencia es mucho mayor [que
en el mundo animal] debido de manera fundamental, al desarrollo
simbdélico. Incluso, en el mundo humano, en la medida en que la
agresion nunca se manifiesta de manera pura, sino que siempre se
encuentra ligada a una expresién simbélica (cultural), ésta adquiere
la forma de violencia. La violencia, en contraste con la agresion, es un
fenémeno cultural, que se puede describir como el intento de un suje-
to de convertir al(os) otro(s) sujeto(s) en un objeto que sirva como me-

dio en la realizacién de sus fines particulares (Serrano, 2012, p. 33).”

Retomando a Weber (2004), la violencia es el signo distintivo del Es-
tado moderno, no de cualquier configuracién politica previa, sino de la
modernidad y sus posibilidades racionales “Hoy, precisamente, es espe-

cialmente fntima la relacién del Estado con la violencia. En el pasado

* Siguiendo un esquema légico, no todo proceso de dominacién de unos sobre otros puede conside-

rarse un acto politico, pero el signo distintivo del acto politico es la bisqueda de dominacién de unos
grupos sobre otros para la conformacién de una comunidad politica, la cual deriva en la formacién
de un Estado, el cual tiene como su signo propio el monopolio legitimo de la violencia cuando los
conflictos politicos escalan a un punto tal que es imposible la reconciliacién y, cuando éstos son de
indole internacional, la politica llega a la guerra. Desde luego, esta postura puede cuestionarse, al
decir que la guerra no es, necesariamente una forma de violencia en el sentido foucaultiano, como se
verd mds adelante, pues ésta se lleva a cabo entre personas libres e iguales, mientras que la violencia
se ejecuta en una situacién, podriamos suponer, jerdrquica. No obstante, se considera que la guerra
es el punto mds alto de la violencia y, sobre todo, de la violencia politica, como menciona Clausewitz.
> Serrano realiza una distincién entre la “agresién” que entiende como un acto propio del mundo
animal, mientras que, por otro lado, habla de “violencia” como un acto simbélico de agresién, pro-
pio del ser humano. Es decir, el ser humano en tanto ser simbélico no es propiamente agresivo, es
violento.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 27

las m4s diversas asociaciones, comenzando por la asociacién familiar [...]
han utilizado la violencia como un medio enteramente normal” (p. 83). Es
decir, el Estado moderno, en tanto entidad racional, debe concentrar para

st el uso legitimo de la violencia.

Hoy [...] tendremos que decir que Estado es aquella comunidad
humana que, dentro de un determinado territorio (el “territorio” es
elemento distintivo), reclama (con éxito) para si el monopolio de la
violencia fisica legitima. Lo especifico de nuestro tiempo es que a
todas las demds asociaciones e individuos sélo se les concede el dere-
cho a la violencia fisica en la medida en que el Estado lo permite. El
Estado es la dnica fuente del “derecho” a la violencia (Weber, 2004,
pp- 83-84).

Se establece, con ello, que cualquier asociacién politica moderna es
la portadora legitima del empleo de la violencia fisica, mientras que cual-
quier asociacién no politica, es decir, particular, se encuentra privada de
este derecho o facultad, a menos que el Estado expresamente lo permita,
pues, en tanto el uso de la violencia por parte del Estado es legitimo, tiene
garantizado el derecho sobre la misma.

Para estos tres autores, como para otros més,’ el empleo de la violen-
cia, su monopolio y su vinculo necesario e irrompible son sustanciales
en la configuracién del Estado moderno. Para Maquiavelo, la violencia
permite adquirir y mantener el poder, es un insumo més a utilizar en
el juego de la politica, como lo serd el engaiio, la mentira y otras cosas
mds, pero, repito, el florentino no las prescribe, las describe y, si en algin
momento se le juzga duramente es por el hecho de haber resaltado que
quienes usaron estos medios poco “loables” fueron quienes consiguieron
mejores resultados politicos. Por otro lado, Max Weber destaca la violen-

ciay, quizés esto sea lo més dificil de asimilar, como el elemento distintivo

® Uno de los ejemplos icénicos de esto es el Leviatdn de Thomas Hobbes, también puede pensarse

en Gaston Bouthoul y su Tratado de polemologia, que indica que la historia de la humanidad es, en
realidad, historia de la guerra.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



28 I. MONOGRAFICO

de la configuracién politica moderna, id est, el Estado. Y digo que puede
ser lo mds complicado, porque para Weber el Estado es racional, en otras
palabras, se encuentra desencantado; pero la lgica y, tal vez, el sentido
comtn, nos obligarfan a preguntarnos ;qué Estado que se presuma como
racional hace uso de la violencia y, mds atdn, la monopoliza? Se podria
decir que el Estado mds racional, el que ha entendido que si no lo hace,
la violencia estarfa dispersa, sin control, porque parece que la violencia,
en tanto manifestacién simbélica, es poco susceptible de desaparecer en
el mundo humano. Asi, se necesita que alguien tenga esta capacidad de

concentrar en si y para si el uso legitimo de la violencia:

El monopolio de la violencia presupone dos condiciones: 1) que el
estado despoje a los individuos o grupos del uso de la violencia para
la solucién de diversas contiendas; 2) que, para la consecucién de
dicho fin, en caso de ser absolutamente necesario, el estado acuda
a la violencia, imponiéndose coactivamente sobre la voluntad de los
individuos, teniendo que ser el uso que hace de ella legitimo (Gallego,

2003, p. 88).

Ahora bien, vale la pena aclarar que el monopolio de la violencia es y
debe ser, desde la perspectiva weberiana, legitimo, pues no es la violencia
factica y fisica porque si, solamente su empleo, sino que debe seguir la
légica de su institucionalizacién. A diferencia de la perspectiva maquia-
veliana, por ejemplo, cuya violencia se remitia al empleo de la misma para
la fundacién del Estado, para Weber la violencia es la facultad propia y
caracteristica de un Estado instaurado, alli es donde basa su legitimidad.
De tal manera, la violencia es parte del Estado y, con ello, parte necesaria

y fundamental de la politica.
II

Pero esté lectura moderna es constantemente cuestionada, pues en la ac-

tualidad, se asume la violencia como un elemento de represion, restriccion

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 29

y eliminacién de las libertades y los derechos de los ciudadanos, es decir,
se elimina toda posibilidad real de una verdadera politica.

Esta critica que se da después de la segunda mitad del XX y que, has-
ta la fecha podemos considerar como el discurso que permea en las demo-
cracias liberales occidentales, donde cualquier atisbo de fuerza excesiva
por parte del Estado se torna en violencia y, con ello, la critica acerca del
uso de la misma, pues el liberalismo presupone al Estado como el garante
de las libertades y propiedades individuales. Aunque también se piensa
que la violencia impide la verdadera condicién humana que se encuentra
configurada en el espacio publico y éste debe estar libre de cualquier
forma de violencia (Arendt, 2005).

Por ello, en este segundo apartado, tengo la intencién de revisar a tres
autores que considero fundamentales como fuertes criticos de la violencia
en el terreno de la politica. Por un lado, estudiaré la postura de Hannah
Arendt y la de Jiirgen Habermas, las cuales considero muy cercanas en
su resistencia a entender la politica en términos de violencia, aunque sea
la ultima ratio y, por otro lado, revisaremos la teorfa de Michel Foucault
quien, aborda la problemdtica del poder como el eje central de toda su
disertacion filoséfica, aunque éste no se debe entender como violencia.

Desde una lectura contextual, hemos de entender que las teorias de
Arendt, particularmente, pero también la de Habermas, se encuentran
enmarcadas y, hasta cierto punto, configuradas por lo que significé la Se-
gunda Guerra Mundial, por un lado, Arendt como pensadora judia y, por
otro, Habermas como joven adolescente, pero con una condicién fisica
complicada, debida a su labio leporino. Estas caracteristicas abonaron el
terreno para que los pensamientos politicos de ambos se desarrollaran, en
caminos opuestos y antitéticos a la violencia.

Esta perspectiva entre Arendt y Habermas tiene en comdn el despre-
cio, pues, de la violencia en cualquiera de sus manifestaciones dentro de
la esfera publica. Si la violencia se presenta, serfa la eliminacién misma
de la politica; reza la famosa frase de Arendt (2007) “[...] la violencia, a
diferencia de todos los otros tipos de accién humana, es muda por defi-

nicién” (p. 22). Con esto, se indica que la violencia limita, en el mejor de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



30 I. MONOGRAFICO

los casos, la verdadera condicién humana que se brinda en el discurso y

en la accién.

La accién, dnica actividad que se da entre los hombres sin la mediacién
de cosas o materia, corresponde a la condicién humana de la plurali-
dad, al hecho de que los hombres, no el Hombre, vivan en la Tierra y
habiten en el mundo. Mientras que todos los aspectos de la condicién
humana estan de algiin modo relacionados con la politica, esta plurali-
dad es especificamente la condicién —no sélo la conditio sine qua non,
sino la conditio per quam— de toda vida politica [...] La pluralidad es
la condicién de la accién humana debido a que todos somos lo mismo,
es decir, humanos, y por tanto nadie es igual a cualquier otro que haya
vivido, viva o vivird. (Arendt, 2005, p.36).

De tal manera, la accién que es, en si misma, la actividad politica,
no tiene nada que ver con la dominacién, con el sometimiento, mucho
menos, con la violencia. La politica implica estar-en-el-mundo y estar-
en-pluralidad; es decir, la verdadera politica se da a partir de que existe
una pluralidad de humanos en el mundo y estos son capaces de discurso.
La violencia no solamente niega esto, sino que se basa en una categoria
que, dird Arendt, no puede ser la categoria central de la politica, id est, la
mortalidad. Para Arendt, la verdadera categorfa politica es la natalidad,
pues el hecho de nacer es, por definicién, la condicién de posibilidad de
accion, es decir, de politica.

El hecho de nacer garantiza que el ser humano pueda llegar a la ac-
cién, es por ello que la violencia no puede estar en la verdadera politica,
no es la dominacién el fin el dltimo de la politica, sino la capacidad de
estar en el mundo, puesto que “La politica se basa en el hecho de la plura-
lidad de los hombres” (Arendt, 2018, p. 43). Y esta pluralidad implica un
criterio discursivo, porque, para Arendt (2018) “La politica trata del estar
juntos y los unos con los otros de los diversos” (p. 44).

Observamos que, para la pensadora alemana, la politica no podria

estar m4s alejada de la nocién de violencia. La politica no consiste, enton-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 31

ces, en el sometimiento de los otros, sino en la forma de estar juntos en el
mundo y este estar debe ser de una forma pacifica, dialégica y discursiva.

En una linea similar se encuentra Habermas, quien también considera
que la violencia no funciona en ningin espectro de la vida humana, por
el contrario, todo entendimiento deberfa estar siempre mediado discursiva-
mente, con base en una ética y teniendo como sustento la capacidad racional
de argumentar, independientemente del contenido de sus argumentos, pues
lo que se busca es un proceso, en primer lugar, formal de discusién, porque
lo importante no es, en primera instancia, quién tiene razon, sino la bisque-

da compartida de la verdad, por medio del entendimiento.

Los participantes en la argumentacién tienen todos que presuponer que
la estructura de su comunicacion, en virtud de propiedades que pueden
describirse de modo puramente formal, excluye toda otra coaccién, ya
provenga de fuera de ese proceso de argumentacién, ya nazca de ese
proceso mismo, que no sea la del mejor argumento (con lo cual queda
neutralizado todo otro motivo que no sea el de la bisqueda cooperativa
de la verdad). Bajo este aspecto la argumentacion puede entenderse
como una continuacién con otros medios, ahora de tipo reflexivo, de la

accion orientada al entendimiento. (Habermas, 1987, p. 46)

La teorfa de la accién comunicativa habermasiana no solamente se mue-
ve en el plano de la epistemologia, es decir, en la bisqueda de la verdad,
sino también en el terreno politico, ya que busca implementar una politica
deliberativa, plenamente formal, pero siempre con el marco de la teorfa del
discurso. Aunque a diferencia de Arendt, Habermas parece asumir el con-
flicto como algo inherente a la politica, a pesar de ello, el conflicto no debe
dirimirse por medio de la violencia, sino del discurso, de la deliberacién,

pues el desacuerdo es fuente primaria de cualquier democracia.

Reconociendo que la politica no puede liberarse del conflicto moral
o de intereses, la democracia deliberativa trataria de encontrar un

punto de vista comtn sobre cémo los ciudadanos deberfan decidir pd-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



32 I. MONOGRAFICO

blicamente cuando estdn fundamentalmente en desacuerdo. La esen-
cia de la legitimidad democrdtica descansa en la capacidad de los
individuos, sujetos a una decision colectiva, de entrar en una delibe-
racién auténtica sobre la decisién que se debe tomar. Los individuos
deberfan aceptar la decisién sélo si pudiera resultar justificada para

ellos en términos convincentes. (Cortina, 2009, p. 179)

Es asf que la propuesta politica habermasiana, busca establecer como
medida central la posibilidad del discurso; en €l se sustenta la legitimidad
de la democracia que es, ademds, la forma de gobierno mds adecuada, a
través del convencimiento del mejor argumento. Las decisiones politicas
se encuentran sometidas, siempre, a la deliberacién, misma que solamente
puede darse entre pares, es decir, entre personas libres e iguales. No es-
cuchar al otro, negarle su posibilidad de la deliberacién piblico-politica,
genera violencia y, como ya mencioné lineas arriba, esto no elimina el
conflicto politico; por el contrario, lo aviva hasta escalarlo en violencia.”

Michel Foucault (2000), dard un giro de 180 grados a la propuesta de
Clausewitz y dird que la politica es la guerra continuada por otros medios
(p- 29 y ss.). Por un lado, entiende que el conflicto politico es inevitable,
pero que el ejercicio del poder no siempre termina en el terreno de la
guerra, incluso de la violencia, sino que, por el contrario, ahora el Estado
ha creado instituciones que le permiten realizar el ejercicio del poder sin
llegar a esas circunstancias. No obstante, la violencia debe entenderse
como una parte central del poder del Estado.

Pero Foucault (1998) menciona que, si bien la violencia se encuentra
en el entramado del poder, es decir, en las relaciones que se gestan en el
ejercicio del mismo, esto no significa que el poder sea violencia ni que

deba aplicarse en el entendido politico.

7 Uno de los casos de choque entre posturas que no pueden entenderse es entre ciudadanos laicos
y creyentes o, a mayor escala, entre pafses de distinta forma de pensamiento religioso. Habermas
pone de ejemplo el atentado contra las Torres Gemelas en 2001, donde se manifiesta que la falta de

didlogo conlleva a una violencia sin sentido. Cfr. Habermas (2002 y 2015).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 33

Una relacién de violencia actia sobre un cuerpo o sobre cosas: fuerza,
somete, quiebra, destruye: cierra la puerta a toda posibilidad. Su polo
opuesto s6lo puede ser la pasividad, y si tropieza con cualquier otra
resistencia no tiene mds opcién que intentar minimizarla. En cambio,
una relacién de poder se articula sobre dos elementos, ambos indis-
pensables para ser justamente una relaciéon de poder: que “el otro”
(aquel sobre el cual ésta se ejerce) sea totalmente reconocido y que
se le mantenga hasta el final como un sujeto de accién y que se abra,
frente a la relacién de poder, todo un campo de respuestas, reaccio-

nes, efectos y posibles invenciones (p. 14).

Es decir, para Foucault (1998) la violencia también se encuentra pre-
sente en el ejercicio del poder, pero ésta no puede ejercerse sobre otros
sujetos, sino que se implementa sobre objetos, cosas y no ante el “otro”,
pues seria dar por sentada una reificacién del “otro”. Pero no es asf, por-
que el poder es “un conjunto de acciones sobre otras acciones” (p. 15).

Con esto, la violencia se entiende para estos autores como algo que
no determina la naturaleza, el inicio ni el sentido de la politica. Es decir,
es posible prescindir del elemento de la violencia y, adn asf, la politica
podria existir, pues puede ejecutarse desde otros frentes y con otras pers-
pectivas. El ejercicio de la violencia no limita el ejercicio del poder, pero
estos no pueden ser entendidos como sinénimos ni pares. Pues la primera
se realiza sobre cosas y objetos, mientras que el segundo es sobre las ac-

ciones de seres libres.

111

Desde un pafs en desarrollo, pero que se considera democratico, liberal
y deliberativo; es decir, desde una nacién que tiene un Estado de Dere-
cho como garante, esta posible dicotomfa parece irreconciliable, pues el
empleo de la violencia por parte del Estado no tiene cabida, debe quedar
fuera de la misma, ya que los mismos derechos humanos son sus propios
garantes y, en ese sentido, es en el cual me asemejo a la postura plena-

mente descriptiva de Maquiavelo.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



34 I. MONOGRAFICO

El gobierno y el Estado son incapaces de garantizar la seguridad de
los ciudadanos, a partir de un discurso que apela a la racionalidad, al
didlogo y al debate, nuestros gobernantes no han hecho uso de aquello que
es la forma en la que se constituye, es decir, no han querido implementar
el uso de la violencia para evitar y erradicar los problemas que han trai-
do consigo los grupos que han hecho suya la violencia de facto. Esto es,
mientras el gobierno hace caso omiso a las necesidades de seguridad del
pais, los grupos delincuenciales asumen el control de grandes territorios
e imponen sus propias normas a través del uso de la violencia no legitima,
dejando indefensa a la poblacién ante dicha situacién (ENVIPE, 2024).
Podria pensarse que no existe una relacién entre la parte teérica y la vida
concreta, pero, contrario a esta nocién, me parece fundamental demostrar
que si nos seguimos remitiendo a la politica solamente como algo discur-
sivo, caemos en el riesgo de perecer bajo los escombros del Estado.

No obstante, y como se ha mencionado en repetidas ocasiones, la vio-
lencia no debe ser entendida como el tinico elemento, la tnica forma o,
bien, la principal fortaleza de la politica y, con ello, del Estado, sino siem-
pre como su elemento distintivo, en tanto que el Estado es el duefio de su
monopolio legitimo.

El monopolio legitimo permite, entonces, al Estado asumir el papel
de la méxima expresién politica y, si no se hace cargo de tener el control de
la violencia y se decanta por una politica mds laxa, se corre el riesgo
de perder el poder y el control, lo cual podria generar una desestabiliza-
ci6n del orden social. En la medida en que un Estado (representado por un
gobierno) no asume el control de la violencia, vendran grupos no politicos
que tomarén el papel de facto e impondrdn nuevas formas de comporta-
miento mediante el miedo. Esto es lo que, a mi parecer, tanto Maquiavelo
como Weber (y, en cierta medida, Carl Schmitt, 2009) querian anticipar.

Para ser claros, Maquiavelo, Weber y Clausewitz entendieron que la
politica, sin importar que fuera plenamente democrética, dialégica y dis-
cursiva, o de cualquier otro orden, no podia (no puede) prescindir de la
violencia como ultima ratio para limitar, eliminar y reprimir actos que

atenten contra la estabilidad del Estado. Para ellos, al final, el Estado es

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 35

una prioridad, sin la cual no podria existir una vida en comun entre los
seres humanos.

Es evidente que esta postura es distinta y, hasta cierto punto, opuesta
a la de los derechos humanos; incluso parecen irreconciliables, pero si
dejamos abierta la posibilidad de que no haya un verdadero control de la
violencia, algin individuo o grupo tomara la violencia en sus manos, de
forma ilegitima y tendrd un mayor control. El ejercicio del poder serd a
partir de una verdadera cosificacién de los individuos y serd dificil erra-
dicar estas précticas.

Por otro lado, si el Estado entiende la funcién que debe tener, es decir
la proteccién de sus ciudadanos, entenderd que, para proteger una demo-
cracia, es decir, un Estado de Derecho, hay ocasiones en que se deben to-

mar las decisiones que parezcan mds complejas en busca del bien comun.
Conclusiones

Como conclusion y a manera de reflexion, es importante sefialar que mi
postura es, evidentemente, mds cercana y con mayor afinidad para la
aceptacién de la violencia estatal y politica como la tltima medida a tomar
para conservar tanto al Estado como para preservar el interés general de
la comunidad, es decir que, si el gobierno no se hace cargo de su propia
funcién, no podria tampoco garantizar su propia existencia. Esto no im-
plica, y nunca lo hard, que deban suprimirse las garantias individuales o
que debamos apelar a un estado de excepcién, simplemente que, incluso
para proteger las libertades individuales y los derechos humanos el Esta-
do debe tener el uso legitimo de la violencia. Esta no debe ser entendida
solamente como la forma de someter las disidencias o manifestaciones
sociales, sino para protegerlas en caso de ser necesario.

Desde luego, las teorias de Arendt, Habermas y Foucault permiten
entender una parcela del quehacer politico, pero todas ellas parecen ins-
cribirse, aunque no nos guste, en la esfera del deber ser. Son teorfas ple-
namente éticas que, si somos mds estrictos, parecen partir de una posible,

necesaria e inherente racionalidad del ser humano, con la cual se puede

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



36 I. MONOGRAFICO

construir una sociedad capaz de llegar al discurso, eliminando intereses
individuales en favor de otros que podrian parecer més razonables, pero,
en términos completamente préicticos y reales, jquién estarfa verdadera-
mente dispuesto a renunciar a sus propios intereses en favor de otros?

Por ello, me resulta de importancia crucial hacer notar que la violen-
cia politica, en lugar de estigmatizarse, demonizarse y verse como algo
que destruye la politica, debe interpretarse como, si se desea, un mal
necesario; pues los seres humanos atin no hemos llegado al punto (y dudo
que algin dia lo consigamos) donde la racionalidad y el progreso episte-
molégico del que habla Habermas bastan, sino que todavia es necesario
un poder coercitivo que imponga normas y establezca limites a los grupos
organizados que se han apropiado de la violencia. Desde luego, las leyes
deben ser prioritarias, pero para hacerlas valer, deben existir medios de
coercién y proteccion de las mismas, si no, solamente serfan letra muerta.
Ya el florentino nos habfa dicho: “Pues bien, los principales cimientos y
fundamentos de todos los Estados [...] consisten en las buenas leyes y las
buenas armas. Y, dado que no puede haber buenas leyes donde no hay
buenas armas y donde hay buenas armas siempre hay buenas leyes [...]”
(2021, p. 95).

Es asf, que la intencién del trabajo fue, en primer lugar, mostrar que
la violencia termina siendo un recurso irrenunciable de la politica, pues
es una parte que la conforma, se desee o no, pero que la extrapolacién de
la violencia como el tnico recurso de la politica ha traido, teéricamente,
una negativa a su uso e, incluso, a su discusién, como si politica y violen-
cia estuvieran distanciadas, como si no pertenecieran, al final del dfa, al
quehacer humano.

Entonces, considero que los dos elementos, el debate, el discurso y
la posibilidad de llegar y generar acuerdos dentro de la esfera piblica,
permiten formar y reforzar los derechos humanos y garantizar que todos
los ciudadanos sean parte de la politica (Habermas, 2010); pero, al mis-
mo tiempo, se necesita que la violencia se encuentre concentrada en las

manos del Estado para usarse en caso de ser necesario.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA POLITICAY EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 37

Referencias

Arendt, H. (2005). La condicion humana, Barcelona, Paidés.

Arendt, H. (2007). Karl Marx y la tradicion del pensamiento politico occidental,
Madrid, Encuentro.

Arendt, H. (2018). ;Qué es la politica?, Barcelona, Paidés.

Clausewitz, K. (2021). De la guerra, Barcelona, Editorial Obelisco

Cortina, A. (2009). La politica deliberativa de Jiirgen Habermas: virtualidades y
limites. Revista de Estudios Politicos (nueva época).

Encuesta Nacional de Victimizacién y Percepcién sobre Seguridad Publica,
ENVIPE (2024) https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boleti-
nes/2024/ENVIPE/ENVIPE 24.pdf (consultada el 15 de febrero de 2025).

Foucault, M. (1998). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociologia.

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad, Argentina, Fondo de Cultura Econé-
mica.

Gallego, G. (2003). Sobre el monopolio legitimo de la violencia. Nuevo Foro Pe-
nal.

Habermas, J. (1987). Teoria de la accion comunicativa I. Racionalidad de la
accion y racionalizacion social, Madrid.

Habermas, J. (2002). El futuro de la naturaleza humana, Barcelona, Paidés.

Habermas, J. (2010). Facticidad y validez, Madrid, Trotta.

Habermas, J. (2015). Mundo de la vida, politica y religién, Madrid, Editorial
Trotta.

Maquiavelo, N. (2021). El principe, Cap. XV, Madrid, Alianza Editorial.

Serrano, E. (2012). Filosofia del conflicto politico, México, UAMI-Porrua.

Serrano, E. (2012). Filosofia del conflicto politico, México, UAMI-Porrua.

Schmitt, C. (2009). El concepto de lo politico, Madrid, Alianza Editorial.

Weber, M. (2004). El politico y el cientifico, Madrid, Alianza Editorial.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025






Grupos de discusion: propuesta metodologica

de comunicacion ambiental en juventudes

como apuesta de territorializacion en las urbes

Discussion groups: methodological proposal

of environmental communication in youth as a

territorialization bet in cities

Resumen

Este articulo presenta una nueva me-
todologfa en comunicacién ambiental
entre juventudes como una apuesta
para la territorializacion de las urbes.
Es mediante el didlogo de saberes,

a través de sus sentipensares, que
juventudes de la Zona Metropolitana
de Guadalajara (ZMG) han logrado
construir vinculos afectivos que les
han permitido reflexionar su papel en
la urbe, expresar sus temores, dudas e
inquietudes, asi como sus motivacio-

Laura Karina Mares-Ortega”

Universidad de Guadalajara, México

Miguel Angel Gémez Jiménez"™
TERRECA, México

Abstract

This article presents a new methodo-
logy in environmental communication
among youth for the territorialization
of cities. It is through the dialogue of
knowledge, through their sentiments,
that youth from the Guadalajara Me-
tropolitan Area (ZMG) have managed
to build affective bonds that have
allowed them to reflect on their role
in the city, express their fears, doubts
and concerns, as well as their moti-
vations and demotivations. In this

Biéloga y maestra en educacién ambiental por la Universidad de Guadalajara, Doctora en Inves-
tigacién de la Comunicacién (Universidad Anghuac México). Docente de la licenciatura en biologfa,
agronegocios e ingenierfa en agronomfa de la Universidad de Guadalajara. Sus investigaciones y
colaboraciones abordan las temdticas de territorio, comunicacién, accién, juventudes y movimientos
socioambientales en las zonas urbanas. Asimismo, participa en diferentes colectivos como TERRE-
CA, Diverso UdG y la Colectiva Feminista de CUCBA (https://orcid.org/0000-0001-6070-8885)

Biélogo por la Universidad de Guadalajara. Co-fundador de TERRECA, Trabaja con juventudes,
comunidades rurales y diversas colectividades con metodologias de accién participativas y educa-
cién popular ambiental para la implementacién de proyectos socioambientales. Interesado en las
dindmicas del territorio y paisaje, identidades, interseccionalidades, género, sexualidad y agroeco-
logfa. Apasionado de las movilizaciones sociales, las juventudes y la defensa de la ciudad como
territorio en disputa de coexistencia socioambiental. (https://orcid.org/0009-0009-0103-6252)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



40

I. MONOGRAFICO

nes y desmotivaciones. En este contex-
to, se enfatiza la importancia de abor-
dar la violencia como un fenémeno
complejo que puede manifestarse de
diversas maneras, siendo crucial un
andlisis profundo que no solo explique
sus expresiones actuales, sino que
también ofrezca pautas para su pre-
vencién efectiva. Para ello se retoman
los grupos focales abordados desde el
pensamiento ambiental latinoameri-
cano, la educacién y la comunicacién
ambiental. Como conclusién, este
espacio de didlogo ha permitido a las
juventudes resignificarse en la ciudad
para empoderarse y retomar su accio-
nar colectivo en la defensa de espacios
naturales dentro de las urbes.

Palabras clave
Didlogo de saberes, Sentipensares,

Accién colectiva, juventudes, moti-
vacion.

Introduccién

context, the importance of addressing
violence as a complex phenomenon
that can manifest in various ways is
emphasized, making a deep analysis
crucial not only to explain its current
expressions but also to provide gui-
delines for its effective prevention.
For this, the focus groups approached
from Latin American environmental
thought, education and environmen-
tal communication are resumed. In
concluston, this space for dialogue
has allowed youth to resignify them-
selves in the city to empower themsel-
ves and resume their collective action
in the defense of natural spaces within
the cities.

Keywords

Dialogue of Knowledge, Sentipensa-
res, Collective Action, youth, motiva-
tion

a sociedad se encuentra viviendo la peor de las crisis, consecuen-

cia de la materializacién de la triada de las opresiones, el capita-

lismo, colonialismo y patriarcado, que ha deteriorado no solo al

ambiente, sino también a la sociedad y sus formas de relacionarse. Asf, las

problemédticas se articulan unas con otras de forma compleja. De manera

que se precisa mirar a los problemas sociales en relacién con las proble-

madticas econémicas, politicas, ambientales, etcétera.

Dentro de este colapso civilizatorio, se viven procesos de violencia tan-

to social como sistémica, mismos que han generado que la sociedad esté

perdiendo la capacidad de comunicarse cara a cara, ya que la individuali-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 41

zacion ha generado poco interés de los seres humanos en sus interacciones
interpersonales, aislando cada vez més a las personas, deteriorando el
didlogo, la tolerancia a las diferencias y la posibilidad de la escucha.

Dicha individualizacién, asi como jerarquizar la racionalidad sobre
el sentir, han provocado en las personas la pérdida de empatia en los
sentimientos y emociones del otro, haciendo mencién del otro, como ser
subalterno, en el entramado de la triada de las opresiones, fuera de la luz
medidtica del consumo, buscando siempre que los argumentos sean fun-
damentados teéricamente antes que sentidos o pensados desde las emo-
ciones.

Ante ello, la Educacién Ambiental, como una mirada comunicativa
evolutiva, propone alternativas de transformacién social mediante un
cambio en el paradigma predominante. Por lo que las bases teéricas del
presente articulo son el didlogo de saberes de Santos (2009), los senti-
pensares de Escobar (2014), la comunicacién evolutiva de Lull (2020) y la
territorialidad y accién colectiva de Caride (2006).

Asi, esta propuesta metodoldgica le apuesta al didlogo de saberes, a
través de los sentipensares, como agente de cambio de las juventudes, ge-
nerando motivaciones que les permitan resignificar su papel en las urbes
mediante la resignificacién de la naturaleza en las ciudades donde habitan
y el accionar colectivo.

Entre los hallazgos encontrados se observa que las juventudes requie-
ren de espacios donde sus opiniones, sentimientos y emociones sean va-
lorados, sin juicios ni limitaciones, donde el saber de cada integrante sea
relevante por sus biografias y formas de vivir sus realidades y sentidos de
mundo.

Los grupos de discusién se convierten en espacios seguros para las
juventudes que les permiten construir sus propios relatos, individuales y
colectivos, y mirar la historia ambiental de las urbes desde los sentidos
de mundo y realidad de las propias juventudes.

Con ello, las juventudes despiertan sus motivaciones para actuar en
defensa de los espacios naturales de las zonas urbanas y resignificar su

papel en la territorializacién de las urbes como actores clave.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



42 I. MONOGRAFICO

Estado del Arte

Existe una amplia gama de estudios de las juventudes; sin embargo, este es-
tado del arte se centra en autores que enmarcan sus objetivos en reflexionar
las interacciones intersubjetivas de las juventudes que habitan las ciudades,
y que hace énfasis en el accionar colectivo que permite el didlogo con otros
sujetos (Cortés, 2016, p. 217-232; Del Valle, Alonso y Farfas, 2016, p. 165-
180; Granados, Alvarado y Carmona, 2017, p. 49-68).

Los contextos estudiados son a nivel global (Granados, et al., 2017),
latinoamericano (Pérez, 2019, pp. 135-156), nacional (Mendoza, 2016, pp.
67-94) 0 en escenarios locales especificos como Cérdoba, Argentina (Del
Valle, et al., 2016,), y Bogotd, Colombia (Cortés, 2016).

Entre los autores es notoria la pluralidad de abordajes teéricos respec-
to a las interacciones y la accién colectiva. Asi, Cortés (2016) aborda a la
ciudadanfa en relacién con diferentes abordajes como ciudadanfa en pers-
pectiva, ciudadanfas juveniles en contexto. Al respecto, Mendoza (2016)
retoma el concepto de ciudadanfa con una propuesta intercultural.

Por su parte, Granados et al. (2017) abordan teéricamente la relacién
entre resiliencia y la significacién que tienen las interacciones sociales y
las acciones comunitarias. Mientras que Del Valle et al. (2016) recuperan
tedricamente el concepto foucaultiano de dispositivo en relacién con la
corporalidad, sus modos de subjetivacién y poder.

Metodolégicamente, todos los autores abordan las interacciones inter-
subjetivas y el accionar colectivo desde una perspectiva cualitativa. La
diferencia principal radica en el abordaje central de sus investigaciones,
ya sea desde el territorio urbano (Cortés, 2016) o la ciudadanfa.

Cortés (2016), mediante metodologia cualitativa, discursiva e inter-
pretativa, retoma como categoria principal al territorio mediante las cons-
trucciones categoriales de practicas sociales, participacién, procesos de
empoderamiento y apropiacién de jévenes en escenarios urbanos, a través

de las variables ciudadania, territorialidad, accién e institucionalidad.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 43

Mendoza (2016) realiza un andlisis histérico-documental de las cate-
gorias de ciudadanfa e interculturalidad con variables como responsabili-
dad, solidaridad, construccién colectiva, identidad y diversidad cultural.

En cambio, Granados et al. (2017) usaron los métodos de revisién do-
cumental y anélisis categorial para ofrecer elementos teéricos para poner
en didlogo las categorfas de resiliencia y politica desde las variables de
valoracién de la experiencia humana, significacién que tienen las interac-
ciones sociales y las acciones comunitarias, inequidad e injusticia.

Mientras que Del Valle et al. (2016) se apoyan en registros etnografi-
cos de eventos para analizar las categorias de dispositivo y subjetivacién
en relacién con las variables de corporalidad y accién colectiva.

Los hallazgos permiten ver la diversidad de abordajes. En el caso de
jévenes, Del Valle et al. (2016) encontraron que los habitantes de sectores
populares son perseguidos por una serie de rasgos corporales y culturales
particulares que permiten la reapropiacién y resignificacién del espacio
donde se habita.

Granados et al. (2017) afirman que la perspectiva de la resiliencia comu-
nitaria permite reconocer el valor de las redes humanas, la cultura y las co-
munidades locales en el fortalecimiento y el florecimiento de una vida digna.

Por su parte, Mendoza (2016) reconoce la necesidad de una ciuda-
danfa social que pone en evidencia las limitaciones en sociedades tan
desiguales, aunque la complejidad de la ciudadania no se agota en la di-
mensién material.

Complementando los hallazgos anteriores, Cortés (2016) descubre que
el cardcter institucional se resignifica en la construccién de la ciudadania
juvenil y conformacién de nuevas practicas e interlocuciones con el terri-
torio y con sus actores.

A manera de cierre, los autores, mediante revisiones documentales, es-
tudios de caso, etnograffa, entrevistas semiestructuradas, grupos focales,
entre otros, describen, sistematizan, identifican e interpretan diversas ca-

racterfsticas que se presentan en sus interacciones y en su actuar colectivo.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



44 I. MONOGRAFICO

Marco tedrico y contextual

Como respuesta a la crisis de civilizacién, la educaciéon ambiental propone
repensar la racionalidad desde el pensamiento ambiental latinoamericano
(Leff, 2004) para darle paso a una racionalidad ambiental que implica
recuperar el sentido critico, para reestablecer el vinculo con la naturaleza,
con el deseo de vida, a través de una politica del ser y de las diferencias.

Para lograr una racionalidad ambiental se requiere también senti-
pensar. El sentipensar hace referencia a pensar conectando la mente y
el corazén, es decir, razonar sintiendo, para conectar lo sensible con un
pensamiento que implica no solo razonar, también sofiar, imaginar, crear,
habitar, construir, ser y estar (Escobar, 2014).

Es a través del sentipensar que podemos apostar por el didlogo de
saberes como un intercambio de conocimientos, de critica y de construc-
cién de una sociedad més consciente, pensante y con posibilidades de
bisqueda de un cambio en su relacién con la naturaleza, ya que permite
entender los problemas y necesidades, mediante la expresién de cada per-
sona, creando reflexiones colectivas (Santos, 2009).

Asf, mediante el didlogo de saberes, se logra la territorializacién, en-
tendida como politizar el espacio en que se habita para reanimar la toma
de decisiones de la ciudadanfa mediante la solidaridad de la vida cotidia-
na (Caride, 2006).

Por lo que el accionar colectivo se convierte en un proceso de trans-
formacién integral del territorio y la comunidad (Caride, 2006), que con-
firma la importancia del vinculo de la comunicacién con la cooperacién,
elementos centrales de la comunicacién evolutiva de Lull (2020).

Si bien la sociedad es consciente de que existen problemas socioam-
bientales, jcudl es el éxito en las zonas urbanas? O ;por qué la sociedad
los ve como problemas ajenos a las ciudades?

Esto se debe a la invisibilidad de sus conflictos en el interior de las
ciudades, ya que toda la podredumbre que se genera es expulsada a las
periferias, logrando con ello que sus habitantes no visualicen las afecta-

ciones que se emanan dfa con dia en su cotidianidad y estilo de vida.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 45

Ejemplo de ello es la Zona Metropolitana de Guadalajara (ZMG),
segunda megaldpolis del pafs, misma que presenta severos problemas so-
cioambientales. Al ser parte del Valle de Atemajac, cuenta con gran diver-
sidad biolégica, donde se presentan 6 tipos de vegetacion: bosque de pino,
bosque de encino, pino-encino, tropical caducifolio, vegetacién riparia y
vegetacion secundaria (Rzedowski y Huerta, 1978).

El uso de suelo es principalmente de asentamiento humano, aunque
presenta zonas de conservacién, donde se encuentran cuatro dreas natu-
rales de cardcter privado y publico (cardcter municipal, estatal y federal).

Sin embargo, el ordenamiento ecolégico territorial de la Zona Metro-
politana de Guadalajara tiende a un crecimiento urbano desmedido, sin
control ni planificacién que respete los pocos ecosistemas que quedan.

Esto se observa en la Figura 1, donde dos mapas elaborados en el
Instituto Metropolitano de Planeacién (2016), el de uso de suelo y el de
proyeccién de crecimiento urbano, fueron empalmados para corroborar
que no corresponden con la conservacién y uso de suelo que presentan las
dreas naturales.

Ello se afirma en la Figura 2, donde se muestra que la tendencia del
crecimiento urbano de la Zona Metropolitana de Guadalajara se estima
alcance para el 2030 un anillo de expansién de 48 km, llegando incluso
al Lago de Chapala (ITerritorio, 2013).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



6 I. MONOGRAFICO

Areas NawwAes FIOwgOas o
Jurisdiccion i
B Feserai
I eson
0 Municipal
POEL Tiajomulco -Politic a Proteccion
POEL Zapopan - Politiea Proteccisn
| POET Jalisco- Politica Proteccion

Figura 1 Mapa de uso de suelo y conservacién, empalmado con mapa
de crecimiento urbano
Fuente: Instituto Metropolitano de Planeacién (2016)

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 47

l 9 Untitied-1 x

3 C @ hitipsy/wwwresearchgate net/profile/Humberto-Gutierrez- Pulido/publication/279179258_Expansion Teritorialy Poblacional de Ja_Zona_Metropolitana de_Guadalaprafines/s.. [0 (@

= Untitled1

0850z.m

) oo B

Figura 2 Escenario geogrifico de la proyeccién del crecimiento urbano de la
Zona Metropolitana de Guadalajara para el 2030
Fuente: Instituto de Informacién Territorial del Estado de Jalisco (2013)

Los problemas no sélo son con el crecimiento urbano desmedido y con
ello, la pérdida de espacios naturales, también el agua presenta terribles
problemas. Aunque es abundante, se encuentra altamente contaminada,
como consecuencia de las aguas negras y el mal manejo del drenaje, no
solo en los hogares, sino en el sector industrial y agropecuario (McCu-
lligh, et al., 2007).

Asimismo, la alta cantidad de desechos expulsados a las periferias ha
provocado que el 32% de la basura que se genera vaya a tiraderos a cielo
abierto que operan en la clandestinidad (Meléndez, 2022).

Esto debido a que algunos de los vertederos oficiales de mayor capaci-
dad han sido cerrados, tal es el caso de Los Laureles, el cual recogfa tres
mil toneladas de basura diarias y tenfa una extensién de 60 hectdreas,
situado muy cerca del Rio Santiago y la presa del Ahogado (Rodriguez,
2021).

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



48 I. MONOGRAFICO

Asimismo, la ZMG ocupa el segundo lugar nacional en emisiones de
ozono y otros materiales dafiinos para la salud de pobladores (Gonzélez,
2015), ya que el 59 % de los dias del afio pasa los limites de concentracién
permitidos por las normas (Proambiental, 2020).

Estos solo son ejemplos para contextualizar los grandes problemas que
se presentan en la ZMG, y que no son exclusivos de esta urbe. Dichos ca-
sos permiten comprender la relevancia del accionar de la ciudadania para

detener estos conflictos y mejorar su calidad de vida.
Metodologia

Los grupos de discusién formaron parte de la tesis doctoral de la autora en
colaboracién con el autor, donde se trabajé con juventudes universitarias
de la ZMG, sin importar la escuela, carrera o estatus socioeconémico, sélo
se buscaba que cumplieran con alguno de los cuatro perfiles: a) jévenes
que no reflexionan y no participan, b) jévenes que si reflexionan, pero no
participan, c¢) jévenes que si reflexionan y si participan, d) jévenes que
participan politicamente.

Se realizé una sesién de grupo piloto con egresados de biologia de la
Universidad de Guadalajara, donde se buscé indagar sobre el papel que
las juventudes tienen para transformar la realidad que habitan.

Dicho piloto se hizo de forma virtual con la finalidad de estudiar las
posibilidades que se pueden dar en un ambiente virtual, solo en caso de
que las condiciones actuales limitaran de nuevo la presencialidad.

Con los resultados obtenidos se concretaron las temdticas de las sesio-
nes de grupo. En cada una de las sesiones se abordaron diversos temas
enfocados en la participacién de las juventudes, su sentido de apropiacién
del territorio, identidad colectiva y politizacién y/o defensa del espacio.

Se tenfan pensadas dos sesiones en cuatro grupos diferentes. Sin em-
bargo, se realizaron cinco sesiones, debido a la profundidad y apertura de
las y los participantes. A pesar de contar con una gufa para cada sesién
de los grupos de discusién, la pauta de las aproximaciones se fue definien-

do conforme a la participacién de las y los jévenes.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 49

Cada sesién estaba planeada para alrededor de una hora, dependiendo
de la disponibilidad y accesibilidad de los participantes. Cabe mencionar
que fueron de hasta cuatro horas gracias al interés de las y los jévenes pre-
sentes. Dichas sesiones se llevaron a cabo los jueves por la tarde-noche.

Es importante destacar que sélo se formé un grupo con los sujetos
mezclados, ya que entre los 15 interesados no se reunfan lo minimo esta-
blecido por AMAT (2008), de cuatro a ocho personas por grupo.

Este dato es relevante, ya que se cuenta con una base de datos de mds
de 170 jévenes que habian mencionado el interés de participar en las
sesiones. Empero, al ser contactados, desistian o ni siquiera respondfan.
De esos 170 jévenes, solo una respondié al llamado, mostrando siempre
interés en participar, asi como entusiasmo de poder escuchar a més ju-
ventudes.

Los grupos de discusién se conformaron con 15 jévenes que forman
parte de todos los sujetos caracterizados: jévenes que reflexionan y par-
ticipan (4), jévenes que reflexionan, pero no participan (8), jovenes que
participan politicamente (2), joven que no reflexiona y no participa (1).

La finalidad de las sesiones de grupo fue construir un espacio dial6gi-
co entre las juventudes urbanas que permitiera reflexionar sobre su papel
en la territorializacién de las zonas urbanas.

En los grupos de discusién se abordaron los siguientes temas:

Sesion 1. Historia socioambiental de la Zona Metropolitana de Gua-
dalajara, asi como las formas en que nombramos la naturaleza.

Sesién 2. Comunicacién intersubjetiva con padres, docentes y amigos,
ademds de las limitantes para actuar.

Sesion 3. El papel de las juventudes en la defensa de espacios natu-
rales.

Sesion 4. Vida medidtica.

Sesion 5. Influencia del consumo mediético en las précticas culturales

de los jovenes.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



50 I. MONOGRAFICO

Entre lo mds relevante que se puede mencionar es que el ambiente de
confianza y espacio seguro (como ellos mismos lo mencionan) ha permi-
tido que estos jévenes se abran y compartan sus sentipensares. Aqui se
dejan un par de comentarios por sesién, que incluso muestran c6mo se ha
ido transformando en un espacio enriquecedor para ellos y también para
la investigadora.

Para generar un ambiente de confianza, se consigui6 un espacio cerra-
do, en la oficina del padre de uno de los jévenes interesados, con el que
ya se tenfa cierta cercanfa. Asimismo, el papel de la y el investigador fue
ser gufas en el acompafiamiento de las juventudes, desde una relacién
horizontal, sin intervenir en los didlogos que se fueron formando.

Lo anterior nos permitié generar un ambiente de confianza y calidez,
donde en un inicio se les compartia a las y los participantes alimentos y
bebidas, y posteriormente fueron llevando sus propios alimentos y bebidas
para compartir en el grupo.

Cabe destacar que los grupos de discusién se quedaron fijos cada
quince dfas, con nuevos temas solicitados por los propios integrantes.
Ahora son en una azotea del centro de la ciudad de Guadalajara donde
vienen y van distintas juventudes, permaneciendo aquellas que se han

comprometido con el espacio.
Resultados

La primera sesién sirvié para generar un ambiente de confianza. Donde
se presentaron, explicando su interés de participar y las razones que los
llevaban a buscar un espacio de didlogo abierto y horizontal.

Entre los datos obtenidos se encuentra la necesidad de encontrar voces
similares, asf como el sentimiento de soledad en la necesidad de hacer
algo para mejorar y/o cambiar las condiciones en las que habitan.

Asimismo, se realizé una representacion gréfica de la memoria colecti-
va de las juventudes sobre la historia socioambiental de la ZMG donde se
les pidi6 expresar el afo en que consideran hubo cambios drésticos en la

urbe que llevaron a las condiciones socioambientales actuales.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 51

Dichas juventudes consideraron que fue a partir de los afios setenta, ya
que son los recuerdos de sus abuelos, ya sea de las fechas en que llegaron
a la ciudad o los tiempos donde la industria comenzé a tomar fuerza en la
zona y el crecimiento urbano se aceleré.

Cabe mencionar que las y los participantes lograron empalmar los
problemas sociales con los ambientales, generando profundas reflexiones
sobre la complejidad de la problemética socioambiental de la ZMG.

Ello llevé a la tercera parte de la sesién, donde se abordaron las di-
versas formas en que se nombra la naturaleza y c6mo éstas influyen en la
relacién sociedad-naturaleza. Se establecieron conceptos como recursos
humanos, biodiversidad, diversidad biocultural, madre tierra, medio am-
biente, espacios verdes, entre otros.

La conclusién a la que llegaron las juventudes presentes fue que se
nombra a la naturaleza como un ente ajeno del ser humano, por lo que se
precisa modificar nuestro lenguaje hacia ella de una forma que permita a
la sociedad ser parte de ella, llegando asf al concepto de territorio.

Para la segunda sesién ya se contaba con mds jévenes participantes,
ya que se habfan pasado la voz con sus semejantes, motivando a otros a
asistir. Dicha sesién fue una de las mds sensibles, ya que se abordé la
influencia de la comunicacién con sus padres, vecinos, docentes y amigos
en sus motivaciones para actuar en defensa de los espacios naturales.

Gracias a la confianza establecida en la sesién anterior, las y los par-
ticipantes se permitieron expresar sus sentimientos respecto a la soledad,
la falta de acompafiamiento, pero sobre todo las criticas y minimizaciones
de sus preocupaciones por el medio ambiente, mencionando recibir hasta
bullying por ser los raritos tanto en sus hogares como en sus escuelas.

De manera que cerraron la sesi6én con la esperanza de haber encontra-
do un espacio donde comparten sentipensares con otras personas, expre-
sando motivacién y ganas de hacer algo colectivo.

La tercera sesién fue la que més jévenes reunié, donde se abordé el
papel de las juventudes en la defensa de espacios naturales mediante
el andlisis de una marcha en contra del Tren Maya generada por los pro-

pios estudiantes de la ZMG. Esta sesién permiti6 ver a las juventudes que

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



52 I. MONOGRAFICO

también existen problemadticas socioambientales mediatizadas, las cuales
minimizan los conflictos que suceden en el espacio donde habitan.

Expresando que, si bien conocen los problemas locales, no hacen nada
al respecto por inseguridad tanto personal como social. Personal por el
hecho de siempre sentirse juzgados e incapaces de lograr un cambio, ello
debido a las constantes desvaloraciones recibidas por familiares, docentes
e incluso amistades. Asi como la inseguridad y violencia que se viven
hacia las personas que defienden la naturaleza.

Al igual que en la segunda sesién, cerraron con la inquietud y espe-
ranza de poder conformar algo en colectivo para defender los espacios
naturales de la urbe, para lo cual es necesario dejar atrds sus temores e
inseguridades y dar paso a la autoconfianza y la confianza colectiva.

Para la cuarta sesién se analizé la vida medidtica de las juventudes,
reflexionando sobre el uso de la virtualidad, las redes sociales y el conte-
nido consumido diariamente. Dicha sesién fue todo un reto para las y los
participantes, ya que en un inicio se mostraban resistentes a expresar sus
usos, tiempos y contenidos, sin embargo, poco a poco se fueron abriendo.

Entre los abordajes de la sesién se afirmé que las redes sociales son un
distractor de la realidad, que, al tener la posibilidad de ser otra persona
en la virtualidad, deciden mostrar aquello que a la sociedad le gustaria
que fueran, y que por pena, temor o miedo a ser juzgados y criticados no
producen ni consumen lo que realmente les interesa.

Asimismo, mencionaron que la virtualidad es parte de su cotidiani-
dad, incluso llegan a pasar més tiempo en el celular que con las propias
personas. Concluyendo que es un distractor de la realidad en la que viven,
que es agobiante la mayor parte del tiempo, por lo que las redes sociales
les permiten salir de esa realidad y divertirse un rato.

Cerraron reflexionando sobre que las redes sociales son un espacio
ambivalente. Por un lado, vuelven la comunicacién impersonal, ya que
pueden decir y expresar lo que sea sin que nadie les diga nada. Aunque,
por otro lado, pueden recibir fuertes criticas que terminan afectandoles

mucho mds de lo que hubieran pensado.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 53

La quinta y dltima sesién analizada permitié interiorizar a las juven-
tudes sobre la influencia de su vida medidtica en sus précticas culturales.
Demostrando que las y los jévenes consumen los estdndares sociales, lo
cual les genera aflicciones y rechazo propio al no ser como las personas
que ven a través de la pantalla.

Esto les provoca estarse comparando todo el tiempo con otras per-
sonas, sintiendo la necesidad de ser como ella/os, consumiendo cuerpos
ajenos a los suyos, ropa y diversos productos para satisfacer los estdndares
de un estatus socioeconémico de clase alta y a la vez repudiando la diver-
sidad que se sale de las l6gicas de esta clase.

Concluyeron que necesitan trabajar en su autoestima para dejar de
compararse con otras personas que estdn en las redes, para dedicar tiem-
po a su propio ser y sentirse mejor consigo mismos. Esto, en términos
identitarios y de identificacién a partir del territorio en el que se habita,
podria ser un paso importante para el accionar colectivo en defensa de los

espacios naturales.
Analisis y Discusion

Cada una de las temdticas abordadas permiti6 a las juventudes repensar
la forma en que habitan sus espacios naturales, asi como sus relaciones
interpersonales y con la propia naturaleza, que también son.

Lo anterior se podrd lograr mediante la racionalidad ambiental que
afirma Leff (2014), ya que recuperando el sentido critico podrén restable-
cer su vinculo con la naturaleza y con el deseo de vida.

Asimismo, se reafirma que el camino para lograrlo es mediante los
sentipensares de Escobar (2014), mismos que en los grupos de discusién
permitieron pensar a través de la conexién de la mente y el corazén, para
sofiar, imaginar, crear, habitar, construir, ser y estar en nuevas vias de
relacionarse con ellos mismos, sus semejantes y con la propia naturaleza.

De manera que los grupos de discusién abrieron la puerta al didlogo
de saberes (Santos, 2009) para que las juventudes participantes intercam-

biaran conocimientos y experiencias, de forma critica y reflexiva, y con

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



54 I. MONOGRAFICO

ello, pensarse como actores de una sociedad més consciente y pensante,
entendiendo los problemas y necesidades de cada una/o para lograr re-
flexiones colectivas.

Con ello, las juventudes participantes de los grupos de discusién cami-
nan hacia la territorializacién de Caride (2006) para politizar las urbes y
ser tomadores de decisiones solidarias de forma cotidiana.

Ast, dichas juventudes se han motivado a actuar colectivamente hacia
la bisqueda de una transformacién integral del territorio y la sociedad
entendida como comunidad (Caride, 20006).

Cabe mencionar que los grupos de discusién confirmaron la relevancia
del vinculo de la comunicacién con la cooperacién, elementos centrales
de la comunicacién evolutiva de Lull (2020), ya que este espacio permiti6
una comunicacién abierta, respetuosa y fluida entre las y los participan-

tes, generando con ello procesos de cooperacion hacia una mejor calidad

de vida.
Conclusiones

Se puede afirmar que son indispensables los espacios de apertura al dis-
logo de saberes, donde los sentipensares sean expuestos sin juicio y con
valor, sin importar una postura teérica.

Se requiere que las juventudes tengan espacios seguros que les permi-
tan sentir, pero sobre todo expresarse desde sus sentimientos y emociones
para explicar su propia realidad.

Cada una de las sesiones ha permitido que las juventudes se sientan
mds seguras consigo mismas, generdndoles confianza y determinacién
para reflexionar y con ello encontrar motivaciones que les permitan actuar
colectivamente en la defensa de espacios naturales.

Conocer las experiencias de sus semejantes les ha brindado la po-
sibilidad de no sentirse aislados y encontrar personas con similitudes,
pero también con diferencias, para crear comunidad e identidad colectiva

dentro de las urbes.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 55

Es indispensable reflexionar, motivar y actuar desde la colectividad
para repensar la forma en que se habitan las urbes y con ello resignificar
a la sociedad como un actor central que toma decisiones, politizando su
habitat, es decir, territorializar las urbes.

Ante la individualizacién, se requieren espacios que abran las posi-
bilidades a la cooperacion; el didlogo de saberes es uno de los pilares
comunicativos para lograrlo. Lo cual se corrobora con el trabajo realizado

en los grupos de discusién.

Referencias

AMAT (2008), Guias AMAL Sesiones de Grupo. Asociacién Mexicana de Agen-
cias de Investigacién de Mercado y Opinién Publica, A.C.

Caride, J. (2006). La educacién social en la accién comunitaria. En X. Ucarr
y Asun-Llena (Coords.) Miradas vy didlogos en torno a la accion comunitaria,
Barcelona, Espafia, Editorial Grao.

Cortés, G. (2016). La emergencia de la ciudadanfa juvenil. Resistencias, para-
dojas y tensiones en contextos urbanos contempordneos. Hallazgos, 13 (25).
Bogota.

Del Valle, M., Alonso, M. y Farfas, P (2016). Procesos de subjetivacién politica
en la accién colectiva juvenil. Jangwa Pana, 15 (2).

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarrollo,
territorio y diferencia. Medellin, CLACSO.

Gonzélez, E. (2015). Guadalajara, segunda ciudad con mayor contaminacion por
ozono en el pais. ITESO.

Granados, L. Alvarado, S. y Carmona, J. (2017). El camino de la resiliencia: del
sujeto individual al sujeto politico. Revista Internacional de Investigacién en
Educacion, 10 (20).

Instituto de Informacién Territorial del Estado de Jalisco, [Territorio, (2013). Ja-
lisco, Territorio y Problemas de desarrollo.

Instituto Metropolitano de Planeacién, IMEPLAN (2016). Plan de Ordenamienio
Territorial Metropolitano del AMG. POTMET.

Leff, E. (2004). Racionalidad ambiental. La reapropiacion social de la naturale-
za. México, Siglo XXI.

Lull, J. (2020). Evolutionary Communication. An Introduction, Nueva York,
Routledge.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



GRUPOS DE DISCUSION: PROPUESTA METODOLOGICA DE COMUNICACION AMBIENTAL 56

McCulligh, C., Pdez, J., y Moya, G. (2007). Martires del Rio Santiago: infor-
me sobre las violaciones al derecho a la salud y a un medio ambiente sano
en Juanacatldn y El Salto, Jalisco, México. Jalisco: Instituto Mexicano para
el Desarrollo Comunitario, A.C./Instituto de Valores Integrales y Desarrollo
Ambiental, A. C.

Meléndez. V. (2022), Va 32% de basura a tiraderos ilegales en la ZMG. E1 Mural.

Mendoza, H. (2016). La ciudadania intercultural de los jévenes en México. Estu-
dios sobre las Culturas Contempordneas, XXII (43), Colima, México.

Pérez, M. (2019). La participacién ciudadana de los movimientos socioambienta-
les en América Latina. Revista colombiana de sociologta. 42 (1).

Proambiental (2020), Vertederos, un serio problema para el medio ambiente. Sos-
tenibilidad para todos.

Rodriguez, J. (2021). ;En qué consiste el cierre de un basurero como Laureles?,
Guadalajara, Meganoticias.

Rzedowski, J. y Huerta, L. (1978). Vegetacién en México. México, Editorial Li-
musa.

Santos, B. (2009) Una epistemologia desde el Sur: la reinvencién del conocimiento
y la emancipacion social, Buenos Aires, Siglo XXI/CLACSO.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



Apuntes filoséficos en torno a la migracion

y la propiedad privada

Philosophical notes on migration

and private property

Resumen

La migracion se ha vuelto un tema
de politica global en la actualidad

y sobre ella se han conformado una
serie de posturas e ideologfas. El
objetivo de este articulo es presentar
un conjunto de reflexiones y andlisis
sobre este tema, a partir de un con-
traste entre la postura utilitarista y
la liberal y deontolégica. Uno de los
valores centrales de estas posturas
es el concepto de propiedad privada.
Para los propésitos de este articulo,
la propiedad privada se considerara
como constitutiva del individuo y
como una condicién que se requiere
para el ejercicio pleno de la libertad.
Asimismo, la migracién y la decisién
de abandonar el territorio propio en

Mariano J. Chavez Martinez”

Universidad Andhuac México

Abstract

Migration has become a global po-
litical issue today, and a series of
positions and ideologies have formed
around it. The objective of this article
is to present a set of reflections and
analyses on this topic, based on a
contrast between the utilitarian stance
and the liberal and deontological
stance. One of the central values of
these positions is the concept of pri-
vate property. For the purposes of this
article, private property will be consi-
dered as constitutive of the individual
and as a condition required for the
full exercise of freedom. Likewise, mi-
gration and the decision to leave one’s
own territory in search of better living
conditions ts a completely rational

* Cuenta con la licenciatura en Filosoffa en la Universidad Iberoamericana y estudios de la licen-
ciatura en Economia en la UNAM. Posteriormente realiz6 dos maestrias, una en Filosoffa y otra
en Politicas Puablicas en la Ibero. Asimismo, cuenta con el doctorado en Filosoffa también por la
Universidad Iberoamericana. Se ha desempefiado como profesor de asignatura en el Departamento
de Filosoffa de la Ibero, impartiendo las materias de Historia de la Filosoffa Moderna, Historia de
la Filosoffa Contemporédnea, Antropologia, Etica y Comunicacién y Filosoffa de la Comunicacién.
Asimismo, es profesor en la Universidad Anghuac México, impartiendo las materias de Etica y An-
tropologfa. Ha sido asistente de investigacién del Instituto de Investigacién para el Desarrollo con
Equidad (EQUIDE); asistente de investigacién de la Catedra “Dindmicas Territoriales y Bienestar”
del Departamento de Economia de la Ibero. Recientemente ha traducido la obra “Empresas hono-
rables: un marco teérico y practico para los negocios en una sociedad humana y justa”. ORCID:

0000-0003-1945-7361

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



58

I. MONOGRAFICO

bisqueda de mejores condiciones
de vida es completamente racional y
moral. Ademads, la decisién de emi-
grar refleja el ejercicio de la libertad
plena.

Palabras clave

migracién, libertad, utilitarismo,
propiedad privada, imperativo categé-
rico, liberalismo.

and moral decision. Moreover, the
decision to emigrate is a dectsion that
reflects the exercise of full freedom.

Keywords

migration, freedom, utilitarianism,
private property, categorical imperati-
ve, liberalism.

1. La migraciéon como ejercicio pleno de la libertad

Dentro de la corriente utilitarista existe una férmula que reza de la si-

guiente manera: “Que cada hombre cuente por uno, y que ninguno cuente

por mds de uno”. Esta expresion se ha vuelto el fundamento de lo que hoy

comprendemos como un concepto politico fundamental: la igualdad. Uno

de sus maximos exponentes, John Stuart Mill, sefiala en su obra Sobre la

Libertad (1991) que:

la opinién que afirma que los comerciantes de trigo hacen morir de

hambre a los pobres o que la propiedad privada es un robo, no debe

inquietar a nadie cuando solamente circula en la prensa; pero puede

incurrir en justo castigo si se la expresa oralmente, en una reunién de

personas furiosas, agrupadas a la puerta de uno de estos comercian-

tes, o si se la difunde por medio de pasquines. (p. 120)

El fragmento anterior es de suma importancia para comprender los

alcances y limites generales de la propuesta utilitarista de John Stuart

Mill. Un acercamiento mds directo a lo que se entiende por utilitarismo lo

encontramos en la misma obra de la siguiente manera:

La doctrina que acepta como fundamento de la moral la utilidad, o el

principio de la mayor felicidad, sostiene que las acciones son correc-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 59

tas en la medida en que tienden a promover la felicidad; incorrectas
en la medida en que tienden a producir lo contrario de la felicidad

(Stuart, 1991, p. 35).

Por principio de cuentas, hay que considerar que el valor fundamen-
tal es la libertad de expresién. Pero no sélo se trata de la posibilidad de
expresar todo lo que desee el individuo, sino que existan los medios pro-
picios para realizarlo, esto es, la prensa. Desde la concepcion utilitarista
los derechos fundamentales, y todavia mds el que se refiere a la libertad
de expresién, requieren que existan los medios y/o la infraestructura ade-
cuada para que se puedan vivir dichas libertades, de otra manera, no
hay forma de que puedan ser gozados por algin individuo. Dicho de otro
modo, para que los derechos se vivan, se requiere que alguien o algunos
asuman los costos de dichas libertades.

Si la libertad de expresién es el fundamento de la teorfa utilitarista,
esto significa también que uno de los valores fundamentales es la esponta-
neidad. Nétese que en el utilitarismo la distincién entre la vida privada y
la vida publica est4, justamente, en la libertad de expresién. Es en la vida
ptblica donde no habria necesidad de encontrar instrumentos disuasorios
para limitar la libertad de expresién, mientras que en la vida privada es
en donde si deberfan existir por una razén fundamental: en el dambito
privado, la sociedad es mucho més eficiente para corregir conductas de
expresion que lo que las masas pueden lograr en un individuo especifico.

Un ejemplo actual y comidn a nuestros dias para ilustrar la idea ante-
rior es la cultura de la cancelacién en las redes sociales. De acuerdo con
la postura utilitarista, esto constituirfa un atentado contra la libertad de
expresion, debido a que la “censura” deberfa tener lugar no en la vida pu-
blica, sino en la vida privada. Cominmente cuando se “cancela” a alguien
se corre el riesgo de que la violencia verbal o psicolégica exceda y que ter-
mine por victimizarse al victimario inicial, cayendo en un circulo vicioso
de violencia en donde el victimario no es llamado a la justicia. De ahf que,
en la concepcién utilitarista, la libertad de expresién en la vida piblica

no debe ser limitada, principalmente por las siguientes razones: porque la

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



60 I. MONOGRAFICO

expresion de todas las ideas que radican en las mentes de los individuos,
lleva a la sociedad a conocerse mejor a si misma y no engafiarse, pues tal
vez, cuando se cree que han desaparecido ciertas posturas inhumanas en
torno a diversas teméticas como la migracién, resulta que dichas ideolo-
gfas no s6lo no desaparecieron sino que se reforzaron en la vida privada.
¢Por qué sucede lo anterior? La respuesta radica en que la desapro-
bacién y censura ocurren en la vida piblica y no en la privada. Por ello,
Stuart Mill (1991) sefiala que afirmar que los comerciantes de trigo hacen
morir de hambre a los méds pobres incurrird en justo castigo si se expresa
esto en torno a personas furiosas, o para decirlo m4s claro, frente a comer-

ciantes de trigo que claramente no aceptardn esta postura.

Aquellas acciones, de cualquier clase que sean, que sin causa justi-
ficada perjudiquen a alguien, pueden y deben ser controladas —y en
los casos importantes lo exigen por completo— por sentimientos de

desaprobacién, y si hubiera necesidad, por una activa intervencién

de los hombres. (p. 50).

Para el propésito de esta investigacién, conviene sefialar finalmente
que un fundamento del utilitarismo es la igualdad de sentimientos entre
los individuos, es decir, que ningtin sentimiento individual puede estar
por encima de cualquier otro. De ahi que no se pueda legislar para que
unos sentimientos valgan méds que otros, sino que desde la vida privada
se deben encontrar las mejores formas y m4s eficientes para encontrar los
sentimientos de desaprobacién que corrijan una conducta especifica.

De las tesis anteriores que conforman el andamiaje del utilitarismo,
se deriva una nocién de libertad bésica: no perjudicar a nadie. Dado que
existe una igualdad de sentimientos, la libertad se compone de la posi-
bilidad de expresar libremente la propia opinién y también de no ejercer
ningun tipo de dafio contra ningtin individuo. Como se puede intuir, es en
el utilitarismo donde existe un intento claro de conjuntar la libertad y la
igualdad; sin embargo, para poder hacerlo hay que reducir el concepto de

libertad a una nocién en la que se limite a no hacerle dafio a nadie.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 61

La postura de Isaiah Berlin (1956) al respecto es que esta doctrina
de la igualdad (Driver, 2022), procedente de una visién utilitarista tanto de
la naturaleza humana como de la estructura social y de libertades, ha
impregnado el pensamiento liberal. En otras palabras, se puede sefialar
que la problemética filoséfica de dicho pensamiento en conjunto con el
utilitarismo no sélo est4 en la explotacién o el aprovechamiento perverso
de las personas, sino que se constituye como el fundamento de la doc-
trina de la igualdad. Es importante sefialar, al mismo tiempo, que la
explotacién de los individuos o el aprovechamiento que se hace de un
grupo de individuos por otros, se fortalece a partir de una nocién reduccionis-
ta de la libertad en la que sélo se considera a ésta desde una concepcién
negativa que sefiala no hacer ningtin dafio a ningtn individuo (Berlin,
2002, pp. 166-217). De este modo, se corre el riesgo de que el valor
moral y ético de las acciones individuales se limite a aquello que en un
determinado contexto significa no hacer dafio a nadie.

Si la libertad se reduce a no hacer dafio a nadie y se conjuga con la
igualdad de los individuos en torno a los sentimientos y fundamental-
mente a la libertad de expresién, se tiene como resultado una libertad de

reglas, una libertad sometida a la moral, en donde:

Todas las reglas, por definicién, abarcan determinada medida de
igualdad. En la medida en que las reglas son instrucciones generales
para actuar o abstenerse de actuar de determinada manera, en cir-
cunstancias especificas, impuestas a personas de una clase especifi-
cada, imponen conducta uniforme en casos idénticos. (Berlin, 1958,

p. 152)

La igualdad sugiere, entonces, la implementacién de modelos y con-
ductas; modelos en los que se sugieren siempre las mismas respuestas. Por
ello, tal como lo propone el utilitarismo, la igualdad termina por restringir
a la libertad y, por otro lado, por permitir actos inmorales y antiéticos que
se justifiquen en la ausencia de dafo hacia el individuo, pero también, en

la postulacién de un exceso de reglas que restrinjan la verdadera libertad.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



62 I. MONOGRAFICO

De hecho, la igualdad llevada al extremo podria derivar en regimenes
totalitarios.

En cambio, Isaiah Berlin propone un concepto de justicia negativa
como ausencia de coercién, pero entendiéndola bajo dos concepciones
fundamentales: libertad de y libertad para. En sus escritos sobre teorfa
politica, al sefialar los limites y alcances del Estado, se defiende una li-
bertad negativa comprendida como la libertad de. Esta libertad se refiere
a una ausencia de fuerzas externas que interfieran en la vida del individuo
y al derecho que cada uno tiene para autodeterminarse y actuar con base
en un proposito, es decir, se trata de una nocién de la libertad que tiene
por objetivo limitar el poder del estado sobre los individuos, de modo que
no es una libertad natural, sino una libertad construida y alcanzada. Por
otro lado, se encuentra la libertad positiva, la cual no sélo implica una
ausencia de restricciones externas, sino también la capacidad que tiene el
individuo para autodeterminarse de acuerdo con un propésito. Se trata de
una libertad ligada a la autonomia y al dominio de uno mismo.

Ambos tipos de libertades son reconocidos por parte de Berlin y am-
bas concepciones resultan iluminadoras para comprender la libertad des-
de un enfoque més amplio, que abandone a un lado el reduccionismo del
utilitarismo y la prostitucién de la tradicién liberal cuando se dej6 llevar
por la libertad reduccionista.

¢/ Qué relacién guarda este breve anilisis con el tema de la migracién?
Hoy en dia podemos comprender el fenémeno de la migracién al menos
desde dos razones generales que fungen como incentivos para individuos
y familias enteras para abandonar sus tierras: en primer lugar, por razones
socioeconémicas paupérrimas en sus lugares de origen y/o residencia; en
segundo lugar, debido a que se trata de una migracién forzada causada por

la violencia en muchos sentidos que se vive en sus lugares de residencia.!

! De acuerdo con la Organizacién de las Naciones Unidas, hoy en dfa el ndmero de personas que

vive en regiones diferentes a su origen ha crecido de manera sorprendente. La Divisién de Poblacién
del Departamento de Asuntos Econémicos y Sociales (DESA), seiala que los migrantes internacio-
nales en todo el mundo son aproximadamente 281 millones, representando en 2020 al 3.5% de la
poblacién mundial, en comparacién con el 2.8% en 2000 y el 2.3% en 1980. Si bien podrfa afirmarse
por algunas voces que el 3.5% no es una muestra mayor, el crecimiento acelerado de la migracién

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 63

Pero también, existe una razén que, para algunos, quizds sigue siendo
desconocida y que refiere a las consecuencias adversas del cambio climé-
tico, ya sean desastres naturales o factores socioambientales que fuerzan
a las comunidades a emigrar. La Organizacién de las Naciones Unidas
(2022) define a un migrante como toda aquella persona que ha cambiado
su pafs de residencia; independientemente de su situacién legal o el moti-
vo de su movimiento.

En términos generales, se puede sostener que son estas tres catego-
rfas las principales razones sobre las cuales descansan los motivos para
emigrar, lo que en términos filoséficos y bajo las concepciones de Isaiah
Berlin, se puede argumentar que la decisién de emigrar es una decision
no reduccionista de la libertad al estilo utilitarista, sino una decisién que
abarca tanto la libertad en su concepcién negativa como en su concepcién
positiva. El emigrante que decide abandonar su pafs de origen lo hace en
bisqueda de mejores condiciones de vida, no sélo socioeconémicas, sino
también existenciales, juridicas, emocionales, de seguridad y propiedad.

Cuando el individuo, por su propia cuenta o en relacién con otros, de-
cide abandonar su tierra de origen, ya sea por las condiciones socioeconé-
micas, por motivos de seguridad o por circunstancias adversas derivadas
del cambio climdtico, actualiza la potencialidad de la libertad negativa
y la libertad positiva, es decir, busca aquel espacio o territorio donde no
haya fuerzas externas que le inflijan coercién, asi como también las insti-
tuciones que le otorguen las mejores oportunidades para su propio creci-
miento y desarrollo. En otras palabras, considerando que la migracién del
siglo XXI, aquella que resulta “problemdtica” para muchos estados pero
que actualiza la libertad positiva y la negativa, es en s{ misma uno de los
actos de libertad més plenos.

Esto, por supuesto, no significa que sea una decisién sencilla y placen-
tera, sino todo lo contrario. Al sefialarla como una accién plena se pone
de manifiesto que es aquella accién en la que el individuo sobrepone su

condicién existencial de libertad a las fuerzas externas y elige su capaci-

internacional nos habla de los cambios geopoliticos que ocurren en diferentes regiones con una
rapidez mucho mayor que en otras décadas.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



64 I. MONOGRAFICO

dad para crear una realidad distinta. Es el momento en el que se actualiza
la postura individual donde también inicia la libertad: la capacidad de
decir “no”.

En este sentido, el migrante es aquella persona que ha llegado al mo-
mento de la existencia limite y que ha decidido arriesgarlo todo; no sola-
mente ha asimilado las dos formas de libertad, sino que, en términos de
Kierkegaard, ha llevado a cabo también un salto de fe en el que la vida va
de por medio, pero en un acto en el cual, a pesar de las circunstancias,
la fuerza y el valor sagrado de la libertad se imponen. Asi, la concepcién
aristotélica de libertad como capacidad de autodeterminacion se actuali-
za en aquel individuo que se determina a sf mismo y a su propia realidad.
De este modo, la migracién que tiene lugar por las razones generales que
aquf se han expuesto es la forma contundente de decir y afirmar el “no” a
permanecer en una situacién injusta.

Se puede afirmar con certeza, pero sin ningtin intento de romantizar
este fenémeno social doloroso, que la migracién es uno de los actos que
engloba la libertad en su mds grande extensién de la palabra. En la ver-
si6n reducida del utilitarismo, la concepcién de la libertad es aquella en
la que se corre el riesgo de justificar los actos de la tiranfa, pues ésta sélo
consiste en no hacerle dafio al préjimo, es decir, que cada individuo se
limite a respetar la libertad del otro. Asimismo, es esta concepcién la que
podria justificar en ciertos momentos una indiferencia frente a los sufri-
mientos o a las situaciones de injusticia, en la medida en que no cabria
la posibilidad de intervenir bajo alguna circunstancia en la vida del otro.
Ast, el respeto puede considerarse el pretexto o la razén de la complicidad.

Una dltima mirada filoséfica al fenémeno de la migracién nos lleva
a la reflexién desde el imperativo categérico de Kant. En su intento por
hacer de la moral una ciencia, semejante o igual a las ciencias naturales,
Kant postula en su Fundamentacion metafisica de las costumbres (1785),
una categoria conocida como el imperativo categérico, el cual se trata de
un principio moral que debiera regir toda aquella accién que aspire a
consolidarse como ley moral. Acorde a esta obra, podriamos encontrar las

siguientes formulaciones de este principio moral:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 65

1. “Obra sélo segtin aquella maxima por la cual puedas querer que
al mismo tiempo se convierta en ley universal.”

2. “Obra de tal modo que trates a la humanidad, tanto en tu persona
como en la de cualquier otro, siempre como un fin, y nunca sola-
mente como un medio.”

3. “Obra como si por medio de tus méximas fueras siempre un miem-

bro legislador en un reino universal de los fines.”

En la primera formulacién se apela a un enfoque 16gico en donde el in-
dividuo se cuestiona si dicho principio podria aplicarse de manera univer-
sal y sin contradiccién; en la segunda formulacién, se hace un énfasis en
que las personas han de ser consideradas fines en sf mismas y no medios,
es decir, no han de ser utilizadas para que otros o unos pocos alcancen
sus fines a costa de ellas; y finalmente, en la tercera formulacién, el acto
y la justificacién de este mismo deben coincidir como si se estuvieran le-
gislando normas universales para la humanidad, es decir, considerando a
los individuos como parte fundamental del reino de los fines, en tanto que
ellos mismos constituyen fines en si mismos.

Considerando las tres formulaciones del imperativo categérico, pode-
mos identificar las tres razones generales por las que tiene lugar la mi-
gracién como parte fundamental de cada una de ellas. En el caso de las
condiciones socioeconémicas adversas, se podria sefialar con respecto a la
primera formulacién:;podria quererse como ley universal permanecer en
una situacién de condiciones socioeconémicas adversas sin intentar bus-
car mejores condiciones? En el caso de la razén de inseguridad habria que
tener en consideracién la segunda formulacién, en donde claramente el
crimen organizado implica un tratamiento de los individuos como medios
y no como fines. jPodriamos aceptar como ley moral universal la extor-
sién y el crimen, y no buscar un territorio donde se pueda ser tratado como
fin en sf mismo? En cuanto a la migracién como resultado de desastres
ambientales por el cambio climdtico a causa de la intervencién humana,
el individuo es parte fundamental del reino de los fines, donde su propia

realizacién y la de su entorno son un fin en si mismo. jAceptariamos como

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



66 I. MONOGRAFICO

ley moral universal el dafio ecolégico a la naturaleza y la permanencia de
los individuos en dicho espacio donde no hay forma de vivir de acuerdo
con los fines?

Como se ha podido observar a lo largo de este apartado, contrario al
utilitarismo, encontramos el imperativo categérico, sobre el cual se plan-
tea el siguiente cuestionamiento con respecto a la migracién: jpodriamos
aceptar como ley moral universal emigrar cuando las condiciones socia-
les, econémicas, ambientales, entre otras, no nos permiten vivir en la li-

bertad plena?
2. El mal como ausencia de certeza y seguridad

Tradicionalmente se ha asociado el mal con el ejercicio de la violencia en-
tre los individuos. Con esto no se pretende afirmar que sea la dnica forma
de comprender o experimentar el mal, pues este concepto ha sido abor-
dado desde diferentes perspectivas filoséficas, teoldgicas, sociolgicas y
psicolégicas a lo largo de la historia. Un enfoque que resulta importante
desde la temdtica de la migracién es la consideracién del mal no como una
entidad en sf misma, sino como la ausencia en la vida de los individuos y
de las sociedades. Esta perspectiva desde la cual se pretende realizar un
breve andlisis y reflexién filoséfica nos permitird comprender el mal en
términos de precariedad, miedo y desestabilizacién, elementos que se de-
rivan de las tres razones generales que se han expuesto con anterioridad y
que pueden ser abordados desde varios pensadores filoséficos al respecto.

La experimentacién de inseguridad e incertidumbre genera en el in-
dividuo un estado de angustia y vulnerabilidad, lo cual afecta su propio
bienestar y su percepcién del mundo. En su momento, Hannah Arendt
(1969) seialaba que los regimenes totalitarios han utilizado la incerti-
dumbre como un instrumento a partir del cual se ejerce la dominacion,
pues argumentaba que “la imprevisibilidad es una de las herramientas
mds eficaces para someter a las personas” (p. 325). En este sentido, el
mal puede tener su manifestacién en la medida en que los individuos,

en este tipo de sociedades y de regimenes, son privados de estabilidad y

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 67

previsibilidad, un estado que los deja expuestos a los abusos de poder y a
la desesperacion.

Desde otra perspectiva filoséfica, pero complementaria a la anterior,
Paul Ricoeur (1990) destaca que la incertidumbre moral contribuye a la
existencia del mal en la sociedad. Al respecto, sefiala que “el mal surge
cuando se fractura la confianza en las normas y valores compartidos” (p.
76). En otras palabras, la postura de Ricoeur afirma que la ausencia de
certidumbre ética lleva a la erosién de los vinculos comunitarios y a la
justificacién de acciones daifiinas, lo que termina por reforzar un circulo
vicioso de desconfianza y temor.

Mads recientemente, en el campo de la sociologia, Zygmunt Bauman
(2000) argumenta que es en la etapa de la modernidad liquida en la cual
se ha exacerbado la sensacién de inseguridad para muchos individuos,
de tal modo que “la falta de estructuras estables convierte la vida en una
serie de decisiones inciertas y riesgos constantes” (p. 48). De hecho, el
concepto “modernidad liquida” se identificaré con la falta de certezas que
tiene el individuo para enfrentar la existencia; una sociedad en la cual,
frente a dichas carencias existenciales, estructurales, sociales y politicas,
se facilita y se consolida la aparicién de discursos extremistas que buscan
“restablecer un orden” mediante estrategias autoritarias. Al respecto, un
claro ejemplo son todos los discursos xenéfobos y contra la migracién que
caracterizan no sélo a los paises desarrollados como Estados Unidos, sino
también a aquellos en vias de desarrollo, en los que tal pareciera que son
este tipo de narrativas las que los “llevaran” al desarrollo y bienestar que
prometen.

Podriamos enumerar y citar una gran cantidad de tradiciones y auto-
res que sostienen que una de las formas del mal es la falta de certeza y
seguridad, y que en el dmbito politico estas son utilizadas para consolidar
las tiranias y los totalitarismos. La falta de estabilidad tiene repercusiones
importantes tanto a nivel individual como a nivel colectivo; promueve el
miedo, la manipulacién y la fragmentacion social. Por esta razén, es con-

veniente también, y m4s en relacién con la migracién, reflexionar sobre el

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



68 I. MONOGRAFICO

mal desde este enfoque que permite comprender mejor los desaffos con-
tempordneos y la necesidad de construir sociedades mds justas.

En contraparte a esta concepcién del mal que deriva en situaciones
de injusticia, aparece justamente una idea de justicia; sin embargo, hay
que reconocer que la justicia como tal, también puede ser abordada des-
de muchos enfoques y es uno de los conceptos que en el dmbito de la
filosoffa politica resulta interesante, pero también, conflictivo. Para este
propésito, se recurrird a la concepcién de justicia de Adam Smith, uno
de los pensadores sobre los cuales se ha generado una gran cantidad de
opiniones, muchas veces inciertas e injustas. Si bien Smith es conocido,
principalmente, por sus contribuciones a la economia politica, no habria
que olvidar que pertenece a la [lustracién escocesa, movimiento en el cual
una de las pretensiones era hacer de la moral una ciencia al igual que
las ciencias naturales, y que, debido a esto, Smith se desempefiaba como
profesor de ciencias morales.

Por lo anterior, en su obra se encuentra un abordaje importante en re-
lacién con la justicia y la injusticia. Estas dos concepciones son cruciales
para comprender un fenémeno como la migracién, pues como lo hemos
sefialado arriba, la incertidumbre e inseguridad resultan en situaciones
de injusticia para los individuos. En su obra La teoria de los sentimientos
morales (1759), Smith concibe la justicia como un principio esencial para
la cohesién social, y su ausencia genera desorden y sufrimiento en la so-
ciedad. La injusticia, en cambio, no sélo implica la violacién de derechos
individuales, sino que también socava la confianza en el orden econémico
y politico.

Smith considera que la justicia es el pilar fundamental sobre el cual
se construyen las sociedades présperas. En La teoria de los sentimientos
morales, sostiene que “la justicia es la principal columna que sostiene el
edificio entero” (p. 86), lo cual constituye una afirmacién desde la cual
se subraya la importancia de la justicia como un requisito para la convi-
vencia pacifica y la cooperacién social. Sin ella, el caos y la desconfianza

prevalecen.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 69

Desde una perspectiva moral, Smith argumenta que la injusticia surge
cuando se atenta contra la seguridad y la propiedad de los individuos. Se-
gtin él, “nada es mds indispensable para la tranquilidad de la humanidad
que la observancia estricta de las reglas de justicia” (1759, p. 105). De
este modo, la injusticia no solo perjudica a los afectados directamente,
sino que también debilita el entramado moral que permite la convivencia
en sociedad. Por su parte, en el dmbito econémico Smith advierte que
la injusticia tiene consecuencias negativas para el desarrollo y la pros-
peridad. En La riqueza de las naciones (1776), explica que “cuando los
derechos de propiedad no son respetados, los incentivos para la inversién
y el trabajo desaparecen” (p. 312). La injusticia econémica, manifestada
en la corrupcién o la desigualdad extrema, genera un entorno hostil para
la libre competencia y el crecimiento sostenible.

Desde la concepciéon de Smith (1776), la justicia deseable en una
sociedad es aquella que permite que los individuos se desarrollen ple-
namente con todas sus capacidades dentro de una sociedad especifica.
En contraposicién, la injusticia estd vinculada con el abuso de poder por
parte de gobiernos o grupos privilegiados. Afirma que “cuando los gober-
nantes legislan en beneficio propio, y no en el de la nacién, la justicia deja
de ser una norma universal” (p. 402). En este sentido, la injusticia politica
es una de las principales amenazas a la estabilidad y el bienestar general.

Desde la éptica de Smith (1759), la ausencia de dominacién de un
individuo sobre otro implica algo més y una comprensién mucho mds am-
plia. Su concepcién de justicia es una concepcién negativa en la medida

en que ésta comprende tres reglas fundamentales:

Las leyes mds sagradas de la justicia, por lo tanto, aquellas cuya
violacién parece exigir mds fuerte venganza y castigo, son las leyes
que protegen la vida y la persona de nuestro préjimo; los siguientes
son los que custodian sus propiedades y posesiones; y por tltimo
vienen los que guardan lo que se llaman sus derechos personales, o

lo que se le debe de las promesas de los demds.” (p. 84)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



70 I. MONOGRAFICO

La justicia negativa que aquf postula Smith se encarga de la proteccién
de tres instancias fundamentales en cualquier sociedad libre: la persona,
la propiedad y las promesas (contratos). En otras palabras, una sociedad
justa es aquella que se encarga de proteger de cualquier dafio que pueda
llevarse a cabo contra estas instancias. Esta nocién de justicia es también
una forma de proteger la libertad y llevarla a una instancia superior mds
alla de la dicotomfa de libertad positiva y libertad negativa. La auténtica
libertad es aquella en libertad de dominacién que se concreta en la pro-
teccion de estas tres instancias. Por esta razon, la justicia negativa protege
al mismo tiempo la posibilidad de dominacién de un individuo y permite
la realizacién de acciones encaminadas a que nadie pueda intervenir de
forma arbitraria contra estas instancias.

La visién de Adam Smith sobre la injusticia, entonces, se construye
a partir de cualquier tipo de dafio ejercido contra la persona, contra la
propiedad y contra las promesas (acuerdos). Nétese que estos tres ele-
mentos fundamentales de la justicia convergen en las tres formulaciones
del imperativo categérico kantiano. Estas tres instancias requieren del
respeto de las personas como fines en s mismos y como seres racionales,
asf también, implican que las acciones que aspiren a consolidarse como
acciones morales se conviertan en leyes universales como si de una ley
natural se tratara. El respeto a la propiedad privada y el cumplimiento
de las promesas constituirian una de las normas morales universales que
cualquiera podria aceptar siempre.

Como se puede apreciar, con lo que hasta el momento se ha desarro-
llado en este apartado, se puede afirmar que es en los gobiernos tirdnicos
o despéticos donde se viven situaciones de injusticia en las que los indi-
viduos llegan a situaciones limite que los hacen emigrar en la bisqueda
de nuevas condiciones socioeconémicas y ambientales, en bisqueda de
una auténtica libertad, de seguridad y de certeza; sin embargo, desde la
concepcién de Smith, se podria afirmar que quien emigra estd también en
bisqueda de aquel territorio donde se respete su persona, su propiedad y

Sus promesas.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 71

Esta vision de Adam Smith sobre la justicia y la injusticia resalta el
papel destructivo de esta tltima en la sociedad. La injusticia no sélo afec-
ta a los individuos perjudicados de manera directa, sino también debilita
las bases morales, econémicas y politicas sobre las cuales se sustentan las
naciones y las sociedades. Garantizar la justicia, para Smith, es hacer de

ese mundo un lugar de prosperidad.

3. El concepto de propiedad privada como anté6nimo del mal

A lo largo de la Historia de la Filosoffa y del pensamiento occidental po-
demos encontrar diferentes posturas y autores en contra de la propiedad
privada, la cual, desde una postura contraria al liberalismo tradicional,
se convierte en la causa de todo mal. Incluso en el 4mbito de la literatura
Leén Tolstéi influenciado por un cristianismo en el que se ponia énfasis
en la propiedad comun, planteaba un rechazo extremo hacia la propiedad
privada tanto desde una perspectiva ética como religiosa, defendiendo una
vida a la que él se referia como “sencilla” y sin explotacién.

Uno de los referentes en Filosoffa con una postura contraria a la pro-
piedad privada es Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865), conocido por su
postura popular en la que afirma que “la propiedad privada es un robo”
(1840, p. 3). En su obra ;Qué es la propiedad? realiza una apologia de la
posesién comtin en la que todos los trabajadores tuvieran control sobre los
medios de produccién sin la existencia de propietarios capitalistas. Para
Proudhon, la propiedad privada no es un derecho natural ni una necesi-
dad intrinseca de la sociedad, sino una construccién social que favorece
la acumulacién injusta de riqueza.

En su andlisis, distingue entre “posesion” y “propiedad”: mientras
que la primera se refiere al uso legitimo y directo de los bienes por parte
de quienes los trabajan, la segunda implica la apropiacién exclusiva y la
posibilidad de explotacién. En este sentido, Proudhon (1840, p. 12) ar-
gumenta que la propiedad privada permite a los duefios beneficiarse del

trabajo ajeno sin contribuir equitativamente a la produccién.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



72 I. MONOGRAFICO

Es importante tener en consideracién que la critica hacia la propiedad
privada tiene su fundamento en la critica valor-trabajo, a partir de la cual
considera que el trabajo es la tnica fuente legitima de riqueza, por lo que
cualquier forma de propiedad que otorgue beneficios sin trabajo es, en
esencia, una forma de robo (1840, p. 45).

Més alld de caer en un lugar que abogue por la abolicién total de la
propiedad, Proudhon propone un modelo alternativo que se basa en el mu-
tualismo. Este sistema tiene como base un intercambio libre y equitativo
entre trabajadores y en la propiedad colectiva de los medios de produccién
(Tucker, 1972, p. 89). No se trata, pues, de un comunismo autoritario cuya
visién de Estado es centralizada, sino de una especie de federaciéon de
asociaciones de trabajadores que autogestionen la produccién y el comer-
cio. Ademds, este mutualismo que propone Proudhon requiere la creacién
de bancos de crédito, pero sin intereses, los cuales se constituyen como las
instituciones que garantizarian el acceso de los trabajadores al capital sin
ser explotados por la usura (Woodcock, 2004, p 112). Asf pues, bajo este
esquema, no se trata de una destruccién o desaparicién de la propiedad,
sino de un cambio o visién distinta con respecto a la propiedad privada, es
decir, un cambio de naturaleza de la propiedad. Se trata de una naturaleza
de la propiedad en la que ésta tiene un carécter colectivo y con ello se bus-
carfa eliminar el derecho a la posesién personal de los medios necesarios
para la vida y el trabajo.

Estas ideas han tenido un gran impacto a nivel ideolégico, convirtién-
dose en el estandarte del anarquismo socialista en sus diferentes varian-
tes. Pero también es necesario tomar en cuenta que en este anarquismo
existe, también, un rechazo al autoritarismo estatal, proponiendo en su
lugar una defensa de la autogestién. Esta propuesta serd la que, poste-
riormente, influird en pensadores como Mijail Bakunin y en movimientos
como el anarquismo sindicalista y el cooperativismo moderno (Marshall,
1992, p. 307). Asi pues, su critica a la propiedad privada no consiste en
recurrir al otro extremo, sino que implica el reconocimiento de que el
concepto de propiedad es necesario, més no asf el de propiedad privada.

Por ello, su critica a la propiedad privada, hoy dfa, es relevante en debates

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 73

contemporéneos sobre desigualdad econémica y modelos alternativos de
produccién.

La postura de Proudhon con respecto a la propiedad privada es clara:
se trata de un robo. La razén para sostener lo anterior es que la propiedad
privada es el resultado de la apropiacién injusta del trabajo y los recur-
sos que deberfan pertenecer a la colectividad. Por otro lado, la propiedad
privada permite la explotacién del trabajador por parte del propietario,
ya que éste se apropia de la plusvalia o del excedente del trabajo. Bajo
esta dptica, la verdadera posesién es el uso y la ocupacién, pero no una
propiedad exclusiva o resultado de una herencia que genera desigualdad
y opresion.

A manera de conclusién en torno a la propuesta de Proudhon, se puede
afirmar que se trata de un desafio a uno de los valores fundamentales del
liberalismo y de una apologfa de un sistema equitativo cuyos valores son
el trabajo y la cooperacién. Pero, aun teniendo esta explicacién sobre la
tesis que reza que la propiedad privada es un robo, cabria con toda justicia
plantear la siguiente pregunta con respecto al fenémeno de la migracién:
spor qué quienes deciden emigrar recurren a la bisqueda de un territorio
y un espacio en el cual puedan gozar de una propiedad privada?, o en el
caso de quienes emigran con el fin de regresar, jpor qué lo que buscan
es construir su propiedad y habilitar un espacio para habitar también el
espacio privado?

En contraste con la postura de Proudhon, se puede sefialar la obra y
propuesta de Adam Smith y de los ilustrados que defienden la propiedad
privada. Desde la perspectiva del filgsofo escocés, los deberes de todo
gobierno deben ser la proteccién de la persona, de la propiedad y de las
promesas (acuerdos). Considerando la éptica de Proudhon, éste podria es-
tar de acuerdo en la importancia del respeto a la persona e incluso de los
acuerdos; pero no asf en el caso de la propiedad porque, en Adam Smith,
la propiedad que defiende es la privada. ;Por qué el gobierno, si quiere
defender a la persona y los acuerdos, debe también proteger su propiedad

privada?

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



74 I. MONOGRAFICO

Desde la perspectiva de Adam Smith la privacidad es un elemento
constitutivo del individuo, y la propiedad no se trata simplemente de una
posesion, sino de un modo de existir social, juridica e individualmente
en el mundo; esto es, la propiedad privada es una institucién que garan-
tiza la privacidad para los individuos. La privacidad no es solamente la
posibilidad de realizar acciones sin que otros lo sepan, sino, ante todo,
la posibilidad y la capacidad para disponer del tiempo y las condiciones
adecuadas para la introspeccion, para la reflexién y para la adquisicién
de conocimiento, lo cual sélo podria estar garantizado por la propiedad
privada, de ahi que ésta sea considerada una institucién y no sélo una
posesién o apropiacion.

En la tradicién de la Escuela Histérica Alemana, Fichte (1796) pro-
pone una idea de Estado, en cuya concepcién, éste constituye el espacio
a partir del cual se ejerce la libertad individual, si y sélo si en la medida
en que ningin individuo podria ser el tnico ser libre: “no me atribuyo a
m{ mismo toda la libertad que he puesto, porque también tengo que poner
otros seres libres y atribuirles una parte de la misma” (p. 319). En este
modelo el individuo debe reconocer la individualidad de otros y la protec-
ci6n de su propiedad como una forma en la que la libertad individual se
hace posible, asf como también se hace posible la afirmacién del sujeto, la
autoconciencia y su libertad (De Rosales, 2018). De este modo, se puede
afirmar con seguridad que cada ser humano debe de contar con al menos
los elementos materiales bdsicos para poder ejecutar su libertad en el
mundo (Prendas, 2019).

A pesar de esta posicién con respecto a la propiedad podria estar en
consonancia con la postura de Adam Smith. El punto de inflexién tiene
lugar cuando Fichte (1796) mantiene como premisa fundamental que las
funciones del estado son asegurar el trabajo y la base material para todos,
mas no la seguridad y mucho menos la proteccién de las tres instancias

fundamentales que para Smith son necesarias para alcanzar la justicia.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 75

Poder vivir es la propiedad absoluta inalienable de todos los hombres.
[-..] La consecucién de este fin estd garantizada; este es el espiritu del
contrato de propiedad. El principio de toda constitucién racional es:

todo el mundo debe poder vivir de su trabajo. (p. 22)

A partir de la concepcién liberal de Smith, la tnica forma de garanti-
zar un estado de ausencia de dominacién es con la proteccién de la per-
sona, la propiedad y las promesas. Por esta razén, una justicia negativa
es aquella que también posibilita la ejecucién de todas aquellas acciones
que conduzcan a que nadie pueda hacer uso o tener alguna intervencién
en estas instancias de manera arbitraria. Para comprender de manera m4s
profunda la propiedad en el sentido smithiano, al igual que Hume, Smith
parte de que la experiencia privada es siempre incognoscible para los
individuos ajenos a la experiencia; es decir, que solamente el sujeto de
la experiencia puede tener acceso a ella y que sélo a él le corresponde la
posibilidad de hablar de ella.

Esta condicién epistemoldgica, lejos de hacernos caer en un relativis-
mo, en la postura de Adam Smith es la condicién de posibilidad para que
surjan lo que él denomina los “sentimientos de simpatia mutua”, a partir
de los cuales la imaginacién del individuo se actualiza, busca y supone
algunas formas de benevolencia y beneficencia para tratar de hacer el
bien. Por supuesto, siempre existe la posibilidad de que el individuo ajeno
a la experiencia se equivoque y realice supuestos erréneos, de ahi que
cualquier individuo deberfa estar siempre abierto a recibir la retroalimen-
tacién necesaria para poder llevar a cabo las acciones de beneficencia y
benevolencia més eficientes para los demds individuos. Por ello, la justicia
se refiere también a garantizar la proteccién y la actualizacién de la imagi-
nacién en la medida en que ésta permite los actos de bondad, la simpatia
de sentimientos mutuos, la empatia hacia el sufrimiento o la alegria ajena
y la bisqueda de las formas més eficientes de hacer el bien y crear valor
social. En otras palabras, la propiedad privada garantiza el ejercicio de la

libertad y de la naturaleza humana.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



76 I. MONOGRAFICO

El mismo Kant (2007) se refiere a la propiedad privada de la siguien-
te manera: “el derecho a una cosa externa es el derecho de poseer un
objeto de manera tal que la exclusién de otros respecto de él pueda ser
obligatoria”(p.47). Desde la 6ptica kantiana, este derecho no es natural,
sino que es el resultado de una construccién racional que debe validarse
en un sistema juridico, o que, dicho de otro modo, también debe validarse
mediante el reconocimiento de los otros. Esto quiere decir que la propie-
dad en general, asf como la propiedad privada, es ante todo una relacién
juridica que supone una relacién de derecho entre los individuos y las
cosas. De ahi que Kant (2007) sostenga que “la propiedad es posible sélo
dentro de un marco de leyes que establecen y garantizan los derechos de
los ciudadanos” (p. 52).

Desde la perspectiva kantiana, la propiedad privada estd intimamente
ligada con la universalidad del Derecho y con el imperativo categérico, al
menos por las siguientes razones: en primer lugar, porque la propiedad
privada incluye el reconocimiento del otro desde la racionalidad, no sola-
mente desde la posesién; en segundo lugar, porque la propiedad privada
posibilita el ejercicio de la libertad de cada uno de los individuos; en
tercer lugar, porque la propiedad privada permite que se aspire a lo que
Kant (2007) denomina la consolidacién del reino de los fines. Ademas,
la propiedad debe ser regulada porque también es cierto que si sélo se
concentra en el aspecto de la posesién y no en el reconocimiento y el
ejercicio de la libertad, se corre el riesgo de una concentracién extrema
de la riqueza. El ejercicio racional de la propiedad implica que “ derecho a
la propiedad debe armonizarse con el derecho de todos los ciudadanos a la
igualdad de oportunidades dentro de un marco de equidad” (p. 29).

El ejercicio pleno de la libertad va més alld de la capacidad de auto-
determinacién de los individuos y/o de la capacidad de que los individuos
se pongan limites frente a sus deseos; el ejercicio pleno de la libertad
implica una libertad politica, el reconocimiento de la racionalidad, de la
propiedad y la libertad por parte de los otros individuos, y la presencia y
acciones de instituciones politicas y pdblicas necesarias que protejan la

libertad mds all4 de la concepcién utilitarista reduccionista.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 77

La migracion, tal como hoy la conocemos y tomando en consideracién
las tres causas principales, constituye el ejercicio pleno y absoluto de la
libertad. El hecho de afirmar esta tesis no significa una romantizacién de
la migracién, sino la defensa del derecho y la libertad de emigrar cuando
las circunstancias externas juegan en contra de la persona, de la propiedad
y del ejercicio de la libertad y la racionalidad mediante el cumplimiento de
promesas y contratos. Emigrar en bisqueda del cuidado de la persona y la
proteccién de la propiedad, asi como la posibilidad de poseer y ejercer una
propiedad privada y mejorar las condiciones socioeconémicas y existencia-

les en las que se encuentran los individuos, es un ejercicio de la razén plena.

4. Conclusiones

A lo largo del presente ensayo se ha hecho un recorrido por algunos concep-
tos de corte filoséfico como la libertad, la propiedad y el mal, relaciondn-
donos con un fenémeno como la migracién, que toca a diferentes ciencias
como la Filosoffa, la Antropologia, la Economia y la Sociologfa, entre otras.
Se ha presentado en cada uno de los apartados un conjunto de reflexiones
filoséficas con respecto a dichos conceptos filoséficos, en los cuales se han
analizado los limites y alcances de algunas tradiciones y enfoques que ter-
minan por hacer de la migracién una accién injustificable.

Por el contrario, también se han expuesto tradiciones y enfoques en
torno a la libertad, la propiedad y el mal que terminan por llevarnos a
pensar la migracién como un acto racional en el cual se actualiza una
de las formas més plenas del ejercicio de la libertad. En un breve reco-
rrido por las tradiciones liberales y deontoldgicas, se han analizado sus
implicaciones y derivaciones précticas, y si bien la migracién forzada no
es un acto deseable para ningin individuo, también es cierto que cuando
las circunstancias externas son adversas, el individuo tiene la obligacién
moral de obrar como si su accién se pudiera convertir en ley universal de
la naturaleza; tiene la obligacién moral de ser tratado como un fin en sf

mismo y no como un medio; y tiene la obligacién moral de ser el legislador

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



78 I. MONOGRAFICO

de sus propias acciones y que éstas coadyuven en la consecucién del
reino de los fines.

Por lo anterior, se puede afirmar con certeza que, desde el enfoque
kantiano de la ley moral universal, la migracién es un deber moral cuando
las circunstancias sociales, ambientales, politicas, econémicas y de salud,
por mencionar algunas, son adversas a los individuos, especificamente, a
su racionalidad y a su libertad.

La visién de la libertad del utilitarismo como limitacién para no ejer-
cer ningin tipo de perjuicio a los demés individuos, es una concepcién
que llevada al extremo abre la posibilidad a la justificacién de muchas ac-
ciones en contra de la dignidad humana, debido a que una de las premisas
fundamentales de dicha doctrina es la libertad de expresién en conjunto
con la igualdad de sentimientos de los individuos. Sobre este aspecto es
necesario sefialar que, en la medida en que la igualdad tiene su funda-
mento en la igualdad de sentimientos, la libertad se reduce a que ningtin
sentimiento individual se coloque por encima de cualquier otro. Esto tiene
como consecuencia que, en aras de la igualdad, y sin la posibilidad de
una prensa libre, debemos respetar todas las opiniones, incluso la de to-
das aquellas voces de xenofobia y aporofobia; pero no sélo eso, sino que
también habria que escucharlas y considerarlas desde el debate piblico.

Una visién amplia de la libertad y una separacién de la doctrina liberal
con respecto del utilitarismo es necesaria y urgente para abordar la migra-
cién en un sentido amplio y humano. Asimismo, hoy mds que nunca, resulta
imprescindible regresarle al liberalismo la moral y la deontologia que tanta

falta le han hecho en los recientes debates publicos internacionales.

Referencias

Arendt, H. (1969). Los origenes del totalitarismo, New York: Harcourt Brace &
World.

Bauman, Z. (2000). Modernidad liquida, México: Fondo de Cultura Econémica.

Berlin, 1. (1958). Two Concepts of Liberty, Oxford: Clarendon Press.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES FILOSOFICOS EN TORNO A LA MIGRACION Y LA PROPIEDAD PRIVADA 79

Berlin, 1. (2002). Two concepts of liberty. En H. Hardy (Ed.), Liberty: Incor-
porating Four Essays on Liberty (). Oxford University Press. https://doi.
org/10.1093/019924989X.001.0001

De Rosales, J. R. (2018). Der geschlossene Handelsstaat im Kontext der prak-
tischen Philosophie Fichtes. In T. S. Hoffmann (Ed.), Fichtes “Geschlossener
Handelsstaat™: Beitriige zur Erschliefung eines Anti-Klassikers. (Vol. 7, pp.
13-42). Duncker & Humblot. GmbH.

Driver, J. (2022). The History of Utilitarianism, California: Stanford Encyclope-
dia of Philosophy.

Fichte, J. (1796). Fundamento del derecho natural segiin los principios de la doc-
trina de la ciencia (J. L. Villacafias Berlanga, M. Ramos Valera & F. Oncina
Coves, Trad.). Madrid: Centro de Estudios Constitucionales.

Kant, 1. (2007). La metafisica de las costumbres (M. Garcia Morente, Trad.). Ma-
drid: Alianza Editorial.

Marshall, P. (1992). Demanding the Impossible: A History of Anarchism, New
York, HarperCollins.

ONU (2022)

Prendas, J (2019). El Estado como garante de la libertad individual en la filosoffa
del derecho de J. G. Fichte. Signos Filosdficos, 21(42).

Proudhon, P. (1840). ;Qué es la propiedad? Una investigacion sobre el principio
del derecho vy del gobierno (A. Gémez Pinilla, Trad.; D. Abad de Santilldn,
Rev.). Buenos Aires: Libros de Anarres.

Ricoeur, P. (1990). La memoria, la historia, el olvido, México: Ediciones Siglo
XXI, 1990, p. 76.

Smith, A. (1759). La teoria de los sentimientos morales, México: Fondo de Cultura
Econémica.

Smith, A. (1776). La riqueza de las naciones, México: Alianza Editorial.

Stuart, J. (1991 [1859]). Sobre la libertad (J. R. de Aguiar e Silva, Trad.). Alianza
Editorial: Madrid.

Tucker, B. (1972) Instead of a Book, New York: Gordon Press.

Woodcock, G. (2004). Anarchism: A History of Libertarian ldeas and Movements,
Ontario, Broadview Press.

Wollheim, R., & Berlin, 1. (1956). Theory and Practice in Political Philosophy.

Humanities Press.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025






Injusticia, discriminacion y violencia radical
hacia el migrante. Una reflexion sobre el olvido
del Otro en Hannah Arendt y Emmanuel Levinas

en tiempos de extremas derechas y fascismos

Injustice, discrimination and radical violence
towards the migrant. A reflection on forgetting

the Other in Hannah Arendt and Emmanuel
Levinas in times of extreme right-wing and fascism

Jests Fernando Sosa Tapia®

Resumen

El resurgimiento de discursos y poli-
ticas de odio dirigidas contra comu-
nidades migrantes, especialmente en
contextos dominados por movimientos
politicos de extrema derecha como el
caso del segundo mandato de Donald
Trump, sin lugar a duda, es preocu-
pante. Es por ello, que, en el siguien-
te texto, a partir del pensamiento de

Abstract

The resurgence of hate speech and
policies targeting migrant communi-
ties—especially in contexts dominat-
ed by far-right political movements,
such as during Donald Trump’s sec-
ond term—is, without a doubt, deeply
concerning. This article offers an
ethical and political reflection, draw-
ing on the thought of Hannah Arendi

! Maestro en Filosofia por la Benemérita Universidad Auténoma de Puebla (BUAP), donde ha

investigado temas relacionados con la bioética desde la perspectiva ética de Emmanuel Levinas,
y Licenciado en Filosoffa por la Universidad Intercontinental (UIC), con una tesis que abordé el
didlogo entre Kant y Levinas sobre el problema del mal. Ha impartido clases en instituciones como
la Universidad Virtual del Estado de Guanajuato (UVEG), la Universidad Interamericana para el
Desarrollo (UNID), el Instituto Miguel Angel A.C. y la Universidad Intercontinental (UIC), donde
actualmente se desempeiia como docente del departamento de humanidades. Ademés, ha colaborado
como gufa histérico y tallerista en el Museo Memoria y Tolerancia de la Ciudad de México. Ha parti-
cipado en coloquios y congresos nacionales e internacionales, presentando ponencias sobre didécti-
ca filosofica, ética y migracion, y ha publicado articulos en revistas especializadas, como “Cronos nos
devora en la era industrializada”, en la revista Cacomixtle de la BUAP. Como miembro activo de la
Asociacién Filoséfica de México, su objetivo es promover una educacién humanista que contribuya
al crecimiento integral de sus estudiantes y a la construccién de una sociedad mds reflexiva y com-

prometida con los valores éticos. ORCID: 0009-0005-5148-8290

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



82

I. MONOGRAFICO

Hannah Arendt y Emmanuel Levinas
se propone una reflexién ética y po-
litica que permita confrontar la des-
humanizacién del migrante, quien es
considerado superfluo por el sistema.
Arendt ayuda a comprender c6mo

los sistemas totalitarios anulan la
espontaneidad y vuelven a los seres
humanos prescindibles, mientras
que Levinas interpela desde el rostro
del Otro y la responsabilidad ética
que nos impone su presencia. Asf,

el articulo invita a repensar la crisis
migratoria como un sintoma de un
sistema que ha olvidado al Otro, y a
imaginar alternativas basadas en la
hospitalidad, la justicia y la dignidad
humana.

Palabras Clave

Migracién, deshumanizacién, Han-
nah Arendt, Emmanuel Levinas, res-
ponsabilidad ética, hospitalidad

and Emmanuel Levinas, to confront
the dehumanization of the migrant,
who is rendered superfluous by the
system. Arendt helps us understand
how totalitarian systems suppress
spontaneity and make human beings
expendable, while Levinas challenges
us through the face of the Other and
the ethical responstbility imposed by
their presence. Thus, the article in-
vites us to rethink the migration crists
as a symptom of a system that has
forgotten the Other, and to imagine
alternatives grounded in hospitality,
Justice, and human dignity.

Keywords

Migration, dehumanization, Hannah
Arendt, Emmanuel Levinas, ethical
responsibility, hospitality

in duda, el surgimiento y ascenso de movimientos politicos de ten-

dencia fascista y de extrema derecha en las tltimas décadas repre-

senta un fenémeno realmente preocupante, pues, cuando crefamos

que los discursos de odio hacia los grupos més vulnerables —aquellos
que histéricamente han sido utilizados como chivos expiatorios frente a
las crisis politicas, econémicas y sociales— habian quedado relegados en
el pasado, hoy asistimos a su resurgimiento con una fuerza inquietante y
desmedida.

Ahora bien, dichos discursos, lejos de desaparecer, se han reafirmado
no sélo con persistencia, sino también con una capacidad para adaptarse
e irrumpir en los contextos contempordneos. Esta situacién nos obliga a

reconocer que el odio hacia el otro, lejos de ser el vestigio de un pasado

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



INJUSTICIA, DISCRIMINACION Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 83

oscuro, sigue vivo y, lamentablemente, no parece que vaya a extinguirse
en un futuro cercano. En este contexto, es innegable que las comunidades
migrantes se han convertido en uno de los grupos més vulnerables y, al
mismo tiempo, en el principal blanco de estos discursos de odio y de las
politicas radicales que los acompafian. En particular, aquellos migrantes
que se encuentran en una situacién de “ilegalidad” —por carecer de do-
cumentos que avalen su llegada y permanencia en un pais— son quienes
mds estdn expuestos a la criminalizacién y la exclusion.

Aunque los ejemplos de este fenémeno abundan en distintas partes del
mundo, no podemos dejar de destacar —en el momento histérico actual—
uno que resulta especialmente emblemético y que nos concierne directa-
mente como nacién mexicana: el reciente ascenso a un segundo mandato
presidencial de Donald Trump en Estados Unidos. Su figura no sélo ha
radicalizado atin mds el discurso en contra de los migrantes, sino que
también ha impulsado medidas concretas dirigidas a perseguir y deportar
a miles de personas de manera inmediata. Estas acciones han sembrado el
terror en las comunidades migrantes, ya que las politicas implementadas
bajo su administracién no sélo criminalizan, sino que despojan a estas
personas de todo derecho, trato digno y, en tltima instancia, de su propia
condicién humana.

Frente a esta realidad, es necesario preguntarnos: jcémo podemos
comprender y enfrentar esta ola de injusticia, discriminacién y violencia
hacia el migrante? Dicha cuestién, a nuestro parecer, sélo puede tener
sentido y respuesta si logramos entender por qué hoy, mds que nunca, nos
hemos olvidado de la responsabilidad que tenemos ante la vida del Otro,
sobre todo, de aquél cuya condicién de vulnerabilidad se expresa delante
de nosotros mediante un rostro que nos exige ser escuchado y atendido.

Es a partir de esto que creemos que el pensamiento de fil6sofos como
Hannah Arendt y Emmanuel Levinas adquiere una relevancia crucial.
Arendt, con su reflexion sobre el mal radical y el mal banal, la pluralidad
y la condicién humana, nos invita a reconocer que en la irrupcién de sis-

temas politicos totalitarios el ser humano corre peligro, por lo que se debe

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



84 I. MONOGRAFICO

rescatar el valor mismo de la diversidad, ya que reconoce que la humani-
dad sélo se construye en la convivencia con los demas.

Por su parte, Levinas nos invita a pensar en el rostro del otro, en es-
pecial, en la figura del extranjero, aquél que nos interpela y exige una
respuesta ética de hospitalidad y acogida. En este sentido, ambos pensa-
dores nos ofrecen herramientas conceptuales para cuestionar las politicas
excluyentes y reafirmar la importancia de construir sociedades m4s justas
e inclusivas.

Asi, en este articulo, exploraremos cémo algunas de las ideas de
Arendt y Levinas pueden iluminar nuestra comprensién de la crisis mi-
gratoria contempordnea, proponiendo una reflexién ética y politica que
nos permita confrontar la deshumanizacién del migrante y reivindicar su
derecho a una morada y a una vida digna. A través de sus pensamientos,
buscaremos no sélo sefialar las injusticias, sino también imaginar alterna-
tivas que nos conduzcan hacia un mundo més humano y solidario.

No cabe duda de que el fenémeno tragico de la migracién nos pone de
cara ante esto que podemos llamar el olvido del Otro, lo cual no puede
dejar de leerse como uno de los sintomas de esta era y sistema decadente
que habitamos, en donde todo el valor de lo humano ha caido en la l6gica
del mercado capitalista de la produccién y el alto rendimiento. Como bien
sefialaron Adorno y Horkheimer (1994), “el individuo es reducido a un
mero engranaje en la maquinaria econémica, un instrumento en la repro-
duccién del sistema, donde su valor se mide tinicamente por su capacidad
de producir y consumir” (p. 45) Es decir, ahi donde el cuerpo y la vida
humana sélo son valiosos en tanto que se sacrifican y se consumen para
generar la riqueza que sostiene y reproduce al mismo sistema, lo cual ter-
mina por crear un tipo especifico de subjetividades individualistas, pero,
sobre todo, superfluas, incapaces de mirar la vida con dignidad y, mucho
menos, el sufrimiento del otro.

Cuando Hanna Arendt (1998), en su obra Los origenes del totalitaris-
mo, hablaba sobre la idea de un mal radical que operé bajo el régimen
totalitario nazi, decia que, a pesar de no poder comprender en su totalidad

qué era esta forma de mal, ya que escapaba a las maneras tradicionales de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



INJUSTICIA, DISCRIMINACION Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 85

comprensién, tales como “motivos malignos de interés propio, la sordidez,
el resentimiento, el ansia de poder y la cobardia” (p.368), aun asi, podia
identificar y dar cuenta de algo que este mal era capaz de hacer, y esto
era que volvia a los seres humanos superfluos. En este sentido la filésofa

decfa lo siguiente:

No tenemos nada en qué basarnos para comprender un fenémeno que,
sin embargo, nos enfrenta con su abrumadora realidad y destruye todas
las normas que conocemos. Hay sélo algo que parece discernible: po-
demos decir que el mal radical ha emergido en relacién con un sistema
en que todos los hombres se han tornado igualmente superfluos. [...]
Los acontecimientos politicos, sociales y econémicos en todas partes se
hallan en t4cita conspiracién con los instrumentos totalitarios concebi-

dos para hacer a los hombres superfluos. (1998, p. 368)

Ahora bien, ;a qué se referia Hannah Arendt (2006) cuando decia que
el mal radical y el sistema que lo propiciaba volvian a los seres humanos
bajo esta condicién superflua? Para comprenderlo, recordemos las pala-
bras que la misma filésofa dirigia en una carta a su maestro, el filésofo
Karl Jaspers en 1951, justamente en el marco de la publicacién de su

obra, Los origenes del totalitarismo:

No sé lo que el mal radical sea en realidad, pero me parece que de al-
gtin modo tiene que ver con esto: hacer que los seres humanos en tanto
seres humanos se vuelvan superfluos (no usarlos como medios para un
fin, lo que deja intacta su esencia humana y sélo choca con su humana
dignidad; en cambio, volverlos superfluos en tanto seres humanos). Esto
sucede apenas se elimina toda impredecibilidad (la cual, en los seres

humanos, es equivalente de la espontaneidad) (p. 166).

Para Arendt, la espontaneidad —idea que desarrolla en La condicion
humana— esté ligada a la capacidad de iniciar algo nuevo desde la au-

tonomfa, es decir, desde la libertad, tal como Kant (2009) lo plante6 en

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



86 I. MONOGRAFICO

la tercera antinomia de la Critica de la razén pura. Sin embargo, cuando
esta capacidad de actuar espontdneamente se suprime, el ser humano se
vuelve superfluo, perdiendo su derecho a la voz y a la accién. En este esta-
do de subordinacién, puede cometer las peores atrocidades contra el otro,
carente de motivos definidos y de una moral que lo frene queda expuesto
a los intereses politicos, sociales y econémicos del sistema que lo rodea.

Asimismo, esta condicién superflua se genera en aquellos que son el
blanco del propio sistema, lo que les hace vulnerables ante el ejercicio
de toda explotacién y violencia en su contra, tal como es el caso de los
migrantes, quienes son vistos bajo esta légica como meros recursos que
pueden ser utilizados como instrumentos y luego ser desechados cuando
asf se requiera, como si formaran parte de los objetos instrumentales de
ese mundo a la mano del que Heidegger hablaba al referirse a la técnica.
Dicha situacién hace que facilmente todo derecho humano, intrinseco a
éste, el cual le deberfa pertenecer por el simple hecho de ser humano, sea
ignorado, pues lo humano pierde su valor frente a esta capacidad del siste-
ma de volver la vida humana de los seres humanos superflua.

Con esto, la misma Hannah Arendt (2006) decia que, ante el peli-
gro que suponia el totalitarismo de erradicar cualquier derecho humano
y ciudadano, el derecho que tenia que ser salvaguardado a toda costa era
el mismo derecho a tener derechos, pues, al carecer de este o de ser supri-
mido, la vida de cualquier ser humano corria peligro al quedar excluido,
sobre todo, de una comunidad que le reconozca dichos derechos, incluso
fuera de sus territorios, por lo cual la ley no existe para estos individuos,
dejandolos expuestos a la muerte y la explotacién misma del sistema. La

filésofa decia lo siguiente al respecto:

La calamidad de los que no tienen derechos no es que son despojados
de la vida, de la libertad y la bisqueda de la felicidad, o de la igual-
dad ante la ley y de la libertad de opinién (todas férmulas diseniadas
para solucionar problemas dentro de comunidades dadas), sino que ya
no pertenecen a ninguna comunidad. Su situacién es que ya no son

iguales ante la ley, sino que la ley no existe para ellos; no es que se los

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



INJUSTICIA, DISCRIMINACION Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 87

oprima, sino que nadie quiere ni siquiera oprimirlos. Sélo en la etapa
de un proceso bastante extenso se ve amenazado su derecho a vivir;
s6lo si siguen siendo perfectamente “superfluos”, si no aparece nadie

que los reclame, puede correr peligro su vida. (p. 246)

Sin duda, no es muy dificil adecuar este dltimo pérrafo a la situacién
misma que todo migrante indocumentado vive, primero, al salir de un pafs
que no le garantizé el derecho més bdsico a tener una vida digna; segundo,
al verse totalmente desprotegido por toda ley en un territorio extrafio, en
el cual se les ve como moneda de cambio politica y explotacién laboral,
o como simple amenaza que debe ser expulsada o eliminada en el peor
de los casos; esto, a pesar de que se hable de los derechos y proteccién a
migrantes.

De igual modo, no es muy dificil entender que lo que estd sucediendo
con los migrantes en Estados Unidos tiene que ver con esta légica: ser
vistos como seres superfluos a los que se les puede suprimir todo derecho,
expuestos a otros seres superfluos carentes de toda espontaneidad y liber-
tad propia, los cuales son incapaces de escucharlos y actuar de manera
ética a favor de sus vidas por encima de cualquier otro interés politico o
econémico.

Ahora bien, ;de qué manera podemos salir de esta situacién en la
que el olvido del Otro se manifiesta de manera més profunda y radical en
aquellos grupos de seres humanos més vulnerables, como lo es y ha sido
el pueblo migrante? Sobre todo, cuando el fenémeno de la migracién en
todo el mundo estd incrementando debido a las guerras, al crecimiento de
la pobreza en los paises considerados de tercer mundo, auspiciada, princi-
palmente, por la propia sobreexplotacién de sus recursos por parte de los
paises de primer mundo; ademds, de que las fronteras de los pafses cada
dfa se cierran a través de muros fisicos y politicas antimigratorias.

Como vimos hasta ahora, grosso modo, Hannah Arendt nos mostré
que, lo que ella llama el mal radical es capaz de hacer con los seres hu-
manos, seres superfluos susceptibles de ser violentados por otros seres su-

perfluos, victimas a su vez de sistemas sociales, politicos y econémicos

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



88 I. MONOGRAFICO

totalitarios, tal como lo podria ser el sistema econémico actual y la visién
politica de paises que se radicalizan hacia la extrema derecha como es el
caso de Estados Unidos.

Por esto, a nuestro parecer, quien tiene algo también que aportar a
esta reflexion en torno al migrante o al extranjero y a las injusticias que
recibe dentro de este sistema es el filésofo judio Emmanuel Levinas, quien
cuestiona toda una tradicién ontolégica occidental que desde siempre ha
dejado relegado al Otro, al extranjero, a aquél que viene de fuera y no pide
permiso para llegar, a aquél que irrumpe, incomoda con su extrafieza y
exige ser atendido y escuchado en su pesar y sufrimiento. Como sefiala
Levinas (1999), “el rostro del Otro me interpela y me exige una respon-
sabilidad infinita, una obligacién ética que precede a cualquier eleccién
o cdlculo” (p. 201). En este sentido, esta interpelacién ética nos obliga a
reconocer la humanidad del migrante y a responder a su sufrimiento més
alla de las légicas excluyentes del sistema.

Para comprender hacia dénde se dirige Levinas en torno a su reflexién
sobre el Otro o el extranjero, debemos tener en cuenta que su proyecto
filoséfico es, ante todo, ético, es decir, Levinas pone el acento en que el
problema filoséfico por excelencia no es cé6mo conocemos el mundo, sino
c6mo nos relacionamos con el Otro, que también est4, al igual que yo, en
el mundo, y que, en el encuentro con este, se me revela todo un universo
incalculable, inaprensible, imposible de definir y de colonizar, es decir,
de violentarlo.

Pero ;quién es realmente el Otro para Levinas? Aunque esta cuestién,
sin duda, podria ser contestada de forma sencilla, diciendo simplemente
que el Otro es otro ser humano igual a mi, al cual debo respetar por tra-
tarse como tal de un alter ego, en realidad la cuestién no es tan simple,
pues, para el filésofo, dicha respuesta sélo prefigura el cardcter ontolégico
desde el cual el pensamiento de Occidente siempre se ha construido y
encumbrado, es decir, desde los pardmetros de la mismidad del ser, desde
donde el yo racional que aprehende y comprende el mundo, sélo lo hace a

partir de st mismo.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



INJUSTICIA, DISCRIMINACION Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 89

Ahora bien, cuando Levinas (1999) se refiere a la experiencia del Otro
lo hace desde el entendido de que ese Otro es una realidad radicalmente
distinta al yo, el Otro es una realidad totalmente separada (exterior) y
fuera del alcance de lo que el yo se adjudica a partir de su actividad asi-
miladora de su experiencia del mundo, la cual busca, desde su mismidad,
identificarse en la diferencia, en la exterioridad, en lo otro, es decir, de re-
ducir todo, incluso al Otro a conceptos que permitan, en tltima instancia,
dominarlo. “El yo, no es un ser que permanece siempre el mismo, sino el
ser cuyo existir consiste en identificarse, en recobrar su identidad a través
de todo lo que le acontece, es la identidad por excelencia” (p. 60).

Partiendo de estas lineas, para el filésofo, el Otro ha quedado re-
ducido siempre al Mismo, es decir, a los pardmetros de conocimiento e
identidad del yo, desde donde éste aprehende el mundo sélo para si, per-
diéndose con esto, la diferencia exclusiva del Otro, lo cual ha permitido
a lo largo de toda la historia colonizarlo, violentarlo o exterminarlo. Es
por esto que, para Levinas, el Otro es y serd, sobre todo, experiencia de
encuentro con lo que estd radicalmente separado del yo, experiencia que
escapa a la identificacién de la mismidad y de la actividad intencional de
la conciencia. Por tanto, para el filésofo de la alteridad, el Otro serd la ex-
periencia de lo desconocido, la experiencia del afuera, de la exterioridad,
lo irreductible al si mismo, lo extrafio, lo diferente; por esto, para Levinas
(1999) el Otro es siempre el extranjero o la “[...] alteridad anterior a toda
iniciativa, a todo imperialismo del Mismo” (p. 61).

Ahora bien, no es que el yo otorgue al Otro, por iniciativa de su volun-
tad, toda esta caracterizacién, sino que, mds bien, se le revela en lo que
el filésofo llama el encuentro cara a cara, ahi donde el Otro muestra su
condicién mds profunda y, al mismo tiempo, mds expuesta: su vulnerabi-
lidad; condicién que, al ser reconocida, nos exige responder ante él y por
él de manera infinita, pero que, también, dicha condicién vulnerable es
susceptible de ser aprovechada, cuestion que suele suceder la mayor parte
del tiempo.

Para Levinas (1999), esta revelacién de la vulnerabilidad del Otro la

identifica también con lo que llama el rostro, experiencia irreductible que

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



90 I. MONOGRAFICO

no refiere al rostro fisico, sino a la expresidn que revela la condicién su-

friente del Otro. Al respecto, nos dice el filésofo lo siguiente:

El modo por el cual se presenta el Otro, que supera la idea de lo
Otro en m#, lo llamamos, en efecto, rostro. Este modo no consiste en
figurar como tema ante mi mirada, en exponerse como un conjunto
de cualidades formando una imagen pldstica que él me deja, la idea
a mi medida y a la medida de su ideatum: la idea adecuada. No se

manifiesta por estas cualidades, sino 06 “a01td. Se expresa. (p. 74)

En este sentido, para Levinas, el rosiro que expresa la condicién su-
friente del ser humano se identifica, desde la tradicién biblica judia de la
cual el fil6sofo echa mano, en tres figuras centrales: el huérfano, la viuda
y el extranjero. Pero, sin duda, la figura a la que Levinas (1987) hace més
referencia y que identifica como la otredad misma es el extranjero, ese que
se presenta a nuestra puerta e incomoda con su radical diferencia, y que,
en su condicién de vulnerabilidad, me exige hacerme responsable de él;
asf lo manifiesta en su obra llamada De otro modo que ser o mds alld de

la esencia:

En la proximidad, lo absolutamente otro, el Extranjero que “yo no he
concebido ni alumbrado” lo tengo ya en los brazos, ya lo llevo, segiin
una férmula biblica, “en mi seno como la nodriza lleva al nifio al que
da de mamar” [Ndm. 11, 12]. No tiene ningtn otro sitio, no es autée-
tono, sino desenraizado, apdtrida, no-habitante, expuesto al frio y al
calor de las estaciones. Encontrarse reducido a recurrir a mi, eso es lo
que significa ser apdtrida o ser extranjero por parte del préjimo. Eso

me incumbe. Eso es lo que aprieta al préjimo a mi. (p. 154)

Levinas tiene claro que la condicién de extranjero que el otro revela
en virtud de su rostro que expresa su vulnerabilidad nos llama, sin duda
alguna, a responder por él, pero esto siempre y cuando estemos dispuestos

a estar abiertos a la ensefianza de algo nuevo, a algo que no estd en mi y

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



INJUSTICIA, DISCRIMINACION Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 91

que s6lo el Otro tiene para mostrarme; sin embargo, también es consciente
de que esa misma revelacién vulnerable que el rostro expresa lo expone
a la violencia de aquellos que més all4 de ser capaces de abrirse a la
experiencia del encuentro, responden a intereses egoistas de su propio
individualismo.

Finalmente, el fenémeno de la migracién en su dimensién trdgica y
humana nos confronta con una de las crisis éticas y politicas mds pro-
fundas de nuestro tiempo: el olvido del Otro. En un mundo en donde los
discursos de odio y las politicas de exclusién se han normalizado, espe-
cialmente bajo el ascenso de movimientos de extrema derecha y tenden-
cias fascistas, las comunidades migrantes se han convertido en el blanco
de esta violencia sistémica. Asi, este articulo ha buscado reflexionar sobre
esta problemadtica a través del pensamiento de estos dos grandes filésofos,
Hannah Arendt y Emmanuel Levinas, cuyas ideas ofrecen herramientas
fundamentales para comprender y enfrentar la deshumanizacién del mi-
grante y la injusticia estructural que lo rodea.

Hannah Arendt con su andlisis del mal radical y el mal banal, nos
alerta sobre los peligros de sistemas politicos y econémicos que reducen
al ser humano a una condicién superflua, donde su valor se mide tni-
camente por su capacidad de producir y consumir. En este contexto, el
migrante, especialmente en condicién de “ilegalidad”, es visto como un
recurso desechable carente de derechos y dignidad.

Arendt también nos recuerda que la espontaneidad, esa capacidad de
iniciar algo nuevo desde la libertad, es esencial para preservar la hu-
manidad. Sin embargo, cuando esta espontaneidad es suprimida, el ser
humano queda expuesto a cometer atrocidades o a ser victima de ellas.
La filésofa nos invita a rescatar el derecho a tener derechos, un principio
fundamental que debe ser protegido para evitar que cualquier persona,
especialmente los migrantes, sea excluida de la comunidad humana y ex-
puesta a la violencia del sistema.

Por su parte, Emmanuel Levinas nos ofrece una perspectiva ética que
complementa y profundiza en la reflexién de Arendt. Para Levinas, el ros-

tro del Otro, en especial el del extranjero, nos interpela y exige una res-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



92 I. MONOGRAFICO

ponsabilidad infinita. EI migrante, en su condicién de vulnerabilidad, se
presenta ante nosotros como alguien que nos llama a responder éticamen-
te, mds alld de cualquier cdlculo, interés politico o econémico.

Asi, Levinas cuestiona la tradicién ontolégica de Occidente que ha
relegado al Otro a una extensién del Mismo, por lo que nos invita a reco-
nocer la alteridad radical del extranjero, aquél que irrumpe en nuestra
comodidad y nos exige hospitalidad. En este sentido, el pensamiento de
Levinas nos desaffa a construir sociedades mds justas e inclusivas, donde
la responsabilidad hacia el Otro sea el fundamento de nuestras acciones.

Sin duda, estas dos perspectivas nos permiten comprender la migra-
¢i6n no sélo como un fenémeno politico o econémico, sino como una cues-
tién ética que interpela nuestra humanidad. Sin embargo, esta reflexién no
puede quedarse en el plano teérico. Es urgente traducir estas ideas en ac-
ciones concretas que transformen las politicas migratorias y las actitudes
sociales hacia los migrantes. La crisis migratoria actual, exacerbada por
las guerras, la pobreza y el cierre de fronteras, nos exige un compromiso
ético y politico que vaya més alld de las l6gicas excluyentes del sistema.

En dltima instancia el olvido del Otro no es sélo un problema de los
migrantes, sino de toda la humanidad. Como nos ensefian Arendt y Le-
vinas, nuestra capacidad para preservar nuestra condicién humana y res-
ponder éticamente al sufrimiento del Otro es lo que nos define como seres
humanos. Ante esto, no nos queda mds que lanzar la invitacién que el
propio Emanuel Levinas nos deja a través de su pensar ético filoséfico:
regresar la mirada desde las profundidades de nuestro propio ensimisma-
miento egofsta para salir al encuentro de la exterioridad, ahi, en donde
habita la alteridad, es decir, el Otro, el extranjero, para poder identificar
en su rostro que es, al mismo tiempo, expresién y palabra, responsabilidad
que nos antecede y que mds alld de desentendernos de él con la expresién
infame de Cain jAcaso soy yo el guardidan de mi hermano?, podamos res-
ponder ante él con un firme jHeme aqui!, a través, sobre todo, mediante

acclones éticas concretas que reflejen apertura y hospitalidad.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



INJUSTICIA, DISCRIMINACION Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 93

Referencias

Adorno, T. y Horkheimer, M. (1994). Dialéctica de la ilustracién, Madrid, Trotta.

Arendt, H. (1998). Los origenes del totalitarismo, Madrid, Taurus.

Arendt, H. y Jaspers, K. (2006). Correspondence, en Richard Bernstein, El mal
radical. Una indagacion filosdfica, México, Fineo.

Kant, I. (2009). Critica de la razén pura, México, Fondo de Cultura Econémica.

Levinas, E. (1999). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca,
Sigueme.

Levinas, E. (1987). De otro modo que ser, o mds alld de la esencia, Salamanca,
Sigueme.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



El discurso de inclusion bajo la logica de un

antropocentrismo desconsiderado. Disolver

la diferencia

The discourse of inclusion under the logic of an

unconsidered anthropocentrism. Dissolving

the difference

Resumen

En este articulo se presenta una cri-
tica ante el discurso de inclusién y de
género fundamentado en una légica
antropocéntrica que solo reconoce y
defiende aquello que es similar a una
nocién estandarizada de lo humano,
en donde lo radicalmente otro o lo
radicalmente diferente es ignorado o
desvalorizado. Argumentando asi, que
el discurso de inclusién y de género
no es mds que una perpetuacion de
la l6gica antropocentrista en donde
se debe entender a lo otro desde lo si-
milar para poderlo dotar de dignidad.
La autopercepcion del ser humano
como centro del universo y como
creatura m4s importante, conduce a

Lisset Ximena Latisnere Judrez”

Abstract

This document presents a critique
about the gender and inclusion dis-
course, as part of an anthropocentric
logic that only recognizes and consi-
ders that which is like a standardized
notion of human, so the absolutely
other or absolutely different is disre-
garded or devalued. Therefore, it is
argued that the discourse of inclusion
and gender is nothing but a perpe-
tuation of anthropocentric logic, here
the difference must be understood

in terms of similarity in order to

be endowed with dignity. The self-
perception of men as the center of the
universe and as the most important
creature leads to the devaluation

* Licenciada en filosoffa por la Universidad La Salle, obtencién del titulo por promedio de excelen-
cia. Cuenta con una Maestria por la Universidad Iberoamericana con la tesis “La vergiienza como
afecto preliminar a una ética del sufrimiento”. Doctorada por la Universidad Iberoamericana con la
tesis: “Sobre la osadfa de creerse el ser mds importante. Una critica al antropocentrismo desde Scho-
penhauer y Derrida”. Docente de materias de humanidades desde 2016 a nivel bachillerato y desde
2020 a nivel Licenciatura. Docente en la DAFI de la Universidad Anghuac desde 2022 con las
materias Ser Universitario y Humanismo cldsico y contempordneo. ORCID: 0009-0005-0846-7590

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 95

despreciar cualquier manifestacién

de diferencia, ya sea de lo femenino,
lo animal, lo natural o lo homosexual.
Este trabajo se apoya en las ideas de
Derrida, quien analiza la importancia
de lo radicalmente otro y el rol del
extranjero en cuestionar la identidad y
la mismidad para sustentar la critica a
la homogenizacién que subyace en el
discurso igualitario. Este escrito invita
a repensar el modo en que se entiende
la inclusién, cuestionando una visién
antropocéntrica que, al centrarse tini-
camente en lo semejante, termina por
invisibilizar y subordinar aquello ver-
daderamente diferente y no considera
la diversidad en toda su complejidad.

Palabras Clave

Antropocentrismo, otredad, Derrida,
igualdad, discurso de género

of any manifestation of difference,
whether it be feminine, animal, natu-
ral, or homosexual. This work is ba-
sed on Derrida’s ideas, who analyzes
the importance of the radically other
and its role of a foreigner one. This
writing invites to reconsider the way
inclusion is understood, more like an
anthropocentric vision than a real
idea of the others valorization.

Keywords

Anthroposentric, the other one, Derri-
da, equality, gender discourse

e ha planteado el siguiente trabajo con la finalidad de proponer el

discurso de inclusién (y de género) como una manifestacién mds

de una légica antropocéntrica en donde solamente se considera lo

exclusivamente semejante como digno de ser defendido, considerado e
“incluido”. A lo largo de esta discusién se presentard el modo en el que
el ser humano, como especie en general (esto es, todos los seres humanos
ya sean varones, mujeres, blancos, etcétera), perpetda una visién binaria
del mundo en donde todo aquello que no sea entendido como lo semejante
carecerd de consideracién, valor intrinseco e incluso dignidad.

Este argumento se retomard desde la idea de lo radicalmente otro y lo
radicalmente diferente, desde lo binario y la concepcién de lo extranjero,
por lo que se retomarén ideas de Derrida, donde el discurso de la inclu-

sién y de género serd entendido como una propuesta suscrita a la légica

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



96 I. MONOGRAFICO

antropocéntrica, descuidando e incluso ignorando la consideracién por lo/
el otro, siendo una manifestacién mds de la 16gica binaria propia del an-
tropocentrismo, pues se propone que aquello que subyace al problema de
la inclusién es una desconsideracién por lo radicalmente otro, entiéndase
eso otro como lo femenino, lo animal, lo natural, lo homosexual.

Asimismo, este escrito pretende seguir una linea ética encontrada en
el autor mencionado desde la mirada de lo otro, en donde el interés se
centra en proponer la idea de reemplazar el discurso inclusivo por el total
reconocimiento de lo desemejante y/o lo extranjero, donde se dignifique lo
radicalmente otro mds alld de “incluirlo”.

Habiendo dicho lo anterior, se considera importante mencionar que, a
lo largo de este escrito se utilizard el término “hombre” para referirse a la
especie humana en general, pues como se ha mencionado, el problema
de la no inclusién y de la desconsideracion a las minorfas no se reserva
unicamente para los varones blancos, occidentales, heterosexuales, por el
contrario, es una cuestién que atafie a todo ser humano sin importar su

sexo, raza o identidad de género.
1. Lo que se entiende por antropocentrismo desconsiderado

Como bien indica la etimologfa de este término, su significado radica en
la concepcién del hombre como el centro del universo y fin tinico de la
creacién; aquello que piensa al ser humano y sus fines como lo més im-
portante en relacién con los otros seres; es decir, el ser humano ha sido
entendido desde esta perspectiva como la creatura mds importante de toda
la creacién (es decir, naturaleza y/o mundo), asf como aquel tnico ser que
se antepone a todo lo demds existente y para quien todo ha sido creado;
de modo que todo lo no humano carecera de valor y sélo lo adquirird en
funcién de los intereses y usos del hombre, no considerando a la natura-
leza y sus creaturas como seres dignos y valiosos por si mismos o, incluso
aquello que sea diferente a lo mismo humano; todo lo que signifique dese-

mejanza no serd digno de consideracién.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 97

Para poder proponer el discurso inclusivo bajo la éptica de una légica
antropocéntrica es necesario entender el tratamiento que se le da en esta
investigacién a dicho término. Es importante mencionar que en todas las
épocas histéricas ha habido antropocentrismo, pues se presenta casi como
necesario que el ser humano vea la realidad a partir de la percepcion
propia de su racionalidad, esto es, todo el mundo y aquello que lo rodea
se ha de entender a partir de la estructura racional propia del ser humano.
Por ello se afirma que el antropocentrismo estd presente en cada una de
las etapas de la humanidad; en algunas, incluso, se presenta como un
androcentrismo.

Se menciona lo anterior con la intencién de no caer en el malentendi-
do de pensar que el antropocentrismo es propio de una sola época, sino
que es la manera necesaria por la cual el hombre percibe la realidad. El
antropocentrismo que aqui se desea criticar y a partir del cual se piensa,
se suscribe al discurso inclusivo: es un antropocentrismo entendido como
desinteresado, desconsiderado y despreocupado por todo aquello que no
sea entendido como semejante a pardmetros humanos, un antropocentris-
mo de sometimiento de lo desemejante.

El concepto de antropocentrismo no ha de caer en confusién con la
idea de antropologia, la cual se piensa como el estudio de la idea del
hombre y todo aquello que deriva de ésta, pues bien es cierto que a lo
largo de toda la historia el estudio del hombre ha ocupado (y ocupard)
un tema central de interés, ya que, al modo de la ensefianza socrética, el
hombre siempre ha de interesarse por conocerse a sf mismo. Se especifica
esto para enfatizar que la intencién es pensar en un antropocentrismo
desconsiderado que llega a despreciar, incluso lo que es humano pero
desemejante a una idea preconcebida de hombre.

Se podria decir que el antropocentrismo surge con la misma humani-
dad pues esto sucede, dice Carlos Beorlegui (2011, p. 32), gracias a que
el hombre es el tinico, entre los demés animales, que se problematiza a si
mismo y esto lo comienza a hacer desde que se convierte en homo y es en
ese momento, también, cuando da un salto de lo no-humano a lo humano,

comienza a hacerse representaciones, cuestién que serd distintiva de su

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



98 I. MONOGRAFICO

especie. Asi, cuando se da tal salto, de la naturaleza primigenia a lo homo,
aparece lo antropolégico, cada homo pertenece a una légica del anthropos.

El ser humano, con el paso del tiempo, se autoimpone como la especie
més privilegiada, pues, al no tener otro tipo de humanos con los que compe-
tir por territorio y alimento, es él quien dispone de todo aquello que lo rodea.
Asfi, esta especie tnica de hominido debido a sus condiciones comienza a
construir su historia bajo la ilusién (Beorlegui, 2001, p. 249) de que él es el
centro del mundo y el fin dnico de la creacién; considerando, igualmente,
sus fines como lo mds importante con relacion a los otros seres.

Se podria decir, entonces, que cuando el ser humano se configura
como la tdnica especie de hominido en la Tierra, entiende todo aquello
que no es él como lo extrafio, como aquello que incluso puede significar
un dafio 0 amenaza para su propia especie y, siguiendo el instinto de la
preservacion, discrimina todo aquello que pueda significar un riesgo para
él mismo. Asi, en este momento, la diferencia significaria una posible
amenaza para ese anthropos primitivo.

Se menciona lo anterior con el fin de comprender cémo es que esa
diferenciacién entre lo humano y lo no humano, o incluso lo no reconocido
como semejante, aunque con origen humano, se comporta a modo de re-
chazo para garantizar la supervivencia de la especie. Sin embargo, cuando
el hombre comienza a evolucionar y a actuar ya no solo por mero instinto,
comienza una diferenciacion y rechazo de lo otro atin méas complejo.

El socilogo Thom Philips afirma que puede haber una explicacién de
ese rechazo e incluso de cierto racismo, por el modo en que el cerebro hu-
mano ha evolucionado,' la evolucién no es un proceso inteligente ni tampoco
una armonia preestablecida cuyo fin sea perfeccionar los rasgos o caracte-
risticas de una especie; por el contrario, ésta se ocupa de que la especie
sobreviva para que su informacién genética pueda ser reproducida (Phillips,
2019, p, 25. Si una caracteristica de la especie logra dicho fin (ayuda a que

' Aqui la intencién no consiste en naturalizar las conductas racistas o, incluso, las conductas in-

morales del hombre, se afirma esto simplemente para ejemplificar la manera en que el ser humano,
desde sus inicios, presenta cierta tendencia al rechazo y desconsideracién de lo diferente, esto,
con la finalidad de reforzar la idea de la inclusién como un problema antropocéntrico en tanto que
desmereci6 de lo desemejante.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 99

sobreviva), entonces tal caracteristica serd seleccionada para seguir repli-
cédndose, pese a que ese elemento pueda ser poco ventajoso en el futuro.

Se menciona lo anterior pues se piensa que una de las caracterfsti-
cas ventajosas para la supervivencia humana fue el reconocimiento de
patrones (Phillips, 2019, p. 26), la capacidad mental de asociar ciertos
patrones a ciertos peligros y poder evadirlos, asi como discriminar los
elementos que pudieran aparecer como dafiinos o amenazantes. Se podria
pensar que esto no es particular de la especie humana, pues en algunos
otros seres vivos (en especifico animales) este rasgo también se observa.
Sin embargo, en el hombre, gracias a su estructura mental, tal deteccién
es mds refinada, lo que provoca que esos patrones incluso sean observa-

dos donde no necesariamente deberfa haberlos, es decir:

El problema es que nuestro cerebro se aplica a ello tan a fondo que
empieza a ver patrones por todas partes; incluso donde no los hay
[...] Hay todo un ramillete de términos para designar esa clase de
deteccién errénea de patrones; expresiones como correlacion ilusoria

y delirio de agrupacién. (Phillips, 2019, p. 25)

Asi, se puede pensar que esa discriminacién propia de la evolucién
del hombre es una constante de la percepcién humana, la cual resulta
problemética cuando se interactia con el otro. El rechazo a esa diferencia
que, en un momento fue el resultado de una lucha natural por la super-
vivencia, se convierte en un problema cuando se trata de comprender lo

radicalmente otro.

2. La diferencia como un problema para el antropocentrismo

desconsiderado

En el apartado anterior se ha dicho que el rechazo de lo desemejante
surge como una funcién para preservar la especie humana, sin embargo,

este rechazo se vuelve problemético cuando lo otro se entiende como eso

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



100 I. MONOGRAFICO

diferente y es rechazado y desconsiderado por el mero hecho de no ser
entendido como lo semejante, provocando que eso otro llegue a ser consi-
derado, incluso, como indigno y carente de valor propio.

Para hacer un mejor andlisis de esto se retomardn algunas ideas de
Derrida respecto de lo desemejante, el préjimo y el extranjero. El autor
afirma que, la pregunta por lo diferente conlleva a pensar al mismo tiem-
po, sobre la mismidad pues esa relacién con lo extrafio [lo extranjero| es
de apertura, dado que el “yo” se verd constantemente desbordado por lo
otro (Guille, 2015, pp. 263-276). Cuando el ser humano desea dar razén
de si mismo requiere de una diferencia para poder contestar tal pregunta,
pues resulta insuficiente poder dar respuesta con el tnico elemento de
la mismidad. Se dice esto ya que es el extranjero [cuando éste aparece o
llega] quien posibilita la entrada de esa otredad, de lo diferente, de lo que
no es, siquiera, familiar.

Lo extranjero cuestiona la mismidad, como esa mirada del gato de la
que habla Derrida (2008) en “El animal que luego estoy si(gui)endo” que
mira desde su desnudez y pone en cuestién la desnudez propia (p. 26).
El extranjero es aquel ser que comparte el mundo con los deméds seres
diferentes a sf mismo. Se dice esto ya que es la llegada de ese otro la que
irrumpe la mismidad, la que “me” pone en duda (Derrida, 2000, p. 11),
el extranjero que llega sin previo aviso y su mirada resulta inquietante
(Derrida, 2008, p. 26) para quien es mirado.

La misma Judith Butler, en Deshacer el género, afirma que el mismo
cuerpo, por el hecho de ser cuerpo, es una interrelaciéon con los otros
(2006, p. 46) con aquello que sale de la mismidad de ese cuerpo, el otro
es un “limite poroso” (2006, pp. 44-46) para lo otro, en donde se sale de
la mismidad y se inserta en el horizonte de lo otro, que significa limite vy,
a la vez, me significa limite. El género, en si, es un género para los otros;
se podrfa pensar que en él mismo y por el mismo hecho de ser género es
donde surge la diferencia, independientemente del género que sea, éste en
s{ mismo es ya un limite, significa ya una desemejanza.

En palabras de la autora, ese género que significa otredad “ser en el

género para los otros” (2006, pp. 44-46), conlleva consigo una percepcién

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 101

ética, pues interactdan la mismidad y eso que sale de la mismidad, es
decir, el otro. En tanto que el hombre, independientemente de cualquier
caracteristica o identidad, es cuerpo (y no sélo el hombre, sino todo lo vivo
pues todo lo viviente posee cuerpo), significa ya una diferencia: “como
cuerpos siempre somos algo mds que nosotros mismos y algo diferente de
nosotros mismos” (2006, p. 47). Por el simple hecho de poseer cuerpo el
individuo significa una desemejanza para todo aquello que, al igual que
él, es desemejante.

Nuevamente, en palabras de Derrida (2000) y complementando lo an-
tes dicho, el extranjero es aquél que siempre lanza la pregunta que cues-
tiona sobre la mismidad, aquél que “me” pone en duda (p. 11). Por ello,
Derrida afirma que es el extranjero el que siempre pregunta, del mismo
modo en que Sécrates lo hacia al conversar en algunos didlogos platénicos
en donde él, precisamente, era el invitado (p. 13) Aparte de la pregunta
que representa el extranjero, éste trae consigo, igualmente, el concepto de
diferencia, cuya primera manifestacién aparece en el lenguaje (Derrida,
1994, p. 40), pues éste representa aquello imposible de entender del otro,
aquello que queda mudo y sobrepasa el entendimiento (1994, p. 40).

Esto no quiere decir que lo otro, en sentido humano?® y respecto de la di-
versidad de género, posea otro tipo de lenguaje que el hombre heterosexual,
ya sea femenino o masculino; lo que esto quiere decir es que, por el mero
hecho de ser lo otro, representa una imposibilidad de un pleno entendimien-
to, una barrera independientemente de su identidad, sexo o género, esto es,
el otro es la otredad independientemente de género, sexo, identidad sexual,
etc., y representa una imposibilidad por el hecho de ser lo otro.

Cabe resaltar que, para Derrida (2000), el rechazo a toda aquella di-
ferencia es una especie de violencia, pues se estd rechazando a aquel
extranjero que pide se le acoja (p. 21); el que llega sin previo aviso provoca
un enfrentamiento del si mismo, recorddndole que él mismo se presenta
como un extranjero ante los demés, pues él mismo es un otro (p. 29), una
diferencia ante lo que también se presenta diferente.

2 Se dice en sentido humano ya que, como se ha mencionado, lo otro también es entendido como

algo que bien puede ser no humano.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



102 I. MONOGRAFICO

Aqui aparece nuevamente la idea de la diferencia, en tanto que lo otro,
la diferencia es la “barrera” presentada ante la mismidad, es aquello no
reconocido como familiar o semejante y lo cual representa una confron-
tacién con “migo mismo”, es la diferencia que se rechaza por no poderla
entender como semejanza. De este modo, no se ha de reconocer lo otro
como lo igual a «mi», sino que ha de ser considerado sin despojarlo de la
diferencia necesaria para ser reconocido, esto es, a la diversidad de género,
sexual, etc., no se le ha de tratar como lo semejante a lo heterosexual, ni
tampoco se ha de tratar de asemejarlo; al contrario, se le ha de considerar
si s6lo si, desde el hecho de que es desemejante. La dignidad que se le
puede conferir y el valor propio que se le puede reconocer serfan precisa-
mente gracias a esa diferencia que representa.

Desde lo anteriormente expuesto, se podria decir que a lo extranjero
se le ha de acoger, considerar y dignificar por el mismo hecho de ser
extranjero y no por el hecho de poderlo volver familiar, esto es, a lo feme-
nino se le confiere su valor por el hecho de ser diferente a lo masculino,
a lo transexual se le acoge por el hecho de ser totalmente diferente a lo
heterosexual. Esto quiere decir que la inclusién, para entenderla fuera de
una légica de un antropocentrismo desconsiderado, no ha de ser entendida
desde un discurso de igualdad, sino desde un discurso de la diferencia,
en donde esa diferencia sea el factor para poder acoger a lo radicalmente
otro.

El tratar de hacer una equivalencia total de lo femenino con lo mascu-
lino, de lo homosexual con lo heterosexual, de la piel blanca con la piel
negra, significarfa disolver esa diferencia, lo que seguird suscribiéndose a
esa légica del antropocentrismo desconsiderado. Para poder salir de ello
no se han de hacer equivalencias sino entender lo otro desde la diferencia
que le da estructura, esto es, pensar lo otro como diferencia radical es lo
que permitirfa su comprensién auténtica, al igual que permitird la posi-
bilidad de acogerlo. La diferencia tinicamente marca eso, una diferencia,
la cual no significa que, por ese hecho, se deje fuera de consideracion,

empatia, y se le despoje de dignidad (Carella, 2018, p. 66).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 103

Cuando se trata de hacer una semejanza entre lo femenino y lo mascu-
lino, lo blanco y lo negro, el valor se ve centralizado en una idea estan-
darizada de anthropos, en donde todo lo desemejante a ello serd menos-
preciado. Lo otro no tiene valor por ser femenino, masculino o transexual,
més bien posee valor en tanto ser viviente. Asf, la inclusién tratarfa de
eliminar la diferencia de lo otro para seguirlo entendiendo si, sélo si, des-
de el pardmetro de lo semejante, serd incluido, dignificado y considerado
en tanto que se le pueda adjudicar un valor de semejanza.

El valor no se darfa, pues, por ser meramente viviente (aunque ese
viviente sea homosexual, transexual, indigena, etcétera), lo viviente es lo
que llevarfa el valor intrinseco independientemente de los accidentes de
género, preferencia sexual, raza, etc. Sin embargo, la inclusién y el dis-
curso de género estarian dando el valor al viviente, en funcién de que ese
viviente pueda semejarse a la idea estdndar de anthropos, no por el hecho
de ser “ser vivo” sino por una especie de semejanza a lo heterosexual,
masculino, blanco, etcétera.?

Derrida afirma que, cuando no se acoge a lo radicalmente otro (a lo ex-
tranjero) desde su diferencia, en vez de aparecer una hospitalidad aparece
una hostilidad que deviene en violencia y se establece una cierta relacién
de sometimiento. Esto se puede rastrear en el seminario de La bestia y el
soberano donde el autor trata, entre muchos otros temas, la soberania del
hombre en su dimensién politica y ética, reflexionando a su vez sobre esa
crueldad en la que pueden resultar tales actos.

Terry Eagleton (2019, p. 36) sugiere pensar la soberania relacionada
con el uso de un lenguaje méds estructurado y complejo con respecto a
otras sociedades; al poder estructurar una mejor comunicacién y poseer
mds capacidad de abstraccién, las sociedades con ese lenguaje son capa-
ces de comenzar a imponerse sobre aquellos que no poseen tal estructura
lingiifstica y asf comenzar la relacién de dominacion.

Una apuesta més antropolégica sugiere pensar que esa soberania ini-
cia su aparicién cuando las sociedades humanas comienzan a dividirse

3 Se entenderfa entonces que, en palabras aristotélicas, el valor dependeria de los accidentes que

pueden ser asemejados a lo antropocentrista y no al ser vivo propiamente.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



104 I. MONOGRAFICO

por “clases”. Hacia el final del periodo calcolitico, entre los afios 2600-
2200 a.C.* los seres humanos comienzan a diferenciarse de otros en el
contexto funerario y de habitacién, haciendo que se estructuren ciertas
“clases” dentro de tal sociedad. Tales relaciones, regidas por el estatuto
de soberania, comienzan a no considerar lo desemejante como indigno; al
hacer tal desestimacion, estos otros quedan desprovistos de importancia,
lo que hace que unos, con caracteristicas “mds ventajosas” (se puede lle-
gar a pensar la heterosexualidad como ventajosa en tanto que gracias a
ella se presenta una manera de continuar con la especie humana) puedan
imponerse a ellos.

La soberania que el hombre ha ejercido sobre lo desemejante es la
muestra de ese antropocentrismo egoista, vanidoso y desconsiderado que
s6lo entiende lo estrictamente semejante a lo soberano como lo tinico dig-
no y da paso al discurso binario que Derrida intenta desmantelar; signi-
fica una dualidad que se puede pensar en términos de hombre/animal,
razén/determinismo y razén/instinto (Aragén, 2011, p. 386) en donde el
resultado de tales oposiciones es precisamente lo que lleva a los humanos
a alojar ese sentimiento de superioridad y egoismo “desconsiderado”.

El ser humano que se concibe como superior se auto proclamard, igual-
mente, como el “mds digno”, digno de toda dignidad dnica del hombre
(Derrida, 2010, p. 100) y todo aquello que no se suscribe a esa dignidad,
pues ha sido excluido de ella, serd tratado como inferior, sin importancia.
Ese egoismo desconsiderado, antropocéntrico, serd el que sitta al hombre
como el unico digno y por ello capaz de excluir de dignidad todo aquello
que no sea como él.

Derrida (2010) menciona que la soberania del hombre es un “alma
artificial” (p.48), pues al no poseer una potencia creadora construye un
artificio, un “saber hacer” que le permite implementar un instrumento
de administracién de la vida; una mdquina (el estado) construida bajo el
arte humano que es capaz de regular toda cuestién sobre lo vivo. Gracias

a tal artificio, el hombre es capaz de administrar, regular y manejar la

* Informacién obtenida de las explicaciones que se encuentran en el Museo Arqueolégico de Ma-

drid sobre algunas reliquias.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 105

naturaleza y a su misma especie, con ello puede establecer una configu-
racién sistemdtica y jerdrquica (p. 51) en donde él serd entendido como el
amo y a su servicio (y sometidos a él) estard todo aquello que pueda ser
administrado.

En el sentido de la diversidad sexual, la imagen de lo gay ha sido re-
tratada, como se hizo en su momento con las tribus “extravagantes”, como
un objeto de burla y de diversién, exagerando y ridiculizando los rasgos
femeninos o también masculinos que tal imagen pudiera presentar, ha-
ciendo uso y presentando, una vez més, esa hostilidad respecto de lo que
se considera desemejante.

A lo anterior se le puede afiadir, por ejemplo, la cuestién de las per-
sonas de color, donde incluso dentro de las mismas comunidades negras
existe una discriminacién racial ante aquellos que son mds o menos ne-
gros®. Se menciona esto para sefialar, nuevamente, que no es un conflicto
exclusivo de alguna raza, identidad o preferencias sexuales, es una cues-
tién de desconsideracién por parte del género humano mismo.

En el articulo “The Anarchy of Colored Girls” (Hartman, 2018, p.
465-490) se menciona el caso de los esclavos negros donde, indiscrimi-
nadamente, las personas de color, hombres y mujeres, eran forzados a
trabajar en las plantaciones americanas pese a que ya no eran conside-
rados por la ley como esclavos, pero eran igualmente explotados (p.474),
en donde solamente se modificé su estatuto ante la ley pero el trato hacia
tales individuos segufa siendo el mismo, una servidumbre involuntaria de
la cual, segun la autora, dificilmente podréan salir las mujeres (y se podria
decir que no sélo las mujeres).

El estatuto solamente ha cambiado de esclavo a servidumbre (Hart-
man, 2018, p. 475), sin embargo, la desconsideracién y poca dignidad ha-
cia estas personas ha cambiado poco; se menciona esto como una analogia
del discurso inclusivo y de género, pues se ha tratado de incluir a todas
esas diversidades, pero al mismo tiempo se ha tratado de “borrar” su dife-

rencia bajo una homogenizacién de todos los individuos, haciendo parecer

> Est4 el ejemplo de las comunidades negras de Ruanda y Uganda, en donde ciertos sectores de
estas comunidades estdn en constante conflicto entre los que son de distinta tonalidad.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



106 I. MONOGRAFICO

que todos los seres humanos son iguales y por ello deben ser incluidos.
Asf como en el trato hacia los negros solo se ha cambiado el nombre de
esclavo a servidumbre, la desconsideracién por lo diferente podria quedar
oculta bajo el concepto de inclusién.

En la actualidad, en paises como Marruecos, Portugal o Tinez, la
gente de raza negra sigue siendo desplazada y si bien, no es esclavizada
ni violentada (descaradamente), si es desplazada a estratos bajos de la
sociedad, esto es, las personas de tez mds oscura desempefian trabajos
pesados, riesgosos o con menor remuneracion, trabajos como cargadores,
responsables de intendencia en plazas publicas, lava loza, etcétera. Los
trabajos menos pesados o mejor remunerados estédn reservados para gente
con tez blanca, europeos (en el caso de paises de Africa) o menos oscura,
donde ellos son el “patrén” y los otros son “la servidumbre”.

Estas personas son incluidas en la sociedad, pues son consideradas
ciudadanos con los mismos “derechos”, estrictamente no son discrimina-
dos, pues poseen las mismas garantfas, sin embargo, se observa una clara
distincién entre lo blanco y aquello que no lo es. Estos mismos sujetos se
consideran inferiores a sus conquistadores (en el caso de paises africanos)
y, aunque son semejantes por el hecho de ser personas, la inclusién no
considera su desemejanza.

Esta inclusién antropocéntrica se puede ver ejemplificada, también,
en el caso del actual movimiento pet friendly donde las mascotas son “in-
cluidas” en la vida y en los espacios ptiblicos no por ser entendidos como
animales quienes poseen valor intrinseco, sino por ser humanizados. Mas-
cotas como perros o gatos que son concebidos como seres humanos y no
en su absoluta otredad animal. Se les incluye porque han sido entendidos
como iguales al ser humano y, por ello, se les dignifica, pero siguen siendo
indignos si se les entiende como totalmente desemejantes al ser humano.

Como se esbozé en un principio, este trabajo no tiene la intencién
de reivindicar o darle especial importancia al discurso de género, queer,
LGBTT+, por el contrario se ha tratado de argumentar que, si se piensa en
términos de inclusién, se recae en una légica antropocéntrica desconside-

rada en donde no se busca considerar y dignificar la otredad radical, sino

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL DISCURSO DE INCLUSION BAJO LA LOGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 107

que se busca hacerla homogénea y despojarla de su diferencia, lo cual,
como se ha mencionado con Derrida, significaria una hostilidad y no un
acogimiento de eso diferente. De modo que la inclusién es una negativa a
la diferencia en tanto que, para poder ser incluido, se necesitarfa un ele-
mento de semejanza entre todas aquellas variedades tanto de raza como
de género, preferencia sexual, etcétera.

Para poder salir de la hostilidad y realmente acoger a lo desemejante
se habria de prescindir de similitudes, equivalencias e intencién de ho-
mogenizar la diversidad humana. Como se ha dicho, el discurso inclusivo
podria parecer un problema ético de falta de consideracién de lo radical-
mente otro. Esa desconsideracion es aplicable a toda la especie humana,
pues serfa falso pensar que tinicamente los varones blancos, heterosexua-
les, occidentales son exclusivamente desconsiderados con todos los demds
seres humanos. Por el contrario, se afirma que la especie humana es des-
considerada con ella misma y rechaza todo aquello que no le sea familiar
y solo lo considerard si se presenta como familiar.

Jean Baudrillard (2009) afirma que en las sociedades modernas ha
aparecido una nueva clase de mito, que es acarreado por la felicidad como
imperativo de la segunda mitad del siglo XX, este es el mito de la igualdad
(p- 39), el cual funciona como una ideologia propia de las sociedades de
consumo. Tal mito hace referencia a un bienestar mensurable en objetos.
El mito de la igualdad es una exigencia de rechazo de la diferencia y de
aceptacién de la homogenizacién, de tal manera que el discurso igua-
litario no serfa una dignificacién de lo diferente, sino una exigencia de
renuncia a esa diferencia.

Asi, la dignificacién consistirfa no en una igualdad de género, sexo,
raza, etc., sino en una consideracién de todo aquello que no ha de ser ho-
mogenizado. Dicho desde un punto de vista ético, el discurso de inclusién
no deberfa de ser tal, sino que deberia ser estructurado como un discurso

de dignidad y consideracién desde la absoluta diferencia.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



108 I. MONOGRAFICO

Referencias

Aragon, L. (2011). La bestia y el soberano de Jaques Derrida. Revista de la Aso-
ciacion Espafiola de Neuropsiquiatria, nim. 31.

Baudrillard, J. (2009). La sociedad de consumo, Madrid, Siglo XXI.

Beorlegui, C. La singularidad de la especie humana. De la hominizacion a la
humanizacion, Bilbao, Publicaciones de la Universidad de Detusto.

Butler, J. (2006). Deshacer el género, Buenos Aires, Paidoés.

Carella, V. (2018). Animalita del Soggetto, Soggettivita Animale. Il Contributo
della Fenomenologia di E.Husserl ad Un'etica per L'ambiente | Tesis doctoral,
Departamento de estudios humanisticos, Macerata, Italia, Universita degli
Studi di Maceratal.

Derrida, J. (1994). Mdrgenes de la filosofta, Madrid, Cétedra.

Derrida, J. (2008). El animal que luego estoy si(gui)endo, Madrid, Trotta.

Derrida, J. (2010). Seminario La bestia y el soberano, vol. 1, 2001-2002, Buenos
Aires, Manantial.

Derrida, J y Dufourmantelle, A. (2000). La Hospitalidad, Argentina, Ediciones
La Flor.

Eagleton, T. (2019). Sobre el mal, México, Ariel.

Guille, G. (2015). Las aporias de la hospitalidad en el pensamiento de Jacques
Derrida, (Buenos Aires, Argentina), Eikasia. Revista de filosoffa, nim. 64.
Hartman, S. (julio, 2018). The Anarchy of Colored Girls Assembled in a Riotus

Manner. The South Quarterly, nim. 3.

Phillips, T. (2019). Humanos. Una breve historia de cémo lo jodimos todo, Ciudad

de México: Editorial Planeta.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



El triangulo de la ética: una propuesta grafica

The ethics triangle: a graphic proposal

Resumen

En este articulo presentamos lo que
llamamos El tridngulo de la ética.

Se trata de una propuesta grafica
para representar la ética, la cual,
argumentamos, puede ser entendida
al menos de tres maneras distintas:
como ética pre-filoséfica, como ética
axiomdtica o como la pregunta critica
por los fundamentos de la ética. La
ética pre-filoséfica es el discurso que
articula las normas, los valores y

las concepciones de la vida virtuosa
vigentes en una sociedad dada —un
discurso que no necesita de la fi-
losoffa para existir. Tanto la ética
axiomdtica como la pregunta critica
por los fundamentos de la ética son
indagaciones propiamente filoséficas,
pero se distinguen en que, al con-
trario de la ética axiomadtica, la pre-
gunta por los fundamentos de la ética

Damidn Bravo Zamora'

Ménica Alejandra Rodriguez Sosa®

Abstract

In this paper we introduce what we
call The Triangle of Ethics. This

is a graphical proposal to represent
ethics, which, we argue, can be un-
derstood in at least three different
ways: as pre-philosophical ethics, as
axiomatic ethics and as the critical
question regarding the foundations of
ethics. Pre-philosophical ethics is the
discourse that articulates the norms,
values and conceptions of a virtuous
life which are valid in a given society
—a discourse that does not need
philosophy to exist. Both axioma-

tic ethics and the critical question
regarding the foundations of ethics
are specifically philosophical investi-
gations, although they differ in that,
unlike axiomatic ethics, the question
regarding the foundations of ethics
contemplates the possibility of thin-

! Damiédn Bravo Zamora es Licenciado en Filosoffa y Maestro en Filosofia de la Ciencia por la
UNAM. Doctor en Filosoffa por el Trinity College de Dublin, Irlanda. Realiz6 una estancia postdoc-
toral en la UAM-Cuajimalpa. Es coordinador del Departamento de Filosoffa del Sistema de Univer-
sidad Abierta y Educacién a Distancia de la UNAM. ORCID: 0000-0002-3470-2866.

2 Monica Alejandra Rodriguez Sosa, Investigadora independiente, es disefiadora grdfica egresada de
la UNAM, FES Acatlan. Realizé un Master en Motion Design en BAU, Centro Universitario de Artes
y Disefio de Barcelona. Especialista en infograffa y datavisualizacién, ha colaborado con periédicos en
la Ciudad de México y Berlin.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



110

. MONOGRAFICO

contempla la posibilidad de pensar
independientemente de la aceptacién

king independently of the acceptance
of any valid moral framework.

de cualquier marco moral vigente.

Keywords

Palabras clave Foundations of ethics, morals, deon-

tology, axiology, virtue.
Fundamentacién de la ética, moral,
deontologia, axiologfa, virtud.

a ética es, sin duda, un socorrido tema de discusién en nuestras

sociedades, y es de esperarse que continte siéndolo. Condiciones

globales especificas de nuestra era, avances tecnolégicos y cienti-
ficos, asf como nuevas formas de relacionarnos posibilitadas por dichos
avances y condiciones, conllevan desafios éticos insoslayables e imposter-
gables. Dentro y fuera de la academia, diversas voces dan cuenta del re-
conocimiento de la exigencia de una reflexién profunda en ética especifica
para nuestro tiempo. El surgimiento y establecimiento en las dltimas dé-
cadas de subdisciplinas filoséficas como la bioética (Pabst, 2013), la ética
de la migracién (Carens, 2013) y la ética de la investigacién en Internet
(Buchanan y Zimmer, 2023), por mencionar sélo algunas, dan cuenta de
que el pensamiento critico ha tomado nota de las interrogantes éticas que
el mundo contempordneo plantea.

La clarificacién de los conceptos éticos es, por lo tanto, una tarea filos6-
fica tan importante hoy como siempre lo ha sido. En este articulo pretende-
mos hacer una modesta contribucién a dicha clarificacién, al proponer una
caracterizacion particular del concepto mismo de ética. Nuestra propuesta,
no obstante, no se circunseribe a una clarificacién conceptual, sino que estd
constituida por un diagrama, o mejor dicho, una serie de diagramas, que
intentan esclarecer de qué hablamos cuando hablamos de ética. La idea
principal que pretendemos defender es que existen al menos tres sentidos
de la palabra “ética” que deben ser nitidamente distinguidos; los diagramas

que presentamos pretenden contribuir a esa nitida distincién.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 111

En primer lugar, la ética puede entenderse como el discurso que, en
el interior de una sociedad dada, especifica las normas, los valores y las
concepciones de la vida virtuosa vigentes en dicha sociedad. A la ética
concebida en este sentido la llamamos ética pre-filosdfica, pues una de
nuestras tesis principales es que la ética, en este sentido, no necesita de la
filosofia para existir, sino que es un discurso inherente a toda comunidad
humana. El hecho de que este discurso sea tripartito, al incluir normas,
valores y concepciones de la vida virtuosa, constituye la base de nuestra
propuesta grafica: el tridngulo de la ética.

Los otros dos sentidos de la ética que nos interesa destacar son pro-
piamente filoséficos, es decir, son ejercicios reflexivos que suceden en el
interior de la disciplina filoséfica conocida como ética. En estos dos senti-
dos, estamos hablando, pues, de ética filoséfica. No obstante, creemos que
distinguir ambos sentidos puede ayudar a tener claro qué tipo de resulta-
dos se puede esperar y qué tipo de resultados no se debe esperar de cada
uno de estos tipos de reflexién. Por un lado, entonces, la ética filoséfica
puede consistir en una sistematizacién del discurso ético en torno a uno
de los polos del tridngulo de la ética, es decir, en torno a las normas, a
los valores, o a las concepciones de la vida virtuosa. A este tipo de tarea
ético-filoséfica la llamaremos ética axiomética, pues podemos verla como
derivando de un principio fundamental o axioma los restantes elementos
constitutivos del discurso ético. Daremos ejemplos de este tipo de tarea
filoséfica: Platén sistematizando la ética en torno a la Idea del Bien (que
caracterizamos como el valor fundamental de su sistema), Aristételes sis-
tematizando la ética en torno a la concepcién de la vida virtuosa (i.e. la
vida del hombre virtuoso) y Kant sistematizando la ética en torno al impe-
rativo categérico (la norma o ley moral fundamental). Desde luego, estos
ejemplos estdn dados a manera de ilustracién de nuestra conceptualiza-
cién y de nuestro diagrama; no existe la menor pretension de nuestra parte
de que la caracterizacién del pensamiento ético de estos filésofos pueda
llevarse a cabo en este articulo, ni mucho menos de que estos ejemplos
basten para argumentar que todo pensamiento ético puede ser entendido

de esta manera. Confiamos, no obstante, en que nuestra propuesta puede

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



112 . MONOGRAFICO

constituir un punto de partida para entender tanto la ética pre-filoséfica
como la ética filoséfica axiomética.

El tercer y tltimo sentido de la ética que nos interesa destacar es tam-
bién, como dijimos, un sentido filoséfico. Pero se diferencia no sélo de la
ética pre-filoséfica, sino también de la ética filoséfico-axiomética, en que
este nuevo sentido pone en cuestion la adopcién de los principios e ideas
fundamentales de la ética, cosa que no hacen ni la ética pre-filoséfica ni la
ética axiomética. En términos contempordneos, diremos que tanto la ética
pre-filoséfica como la ética axiomdtica son ética sustantiva (Sinnott, 2006,
p- 6) o normativas (Kagan, 2023, p. 5): ambas nos dicen c6mo vivir, sélo
que la ética pre-filoséfica es un discurso precritico dado en el interior de
una sociedad, mientras que la ética axiomadtica es la sistematizacién que
un pensador o pensadora particulares llevan a cabo asumiendo que hay
que vivir éticamente. El tercer sentido de la palabra “ética” es un cues-
tionamiento radical de esta tltima presuposicién. A este tercer sentido lo
llamamos la pregunta por los fundamentos de la ética, y es la pregunta
de si existen argumentos no circulares que demuestren que hay que vivir
éticamente; es decir, es la bisqueda de un argumento que nos convenza
de que hay que vivir de acuerdo con las exigencias de la ética, un argu-
mento que no puede presuponer, por tanto, precisamente lo que quiere
demostrar: que hay que vivir de acuerdo con las exigencias de la ética.
La propuesta de representacion grafica de este tipo de indagacién debe,
por lo tanto, sugerir la idea de que hay que salir de la ética para funda-
mentar la ética desde un punto de vista éticamente neutral. No tomaremos
posicién con respecto a si dicha pretensién de salir de la ética para pre-
guntar por sus fundamentos es plausible o coherente. Pero consideramos
que la existencia de posiciones filoséficas tomadas desde puntos de vista
presuntamente externos a la ética —el escepticismo moral, el relativismo
moral y el nihilismo, distintas posiciones en metaética, asf como las fun-
damentaciones metafisicas, religiosas, estéticas e instrumentalistas de la
ética— Justifican nuestra categorizacién, de acuerdo con la cual una de
las labores que la filosoffa se autoasigna con respecto a la ética, y que a

menudo lleva también el nombre de ‘ética’, es precisamente la de indagar

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 113

sl existen argumentos no circulares que demuestren que hay que vivir
éticamente.

Dada la importancia de la ética, tanto de la sustantiva como de la
pregunta filoséfica por los fundamentos de la ética, y dada, en particular,
nuestra conviceién de que ninguna sociedad puede vivir sin un discurso
ético, consideramos que la presente propuesta puede ser titil no sélo para
entender la obra de fil6sofos y filésofas, sino para conceptuar y diagramar
el pensamiento ético de distintas sociedades, actuales e histéricas, cerca-
nas y remotas. Consideramos, por lo tanto, que nuestro trabajo puede ser
reapropiado en disciplinas m4s alld de la filosoffa, como la antropologfa,
la sociologfa y la historia. No obstante, no pretendemos, ni mucho menos,
sustituir el trabajo empirico de estas disciplinas. Al contrario, este trabajo
pretende tender un puente que permita superar la paralizante especializa-
cién que muchas veces aqueja a la academia; ubicarse en los intersticios
de diversas dreas del conocimiento y contribuir a la transdisciplinariedad

en las indagaciones impostergables de nuestro tiempo.

La ética pre-filoséfica
La palabra “ética” es polisémica; es decir, tiene diversos significados. En
este trabajo quisiéramos concentrarnos en tres de ellos.

Lo primero que debemos tomar en cuenta es que cualquier socie-
dad tiene una ética, independientemente de si en esa sociedad se da
una actividad filoséfica y critica que ponga radicalmente en cuestién la
préctica y los presupuestos de la ética. La ética, en este sentido, es un
coédigo de comportamiento que regula la coexistencia de los individuos
que conforman una sociedad, que indica lo que estd bien y lo que estd
mal para esa sociedad, y que da la pauta para encomiar o reprobar las
formas de vida que los individuos escogen vivir. Diremos entonces que
la ética, en este sentido, es un sistema tripartito, es decir, que se compo-
ne de tres partes esenciales: normas, valores y concepciones de la vida
virtuosa. Estos tres polos son correlativos y, en principio, irreductibles

el uno al otro. Una regla moral carece de sentido sin una correlativa

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



114 . MONOGRAFICO

valoracién moral; pero la regla moral no se reduce a la valoracién moral:
es algo fundamentalmente distinto. De igual manera, una concepcién de
la vida virtuosa es una concepcién de la vida digna de ser vivida, la vida
admirable desde el punto de vista moral, y esta nocién es inconcebible
sin hacer referencia a las nociones de valor moral y de respeto a las
normas morales. Pero la nocién de vida moralmente virtuosa tampoco
es reductible a la nocién de norma moral, ni a la nocién de valor mo-
ral. Normas, valores y concepciones de la vida virtuosa son tres polos
igualmente esenciales para la ética, y son igualmente fundamentales e
irreductibles cada uno a los otros dos.

Dado que en este sentido toda sociedad tiene una ética, llamaremos
a este sistema tripartito de normas, valores y concepciones de la vida
virtuosa ética precritica o pre-filosdfica. Con este nombre no se pretende
denigrar este sistema. Se pretende, por el contrario, sefialar que una so-
ciedad debe tener un sistema tal, antes de que en el seno de esa sociedad
surja la actividad intelectual que cuestiona la racionalidad, la coherencia,
la pertinencia, la sistematicidad y la plausibilidad del sistema, tanto del
sistema en su totalidad como de partes del mismo. Precisamente porque
la ética precritica debe anteceder, temporal y l6gicamente, a la ética cri-
tica, es que podemos hablar de la ética de diversos pueblos antiguos. Asf,
podemos hablar, por ejemplo, de la ética homérica, de la ética hebrea y
de la ética mexica o la ética maya, es decir, del c6digo moral de estos
pueblos, cédigo que antecede y pre-condiciona la actividad critica sobre
dicho cédigo.

Nuestra primera propuesta gréfica se refiere precisamente a este siste-
ma tripartito. El Grafico 1 es la representacién de la ética precritica como

sistema de normas, valores y concepciones de la vida virtuosa:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 115

Gréfico 1

Etica pre-critica
o pre-filoséfica

>
VALORES . ° NORMAS

CONCEPCIONES DE
LA VIDA VIRTUOSA

Una norma es una expresion lingiiistica que prescribe un comporta-
miento determinado. Utilizamos el concepto de regla de manera més o
menos intercambiable con el de norma, aunque el concepto de regla es
mds susceptible de ser utilizado en contextos de menor gravedad, como
los juegos. Algunos conceptos asociados al de norma tienen otras acepcio-
nes. Por ejemplo, si se trata de normas fundamentales, puede hablarse de
principios. Si se trata de normas tales que la sociedad en cuestién dispone
de un mecanismo coercitivo para castigar o sancionar su incumplimiento
—en otras palabras, si la sociedad dispone de un mecanismo punitivo que
disuade del incumplimiento de las normas—, hablamos entonces de leyes
en un sistema juridico particular, de derecho positivo. Si la narrativa co-
rrespondiente incluye la amenaza de que, en caso de incumplimiento de la
norma, quien incumpla serd sancionado o sancionada, si no en este mundo
y en esta vida, al menos si en un mundo y en una vida ultraterrenos (e.g.

en un juicio final), podemos hablar de mandamienios. Reglas, principios,

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



116 . MONOGRAFICO

leyes, mandamientos y otros tipos de prescripciones o imperativos son di-
ferentes tipos de normas. Normas serd, pues, nuestro concepto general.
Hablando de la ética precritica, los diez mandamientos del pueblo hebreo
son un claro ejemplo de lo que entendemos por normas.

Un objeto, una entidad de cualquier tipo, tiene valor cuando nos im-
porta. Decir que un objeto tiene valor equivale a decir que dicho objeto es
digno de eleccién. Valoramos un objeto (un acto, una practica, un compor-
tamiento, una forma de ser, una institucién) cuando dicho objeto satisface
una necesidad o un deseo. Esto no implica que el valor mismo sea un tipo
de entidad “por encima” de los objetos que valoramos y los sujetos que
llevamos a cabo la valoracién. Aquellos pensadores, aquellas pensadoras
que tengan inclinaciones fuertemente metafisicas querrén reificar el valor,
hipostasiarlo: conceptuarlo como una substancia en si, un objeto o clase
de objetos que pueblan el universo. Tal posicién realista con respecto a
los valores es posible y compatible con nuestra propuesta en este articu-
lo, pero no es necesario adoptarla. Quien tenga inclinaciones mds bien
nominalistas con respecto al valor, puede entender por valor simplemente
el acto de valoracion, de forma que su ontologfa sélo incluya sujetos que
actdan y objetos valorados, y no otro tipo de entidades llamadas “valores”.
Lo esencial es que, cualesquiera que sean las clases de objetos que admi-
tamos en nuestra ontologfa, parece innegable que algunos de esos (tipos
de) objetos son valorados, es decir, tratados cultural y socialmente como
dignos de ser poseidos, elegidos, conseguidos, adquiridos, promovidos,
protegidos o sacralizados. En la Grecia antigua, por ejemplo, y particu-
larmente en la Grecia homérica, el honor y la hospitalidad eran valores
supremos. En la sociedad mexica prehispdnica, la retribucion era un valor
fundamental. En las sociedades capitalistas modernas, la acumulacion
de capital (la acumulacién de valor) es ella misma un valor sagrado. Con
esto, entonces, no se quiere decir nada mas, ni nada menos, que, para los
griegos antiguos, comportarse honorable y hospitalariamente era bueno
(un valor), y hacer lo contrario era malo (un antivalor); para los mexicas
prehispénicos, retribuir era bueno (un valor) y no retribuir era malo (un

antivalor); para nuestros capitalistas contemporédneos, acumular capital es

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 117

bueno (un valor) —“Greed, for lack of a better word, is good!” proclama
Gordon Gekko—, y no acumular capital es malo (un antivalor).

La nocién de una vida virtuosa toma una vida humana en su totalidad
y la juzga favorablemente. Aquf estamos pensando no tanto en las virtudes
particulares (valentfa, generosidad, prudencia) consideradas aisladamen-
te, sino en la persona virtuosa, la que posee y despliega esas virtudes. No
tanto en la nocién de justicia, sino en la de persona justa. Se sabe que la
areté griega (que se traduce como virtud) era una nocién tanto moral como
metaffsica y estética. Quiere decir excelencia, plenitud, florecimiento; en
algunos contextos, se traduce como éxito. Lo virtuoso brilla y es admira-
ble; es no sélo bueno sino bello y posee una fuerza especial. Es excelso.
La vida virtuosa es la vida encomiable, digna de ser elogiada e imitada,
aunque es mds f4cil elogiarla que imitarla.

Como hemos mencionado anteriormente, cada uno de los polos del
tridngulo de la ética remite a los otros dos. Es esta correlacion lo que
pretendemos representar en el Grafico 1 con las flechas bidireccionales.
Juzgar una vida como virtuosa, por ejemplo, porque es la vida de una
persona justa, es juzgar las acciones justas como valiosas, i.e. reconocer
la justicia como un valor, y por lo mismo reconocer la validez de la nor-
ma segtn la cual debemos actuar con justicia. Las sociedades tienen la
norma de proteger la vida humana porque valoran la vida humana y ello
tiene como consecuencia que en esas sociedades las personas dedicadas
a salvar vidas son elogiadas: sus vidas son tenidas por virtuosas en esas
sociedades. Lo que hace que las normas sean normas especificamente éti-
cas —lo que las distingue, por ejemplo, de las reglas de un juego— es que
promuevan el bienestar de la comunidad a la que el individuo pertenece.
Las normas de la ética estdn ahf para guiar nuestra accién de forma que
se proteja y promueva lo que valoramos moralmente (lo que consideramos
moralmente bueno): la vida de la comunidad; y tienen tal influencia en
nuestras vidas que la violacién de esas normas una sola vez en la vida
bien puede, en ocasiones, ser relevante para juzgar una vida entera: una
persona que mata una vez puede ser llamada asesina; una persona que

viola una vez puede ser llamada violador. De igual forma, lo que hace

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



118 . MONOGRAFICO

que los valores sean especificamente valores éticos —por oposicién, por
ejemplo, a valores estéticos— es que estdn estrechamente relacionados
con las normas que posibilitan y promueven la coexistencia en comuni-
dad, y que a partir de ellos es posible emitir juicios sobre la vida entera
de las personas. Que alguien rechace un valor estético (la proporcién, por
ejemplo, o la provocacién) no tiene relacién con el juicio moral que emiti-
mos sobre la totalidad de la vida de esa persona; que alguien rechace el
valor de la empatfa, el de la justicia o el de la solidaridad, si. Finalmente,
lo mismo sucede con las concepciones de la vida virtuosa. Lo que las hace
concepciones de la vida éticamente virtuosa, o virtuosa desde el punto de
vista moral, es que a través de dichas concepciones juzgamos las vidas
(totales) de las personas de acuerdo con los estdndares que se establecen
en las normas y valores morales. Es posible admirar a una persona porque
es una gran bailarina o un gran pintor; pero no juzgamos a dicha persona
como éticamente virtuosa hasta que no sepamos si respeté a lo largo de
su vida las normas morales, si vivié de acuerdo con los valores morales.
Asi, pues, cada uno de los polos del tridngulo de la ética remite a los otros
dos, y esta referencia a los otros dos polos es lo que permite hablar de la
ética como un sistema. Ahora bien, lo que hace de este sistema un sistema
especificamente ético o moral es que cumple la funcién de preservar y
promover la vida de una comunidad dada de individuos humanos (Sanchez
Vézquez, 1969, pp. 58-61; Mackie, 1977, p. 107-111).

Para ejemplificar el tridngulo de ética en una ética precritica, tomemos
algunos de los diez mandamientos de la tradicién hebrea. Se trata, como
dijimos, de ejemplos paradigméticos de normas éticas (aunque, desde lue-
g0, no s6lo eran eso, sino que eran también leyes, con sanciones estrictas).
“No matards” es una norma; remite al valor de la vida humana y permite
juzgar la vida entera de una persona que ha respetado, protegido y salvado
la vida humana como una persona buena, i.e., virtuosa desde el punto de
vista moral. Por el contrario, una persona que ha atentado contra la vida
humana —por ejemplo, un genocida— es juzgada como malvada. “No
robards” es una norma; remite al valor del respeto a la propiedad ajena, y

a través de dicho valor y dicha norma juzgamos a la persona que ha res-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 119

petado la propiedad ajena a lo largo de su vida como una persona buena,
y juzgamos a la persona como moralmente mala cuando no ha respetado
la propiedad ajena (e.g. un estafador o un ratero). “No deseards la mujer
de tu préjimo” es una norma; remite al valor de la fidelidad, y a través de
dicho valor se juzga a las personas que han respetado dicha norma como
buenas, y a las personas que no lo han respetado como malas. Dejamos
al lector o lectora el ejercicio de correlacionar los restantes mandamientos
con sus respectivos valores y concepciones de la vida virtuosa.

Diversos autores contemporéneos han sefialado la correlacién entre es-
tos tres elementos indispensables de la ética. Concentrdndonos en la ética
pre-filoséfica, podemos tener un primer acercamiento al entrelazamiento
de normas, valores y concepciones de la vida virtuosa al leer las siguientes
lineas del décimo capitulo del libro Tras la virtud de Alasdair Maclntyre.
En el siguiente pasaje, Maclntyre (1984) describe de la siguiente manera
la estructura moral presente en las narrativas fundacionales de algunas
“sociedades heroicas”, entre ellas las narrativas de la épica homérica y de

las sagas islandesas:

[...] esa estructura incorpora un esquema conceptual que tiene tres
elementos centrales interconectados: un concepto de lo que el papel
social exige al individuo que lo habita; un concepto de excelencias o
virtudes como las cualidades que hacen capaz a un individuo de ac-
tuar segtin lo que exige su papel social; y un concepto de la condicién
humana como fragil y vulnerable por el destino y la muerte, tal que
ser virtuoso no es evitar la vulnerabilidad y la muerte, sino méds bien
darles lo que les es debido. Ninguno de estos tres elementos puede ser
completamente inteligible sin referencia a los otros dos; pero la rela-
ci6n entre ellos no es meramente conceptual. Es més bien que los tres
elementos pueden encontrar sus lugares interrelacionados sélo dentro
de una estructura unitaria mayor, privados de la cual no podriamos

entender su significacién uno para con otro. (p. 164)

Ciertamente, este pasaje no expresa exactamente lo que estamos de-

fendiendo en este articulo, pues la estructura moral de la que se habla

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



120 . MONOGRAFICO

incluye un elemento —la referencia a la vulnerabilidad y fragilidad hu-
manas— que estd presente en las narrativas poéticas de las sociedades
heroicas en cuestién, pero que no es el tercer elemento de nuestro tridn-
gulo de la ética, i.e. los valores. No obstante, notemos, en primer lugar,
que el entrelazamiento entre las normas —“exigencias al individuo”—y
las virtudes estd claramente establecido. Y mds importante atin es, en
segundo lugar, que varios capitulos m4s adelante en el mismo libro, en el
momento decisivo en el que Maclntyre (1984) propone una definicién del
concepto de virtud, la referencia a lo que nosotros llamamos valores esta
claramente presente, por medio del concepto de bienes intrinsecos a las

practicas sociales de Maclntyre:

Una virtud es una cualidad humana adquirida cuwya posesion vy ejerci-
cio tiende a hacernos capaces de lograr aquellos bienes que son inter-
nos a las prdcticas y cuya carencia nos impide efectivamente el lograr
cualquiera de tales bienes. (1984, p. 237).

Es precisamente este entrelazamiento lo que hemos querido argumen-
tar en esta seccién. Las normas éticas son guias de la accién que protegen
aquellas cosas que valoramos desde el punto de vista moral, y una vida
humana que consiste en perseguir esos valores y en observar esas normas
es una vida considerada admirable, virtuosa.

Por lo demds, la conexién entre valores y normas que gufan la accién
la encontramos en las obras de diversos autores contempordneos. Veamos,

por ejemplo, la manera en que conecta estos dos conceptos el sociélogo

Steven Lukes (2011):

Los valores que suscribimos, apreciamos, acatamos o creemos, son
maneras de caracterizar lo que realmente nos importa; es decir, lo
que creemos que nos hace preferir una cosa determinada cuando
elegimos entre cosas importantes o que valen la pena. Son las jus-
tificaciones razonadas de nuestras elecciones (lo que no es lo mismo

que decir que somos nosotros quienes elegimos los valores; podemos

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 121

encontrarlos ya como unos hechos innegables). Decir que esos son
nuestros valores no siempre es la mejor guia para saber cudles son
realmente: podemos estar engafiando a los demds (por ejemplo, [a]
los cientificos sociales cuando estudian los valores) o engafidndonos
a nosotros mismos. Y, por supuesto, no siempre estamos «a la altura
de» nuestros valores; pero, si los valores en los que decimos creer
divergen demasiado de las elecciones que hacemos, existen buenas

razones para dudar de que realmente sean nuestros valores. (p. 156)

Los valores, en efecto, al decirnos lo que importa, nos dicen qué cur-
sos de accion elegir. Estan, por lo tanto, indisociablemente unidos a los
mandatos o normas por las que guiamos nuestra accién. Los valores mora-
les son correlativos a las normas morales, si bien estos dos elementos son
irreductibles unos a otros.

La conexién entre valores y normas, asi como la idea de que ambos
forman parte de la esencia de la ética, la encontramos también en la defi-

nicién de moral que encontramos en la Etica de Adolfo Sanchez Vazquez

(1969):

La moral es un sistema de normas, principios y valores, de acuerdo
con el cual se regulan las relaciones mutuas entre los individuos, o
entre ellos y la comunidad, de tal manera que dichas normas, que
tienen un cardcter histérico y social, se acaten libre y conscientemen-
te, por una conviccién intima, y no de un modo mecdnico, exterior o

impersonal. (p. 73)

Sénchez Vazquez (1969) traza una nitida linea divisoria entre ética
y moral. Para este autor, la ética es el estudio cientifico y filoséfico que
tiene por objeto la moral (p. 73). Como puede verse, entonces, el con-
cepto de ética pre-filosdfica que empleamos en este articulo coincide con
lo que este autor llama “moral”, y mds especificamente, con lo que este
autor llamarfa “morales concretas, histéricas, efectivas” (pp. 57 y 63).

Pero més alld de esta diferencia terminolégica, lo importante por el mo-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



122 . MONOGRAFICO

mento es que este autor reconoce dos de los elementos que nosotros con-
cebimos como esenciales en la ética pre-iloséfica: las normas y los valores.

Ahora bien, desde nuestra perspectiva, es necesario reconocer que la
conexion entre normas y valores arroja una cierta concepcién de lo que es
una vida admirable: una concepcién de la vida virtuosa. Esto ha sido reco-
nocido por algunos otros autores contempordneos. Veamos, por ejemplo, la
siguiente definicién (“minima”) de moral, incluida en un popular manual

de filosoffa moral contemporéneo:

[L]a moral es, como minimo, el esfuerzo de guiar nuestra conducta
por razones —esto es, hacer aquello para lo que hay las mejores razo-
nes— al tiempo que damos igual peso a los intereses de cada persona
que serd afectada por lo que hagamos.

Eso nos da, entre otras cosas, una imagen de lo que significa ser

un agente moral responsable. (Rachels, 2007, p. 36)

Vemos en esta concisa definicién de moral que aquello que gufa nues-
tra accién (las razones, que caracteristicamente apelan a normas genera-
les) estd inextricablemente unido tanto a aquello a lo que consecuente-
mente debemos otorgar peso (los valores), como a una imagen correlativa
del agente cuyas acciones concuerdan con dichas normas y valores (un
agente, por lo tanto, moralmente virtuoso o “responsable”).

Por dltimo, veamos c6mo un autor muy reciente introduce el tema de

la motivacién moral:

La moralidad tiene una conexién fntima con la accién. En parte, des-
de luego, esto es porque la moralidad es —o serfa, si hubiera tal cosa
como la moralidad— una gufa para la accién, tanto directamente (al
decirnos qué actos son obligatorios, y qué actos estdn prohibidos)
como indirectamente (al decirnos qué tipo de personas debemos ser

—honestas, confiables, benévolas, etcétera).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 123

Pero la moralidad estd conectada con la accién, mds que nada,
porque los valores morales nos motivan a actuar. Nos jalan o empujan a
actuar toméndolos en cuenta. La moralidad no sélo nos dice gué hacer,
sino que nos motiva a actuar de esa manera. O por lo menos eso le ha
parecido a mucha gente. La moralidad tiene un poder motivador inter-

no. Es parte de su naturaleza misma. (Kagan, 2023, p. 248)

Dar cuenta de la motivacién moral implica, en efecto, esclarecer c6mo
se entrelazan estos tres elementos: los valores que adoptamos, las normas
que seguimos en correspondencia con dichos valores y el tipo de personas
que esos valores y esas normas nos invitan a ser, i.e. los estdndares de
vida virtuosa con respecto a los cuales nos regimos y evaluamos.

La ética es, pues, un discurso —mé&s o menos riguroso, mas o menos
sistemético— que especifica las normas, los valores y las concepciones
de la vida virtuosa vigentes en una sociedad dada. Qué tipo de normas
son las normas especificamente morales (c6mo distinguirlas, por ejemplo,
de las reglas de un juego); qué tipo de valores son los valores morales
(por oposicién, por ejemplo, a valores estéticos o comerciales); y qué tipo
de virtudes son las virtudes especificamente morales (por oposicién, por
ejemplo, a la nocién de virtud performativa en las artes), debe ser especi-
ficado en una teorfa moral acabada. En este articulo, nos hemos limitado
a aludir a la referencia a la vida en comunidad como elemento esencial
para que un valor, virtud, o norma sean especificamente éticos o morales.
En otras palabras, las normas, valores y concepciones de la vida virtuosa
especificamente morales o éticos, son aquellos que conforman un sistema
cuya funcién es asegurar la vida y la coexistencia pacifica de los indivi-
duos que conforman una sociedad (Dussel, 1998, pp. 129-143), propor-
cionar las bases aceptables para la solucién de posibles conflictos (Mac-
kie, 1977, p. 107-111) y, al menos parcialmente, contribuir a dar sentido
a las existencias de esos individuos (Maclntyre, 1984, pp. 226-251).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



124 . MONOGRAFICO

La ética axiomatica

La pregunta que parece pertinente plantear ahora es: ;Qué hace la filoso-
fia con respecto a la ética precritica? ;Qué tarea se autoasigna la filosofia
con respecto a ese sistema tripartito de normas, valores y concepciones
de la vida virtuosa, sistema que antecede a la filosoffa y que acompaiia
a toda sociedad? Pues sin un sistema o cédigo tal es dificil imaginar que
una sociedad pueda sostenerse.

Consideramos que existen al menos dos cosas que la filosoffa puede
hacer con la ética precritica. La primera de ellas es lo que llamaremos
axtomatizacion del sistema. Es decir, la filosofia se da a la tarea de decidir
qué polo debe tener prioridad sobre los otros dos; no sélo eso: una vez que
la filosoffa decide que ha de sistematizar la ética en torno, por ejemplo, a
los valores, la filosoffa puede decidir qué valor es el méds importante. El
polo en cuestién se vuelve entonces una especie de axioma, del cual se
derivan los teoremas del sistema.

Este paralelismo con los sistemas matemaéticos puede verse como exa-
gerado, o al menos de alcance limitado: sélo parece describir algunas
éticas filoséficas que explicitamente tienen la pretensién de presentarse
como sistemas cuasi-geométricos (Spinoza, 2000). Pero dicha reticencia
en contra de nuestra propuesta de llamar axiomatizacién a toda una forma
de hacer ética filoséfica debe ser superada. En primer lugar, porque la
palabra axioma deriva del griego antiguo axia, que quiere decir valor. Por
lo demés, basta para nuestros propésitos con la idea de que los axiomas en
un sistema matemético son los principios fundamentales del sistema de los
cuales se derivan las demds afirmaciones del sistema (i.e. los teoremas).
Esta idea es esencial a los sistemas axiomdticos de las matematicas —
aritmética de Peano, geometrias euclidianas y no-euclidianas, teorfas de
conjuntos estdndar y alternativas, etcétera—, y es nada més que esta idea
lo que necesitamos para entender esta tarea que se autoasigna la filosofia
con respecto a la ética.

Gréficamente, diremos que esta primera tarea de la filosoffa con res-

pecto a la ética consiste en girar el tridngulo de la ética de manera que

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 125

dicho tridngulo se convierta en una pirdmide, con uno de los polos siendo
la punta de la pirdmide y la linea que une los otros dos polos formando la
base de la pirdmide. Adem4s, proponemos alargar la pirdmide de modo
que el tridngulo equildtero original se convertird en un tridngulo isésce-
les. Por ejemplo, si la ética filoséfica axiomética propone que el polo més
importante de la ética es el valor, como, segiin argumentaremos, lo hace
Platén, entonces el anterior tridngulo equildtero de la ética precritica se
convertirfa en un tridngulo isésceles con el dngulo o polo del valor en la
punta. Pero, desde luego, la filosofia bien puede asignar el lugar central
no al valor, sino a alguno de los otros dos polos, como, por ejemplo, a las
concepciones de la vida virtuosa, como segtin argumentaremos, lo hace
Aristételes. En tal caso, el tridngulo de la ética giraria para convertir-
se en una pirdmide cuya punta estarfa constituida por concepciones de
la virtud. Por tltimo, la filosofia también puede decidir que el elemento
prioritario del sistema deben ser las normas de la ética. Argumentaremos
que parte de la filosofia de Kant puede verse de esa manera. En tal caso,
el tridngulo de la ética girarfa para convertirse en la pirdmide en cuya
cdspide estardn las normas.

¢Pueden ejemplificarse histéricamente estas pirdmides con casos rea-
les de filésofos que hayan llevado a cabo una axiomatizacién parecida de
la ética? Creemos que dicha ejemplificacién es posible. No es este el es-
pacio para argumentarlo a cabalidad, y lo que diremos para concluir esta
secci6n tiene necesariamente un cardcter preliminar, pero consideramos
que lo que diremos no es radicalmente diferente de lo que algunas inter-
pretaciones comunes (pero de ningiin modo las unicas) de los filésofos
que mencionaremos, y que por lo tanto dichas interpretaciones pueden ser
recogidas graficamente en las pirdmides que estamos proponiendo.

Empecemos con un caso que dificilmente serfa disputado: la axiologfa.
Por lo menos, la parte de la axiologia que concierne a la ética. La axio-
logia en general es una corriente filoséfica que se dedica precisamente a
jerarquizar los valores, los cuales tiende a concebir como entidades objeti-
vamente existentes (existentes independientemente de que los percibamos

o no ) entidades que no carecen de un aire de familia con las ideas platé-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



126 . MONOGRAFICO

nicas. Desde luego, la axiologia no sélo concibe asf los valores éticos, ni
se dedica sélo a jerarquizar valores especificamente éticos, sino también
los estéticos, politicos, culturales, cientificos, etc. Pero creemos que la
parte especificamente ética de la axiologfa podria representarse como esta
priorizacion de los valores (éticos) por sobre otros polos del sistema ético:
las normas y las virtudes adquieren validez y objetividad en virtud de su
relacién con sus correspondientes valores éticos.

Lo anterior sugiere, naturalmente, otro ejemplo de axiomatizacién en
torno a la nocién de valor. Si se conciben las ideas o formas platénicas
como entidades objetivas cuyo conocimiento inmediatamente dictarfa una
forma de actuar particular, no se estd demasiado lejos de concebir dichas
entidades como valores. De hecho, muchos de los grandes temas de la fi-
losoffa platénica y de la exégesis filoséfica de los textos de Platén, como el
intelectualismo socrdtico-platénico (“nadie hace el mal voluntariamente”)
y el surgimiento del problema del tercer hombre (si la idea de justicia es
ella misma justa, jno se necesitarfa una tercera entidad, que nos permi-
tiera explicar por qué tanto las cosas justas como la idea de justicia son
justas?), sugieren que las ideas platénicas son entidades sui generis, que
tienen elementos que las asemejan a los valores. En cualquier caso, si hay
una idea platénica que ostenta una ontologia sui generis, es la Idea del
Bien. A las demds ideas se les llama esencias; de la Idea del Bien se nos
dice que “se eleva més all4 de la esencia en potencia y dignidad” (Platén
1988, 509 a.). Y dado que esta Idea corona la ontologia, la axiologia y la
ética platénicas, no existe mejor ejemplo de lo que queremos decir acer-
ca de la axiomatizacién de la ética en torno a los valores que la Idea del
Bien y su papel en el pensamiento ético de Platén. La pregunta ;Cémo vi-
vir? —la pregunta mas importante que puede uno hacerse a sf mismo, de
acuerdo con Platén— ha de responderse dirigiendo la mirada a las ideas
y, aunque sea de modo instantdneo e indirecto, atisbando la Idea del Bien.
Creemos que esto puede interpretarse como la derivacién de las reglas de
conducta y las concepciones de la vida virtuosa a partir de la nocién més

fundamental y prioritaria del valor.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 127

Gréfico 2

PLATON

Axiomatizacion de la ética en torno a

VALOR

N CONCEPCIONES DE
LA YIDA VIRTUOSA

Las éticas consecuencialistas, como el utilitarismo, también podrian
concebirse a través de este esquema de axiomatizacién en torno a la nocién
de valor. Si se parte de la idea de que la wtilidad (como quiera que se la
conciba) es un valor supremo, se entiende que una norma como “maximi-
zar la utilidad para el mayor nimero de personas” se deriva precisamente
de la prioridad de la utilidad. Y también ese valor marcarfa la pauta para
juzgar quienes han vivido una vida virtuosa y quienes no lo han hecho.

En contraste con el consecuencialismo, suele hacerse referencia a la
deontologia, la concepcion de la ética segin la cual existen ciertas nor-
mas (deber-ser) cuya validez no estd subordinada a ninguna considera-
cién. Nuestra propuesta gréfica asume esta disyuntiva y propone que la
axiomatizacion en torno a las normas representa un giro del tridngulo de
la ética. La pirdmide, ahora, tiene en su punta las normas, y de ellas de-

ben derivarse tanto los valores como las concepciones de la vida virtuosa.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



128 . MONOGRAFICO

Es virtuosa una vida dedicada al respeto a las normas; es valiosa una
conducta que las observa.

Creemos que hay un autor que puede caracterizarse como el axio-
matizador de la ética en torno a las normas por antonomasia. Cuando
Immanuel Kant habla de las ‘costumbres’ (Sitten), estd hablando precisa-
mente del sistema tripartito de normas, valores y concepciones de la vida
virtuosa. Si se trata de las costumbres en el sentido que Kant llamaria
antropol6gico —es decir, las costumbres que los pueblos de hecho tienen
e histéricamente han tenido—, no se est4 tratando de otra cosa que de
lo que nosotros hemos denominado ética pre-critica. Pero Kant, en tanto
filssofo critico, asume la tarea de dar una teoria de las costumbres. Kant
es un objetivista y un universalista de la moral, asi que existen ciertas
normas, valores y concepciones de la vida virtuosa que tienen una vali-
dez irrestricta, independientemente —cree él— de si algunos pueblos
las han identificado o no. Asf que su teorfa de las costumbres es una des-
cripcién de esas normas, valores y concepciones de la vida virtuosa que
tienen validez irrestricta. Pero hay algo més: la teorfa de las costumbres
tiene una parte absolutamente a priori, i.e. tiene lo que Kant llama ‘pri-
meros principios metafisicos’. Asf que Kant asume la labor de fundamen-
tar la teorfa de las costumbres en su parte metafisica, en esos primeros
principios metafisicos. Es asi como Kant, en los primeros dos capitulos
de la Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, identifica el
principio fundamental de la metafisica de las costumbres, el imperativo
categorico: Obra sdlo segiin aquella mdxima por la cual puedas querer
que al mismo tiempo se convierta en una ley universal (Kant, 2012, p.
126. GMS, AA 4: 421).

Es esta la ley moral, segiin Kant (2005) Es un principio objetivo (ley)
que manda sobre principios subjetivos (médximas). Es decir, es una norma
de normas, y de ella se deriva toda la ética kantiana. En particular, en la
Metaftsica de las costumbres vemos c6mo del imperativo categérico se deri-
van no sélo los principios para regir una comunidad politica —la Doctrina
del Derecho— sino, de manera muy significativa para nosotros, la Doc-

trina de la virtud (Tugendlehre). Kant (2005) es, pues, un ejemplo para-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 129

digmético de la axiomatizacién de la ética en torno a la nocién de normas.

Véase el Grafico 3.

Grafico 3

Axiomatizacion de la ética en torno a

CONCEPCIONES DE (i 5 . VALOR
LA VIDA VIRTUOSA

Por dltimo, consideramos que la ética aristotélica es el ejemplo pa-
radigmdtico de la axiomatizacién de la ética en torno a una concepcion
de la vida virtuosa. Es el hombre virtuoso (spoudaios) y su actuar lo que
debe dar la pauta a todo lo demds, incluso a las reglas que han de seguir-
se y a las cosas que han de elegirse (valorarse). Nétese que Aristételes
primero sistematiza o da coherencia a las nociones precriticas en torno a
las virtudes. Aristételes conceptia las virtudes éticas, todas ellas, como
puntos medios entre dos extremos (el defecto y el exceso de algo). La
valentia es un punto medio entre el defecto (la cobardia) y el exceso (la
temeridad). La generosidad es el punto medio entre la tacafieria (defecto)
y el proceder de quien ofrece todos sus recursos (exceso). Pero este punto

medio no es equidistante: la valentia se parece mds a la temeridad que a

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



130 . MONOGRAFICO

la cobardfa, mientras que la generosidad se parece mds al exceso en el
dar que a la tacaferia. ;Y cudl es la pauta para saber cudndo debemos
proceder més cercanos al defecto que al exceso, o viceversa? M4s impor-
tante adn: partiendo del hecho de la diversidad de pareceres sobre lo que
es lo bueno —pues los malvados (kakos, phaulos) tienen principios y mo-
tivaciones distintos a los del resto de la sociedad—, ;c6mo identificamos
cudles son los verdaderos principios buenos, los principios correctos? La
respuesta de Aristételes es inequivoca: observemos al hombre virtuoso.
El hombre bueno es la medida de todas las cosas buenas (Aristételes,
1993, 1113a15-35).

En otras palabras, del hombre virtuoso, de su vida, se derivan las
normas o estdndares de la accién correcta, y esa vida nos muestra qué

es lo que debemos valorar (elegir) por sobre otras cosas (Rowe, 1979, pp.

177-195). Véase el Grifico 4.

Grafico 4

Axiomatizacion de la ética en torno a

O N

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 131

La pregunta filosoéfica por los fundamentos de la ética

A pesar de sus importantes diferencias, hay un aspecto en comiin en-
tre la ética precritica y la ética filoséfica concebida como axiomatiza-
cién del sistema de normas, valores y concepciones de la vida virtuosa.
Lo que tienen en comin es que la ética como axiomatizacién identifica
los principios fundamentales del sistema y deriva lo que haya de derivar
de ellos, pero no los cuestiona. Al contrario, los asume. En los térmi-
nos de algunos autores contempordneos, como hemos visto, tanto la ética
precritica como la ética axiomética son éticas sustantivas o éticas nor-
mativas. Es decir, la ética axiomdtica se hace desde dentro de la ética.
Identifica los principios fundamentales del sistema, que forman parte del
sistema mismo, justo como en las mateméticas. Los axiomas de la teoria de
conjuntos son ya las primeras proposiciones de la teorfa de conjuntos; los
axiomas de la geometria son ya geometria; los axiomas de la aritmética son
ya aritmética.

Pero, como se sabe, cabe siempre preguntarse de dénde vienen los
axiomas. El que un sistema particular no cuestione sus axiomas no im-
plica que no se puedan cuestionar. De otro modo, nunca se habrian pro-
puesto geometrias no-euclidianas, o teorfas de conjuntos alternativas. Asf
que intelectualmente siempre es posible tomar una distancia critica con
respecto a los axiomas y preguntarse por qué hemos de adoptarlos, si son
los tinicos axiomas (y por lo tanto sistemas) posibles, y qué hacer en caso
de que tengan que coexistir distintos sistemas axiomadticos. En la filosoffa de
las matematicas, existen diferentes posiciones a este respecto. Una posi-
cién realista con respecto a las entidades matematicas (e.g. los nimeros)
sostendrd que lo que hace que los axiomas sean verdaderos es la corres-
pondencia entre nuestras afirmaciones y esas entidades matematicas que
existen independientemente de las capacidades cognitivas de los seres
humanos. De forma que es posible decir, desde esta posicién, que los axio-
mas se justifican por el acceso a esa realidad por medio de nuestro intelec-
to o alguna facultad intuitiva especial. Desde luego, de acuerdo con esta

posicién, o se perciben correctamente esos primeros principios, o no se

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



132 . MONOGRAFICO

perciben. Otras actitudes en filosofia de las mateméticas son radicalmente
distintas. El convencionalismo en filosofia de las matemdticas considera
que los axiomas son precisamente eso: convenciones. Pueden adoptarse, o
no adoptarse; puede aceptarse un sistema de axiomas, o puede aceptarse
otro. ;De qué depende ello? No necesariamente de un acceso a una rea-
lidad matemética extramental, sino a todo un conjunto de circunstancias
que tienen que ver, mds bien, con la funcidn que el sistema matematico
estd llamado a cumplir, tanto por mor de las mateméticas mismas como
por mor de las ciencias empiricas (fisica, biologia, ciencia de datos, etc.)
de las cuales las mateméticas son ya un aspecto indisociable. Las memo-
rables palabras de Groucho Marx—“Esos son mis principios, y si no les
gustan... bueno, tengo otros”— bien podrian utilizarse para describir la
pragmatica actitud general del convencionalismo.

El realismo y el convencionalismo son dos posturas que puede tomar
la filosoffa una vez que se ha intentado situar fuera de un sistema axiom4-
tico y se ha preguntado por los fundamentos racionales de la adopcién de
un sistema de axiomas u otro. Con respecto a la ética, algo similar puede
suceder, y eso da lugar a un gran espectro de posibles formas de com-
prender la ética sustantiva (que incluye tanto la precritica como la axio-
matica). Es decir, una de las tareas que se puede autoasignar la filosoffa
con respecto a la ética es salirse del sistema tripartito de normas, valores
y concepciones de la vida virtuosa, y preguntarse por la plausibilidad, la
racionalidad, la coherencia, la utilidad, y en todo caso por una explica-
cién, de por qué habria de adoptarse un sistema ético particular y no otro.

La pregunta por los fundamentos de la ética se convierte asf en la
pregunta por los fundamentos de los axiomas mismos de la ética. ;Por qué
adoptarlos? ;Tenemos razones suficientes para adoptarlos? Dado que la
ética sustantiva es un sistema prescriptivo, esta pregunta equivale a pre-
guntarse, radicalmente, jpor qué ser éticos? ;Por qué adoptar los valores
de la ética? ;Por qué observar las normas de la ética? ;Por qué admirar las
formas de vida que la ética nos ensefia a admirar como virtuosas?

Si la pregunta es genuina y radical, cualquier respuesta es posible. La

indagacion filoséfica en este sentido tiene una diferencia muy importante

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 133

con respecto a la ética axiomética. La pregunta filoséfica por los funda-
mentos de (los axiomas de) la ética puede resultar en un rechazo de todo
axioma ético, y en un rechazo de todo sistema ético. A esa posicion se le
llama nihilismo: los punks de la ética.

Pero el nihilismo no es la tnica opcién que se puede tomar con res-
pecto a la ética cuando se la trata de comprender desde afuera. La mera
duda de si la ética es un discurso engafioso no necesariamente implica
que la debamos responder con un contundente y univoco St. El nihilismo
cree que toda ética es un discurso ilusorio, engafioso. Si la posicién es
que no necesariamente toda ética, sino sélo alguna ética particular (e.g.,
la judeocristiana, la moderna, etc.) es un discurso engafioso, ello deja la
posibilidad de adoptar alguna otra ética, es decir, de proponer una trans-
valoracién de los valores de esa ética particular. La filosoffa de Friedrich
Nietzsche puede entenderse en este sentido.

Otra actitud, menos extrema, pero no menos critica, es heredera de
Thomas Hobbes (2007, caps. 13-17). La moral es una especie de instru-
mento. El c6digo de la ética es precisamente ese sistema tripartito nor-
mativo que nos permite coexistir, como individuos, en sociedades. En la
medida en que posibilita la coexistencia de individuos en sociedad, dicho
discurso no deberia ser rechazado; no, al menos, si asumimos como bueno
el que haya individuos humanos, y que coexistan en sociedades. Pero esta
posicién no cree que haya algo més all4 de los propios intereses de los
individuos humanos en sociedad que justifique definitivamente la adop-
ci6n de una ética u otra. Mds atin, la ética, segiin esta perspectiva, tiene
sus peligros. A ese discurso normativo-sustantivo que llamamos ética se
le puede “pasar la mano™: sublimado, sacralizado, reificado, petrificado,
interiorizado hasta el tuétano fisico y mental, el discurso de la ética puede
ser opresivo y cruel, en la medida en que tiende a inmiscuirse en nuestras
existencias de tal manera que hace nuestras vidas menos vivibles. El sub-
jetivismo de Leslie Mackie (1977) y la critica de la moralidad en Bernard
Williams (1985, cap. 10) pueden ser entendidos en este sentido. También
las criticas al discurso moral desde el psicoandlisis pueden entenderse en

este sentido (Freud, 2017) La explicacién de la génesis del discurso ético

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



134 . MONOGRAFICO

a partir de marcos conceptuales de la biologia evolutiva también suele
apuntar en esta direccién (Joyce, 2001, cap. 6).

Del otro lado del espectro se encontrarian filosofias que ven bajo una
luz mucho més decididamente favorable el sistema tripartito de la ética
sustantiva. Y aquf la indagacién filoséfica puede bien reconocer sus pro-
pios limites y echar mano de fuentes no fundamentadas racionalmente
para colocar los primeros ladrillos que subyacen a la construccion ética.
Por ejemplo, si alguien parte de una creencia fundamental —a la que lle-
ga por un acto de fe— de que existe un principio regulador todopoderoso
de la vida mundana y extramundana (por ejemplo, un dios justiciero todo-
poderoso y omnisciente), entonces puede facilmente argumentar que hay
que ser éticos, a menos que queramos ser castigados eternamente. Esa es
su respuesta a la pregunta: jpor qué ser éticos?

Pero la fundamentacién de los axiomas éticos puede venir de fuentes
laicas. Spinoza deriva la ética de una posicién metaffsica monista y de una
forma originalisima de concebir la relacién mente-cuerpo. Estas posicio-
nes, en principio éticamente neutras, defendidas en las primeras dos par-
tes de la Etica demostrada segtin el orden geométrico, dan lugar, a través
del crucial concepto de “conato” —el esfuerzo por perseverar en su ser
que, segtin Spinoza (2000, partes I1I-V), toda entidad tiene—, a un siste-
ma normativo sustantivo defendido en las tres tltimas partes de la obra.

Finalmente, podria argumentarse que la verdadera batalla de la Funda-
mentacion de la metafisica de las costumbres de Kant se da, no en los pri-
meros dos capitulos de la obra, sino en el tercero y dltimo. Habiamos notado
en la seccién anterior que los primeros dos capitulos identifican el principio
supremo de la moralidad. Eso sigue siendo cierto, y también es cierto que
el propio Kant caracteriza eso como la fundamentacion de la teorta de las
costumbres en su parte metafisica. Pero Kant (2012, GMS, AA 4: 450) no
ignoraba que la pregunta decisiva atin quedaba sin responder: jEn qué se
fundamenta la metafisica de las costumbres? ;Por qué obedecer el impera-
tivo categorico? ;jPor qué el axioma supremo de la ética debe ser una obli-
gacién para mi? En otras palabras: ;Desde dénde obliga la moralidad? Esa

pregunta no se responde simplemente con identificar como axioma supremo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 135

al imperativo categérico —principio que Kant (2012, GMS, AA 4: 433) en
ocasiones llama “axioma” (Grundsatzt)— y derivar de él todo el sistema
moral. Esa pregunta se responde en el tercer capitulo de la obra, en el que
Kant echa mano de su doctrina del idealismo trascendental —una doctrina,
en principio, éticamente neutra (2012 GMS, AA 4: 451- 455).

Por lo demés, existe la posibilidad de permanecer en la duda con res-
pecto a si la ética es un discurso engafioso. El escepticismo moral contem-
pordneo argumenta que no es posible decidir si una creencia moral estd
absolutamente justificada, i.e. justificada de tal manera que puedan descar-
tarse posiciones extremas antiéticas como el nihilismo (Sinnott, 2006, caps.
4-6). o puede argumentarse que hay algo absurdo en la mera pretensién de
ocupar una posicién éticamente neutra y preguntar, desde ese supuesto lu-
gar, jpor qué ser éticos? En la Metafisica de las costumbres, especificamente
en la seccién XII de la Introduccién a la Doctrina de la virtud, el Kant
(2005, MS AA 6: 399-403) de vejez parece argumentar en esa direccién.

Nuevamente: estas observaciones a manera de ilustracién no tienen la
més minima pretension de ser exhaustivas. No pretendemos exhaustividad
ni al enumerar las posiciones que se pueden adoptar al tratar de compren-
der la ética “desde afuera”, ni mucho menos al describir estas posiciones
filos6ficas que nos han servido de ilustracién. Lo que es importante para
nosotros es que se comprenda que estas son posiciones filoséficas que se
pueden tomar con respecto a los axiomas de la ética, y por lo tanto con
respecto al sistema ético en su totalidad. Por lo tanto, estas posiciones o
cuestionamientos de la ética parecen hacerse (en principio) “desde fuera”
del sistema: es desde fuera que se pregunta si se han de adoptar o no los
axiomas de un sistema ético en su totalidad, y por qué razones. Es desde
fuera de la ética que se pretende preguntar: jPor qué ser éticos? Por lo tan-
to, esta indagacién constituye un tipo de tarea autoasignada de la filosofia
muy distinto del tipo de tarea que se autoasigna la filosoffa al emprender la
tarea de axiomatizacién de la ética. Es por ello que se necesita una nueva
forma grafica de representar esta nueva indagacién. Proponemos que, en
este caso, se conciba el tridngulo de la ética como representando cualquier

ética sustantiva, tanto precritica como axiomdtica en cualquiera de sus tres

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



136 . MONOGRAFICO

jerarquizaciones (i.e. ya sea que se ponga en la punta de la pirdmide alguna
norma, algtin valor, o alguna concepcién de la vida virtuosa), y que se repre-
sente la indagacién filoséfica como, de alguna manera, fuera, o pretendiendo

estar afuera, del tridgngulo. Asf pues, presentamos el Gréfico 5.

Grafico 5

La pregunta por los fundamentos
de la élica (La pretension de

susfantiva

(Prefiloséfica y Axiomética)

La pretensién de hablar desde fuera del sistema es lo que caracteriza
esta tarea autoasignada de la filosofia con respecto a la ética, y lo que la
distingue tanto de la ética precritica como de la axiomatizacion filoséfica

de la ética. Y es esto lo que pretendemos representar con nuestro Grafico 5.
Conclusiones
Podemos concluir haciendo un sencillo diagrama de los tres significados

generales de la palabra ética que hemos desglosado. En este diagrama,

primero hacemos que la ética se bifurque en pre-filoséfica y filoséfica;

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL TRIANGULO DE LA ETICA: UNA PROPUESTA GRAFICA 137

pero, mientras la ética filoséfica sea axiomética, debe ser concebida como
compartiendo con la ética pre-filoséfica la caracteristica de ser, ambas,
éticas sustantivas —mientras que, si la préctica filoséfica pone en cues-
tion los principios fundamentales de la ética pre-filoséfica, deja de ser una
ética sustantiva para convertirse en la pregunta filoséfica por los funda-

mentos de la ética. Se trata de nuestro sexto y dltimo gréfico, el Grifico 6.

Grafico 6

ETICA

-~ FILOSOFICA

Un sistema tripartita que incluye normas,

valores y concepciones de la vida virtuosa.

Toda sociedad la tiene: no es necesario que = 24

haya filésofos en una sociedad para que AXIomahca

e uica prcitica it laldeadelBen  Elhombrevirtuoso  El impemtig categ6rico
[ (]

Efica pre-crifica
o pre-filoséfica
Kant
VALORES NORMAS . . .

o O i

de la metafisica de
\ / las costumbres)

CONCEPCIONES DE
LA VIDA VIRTUOSA

Axiologia Consecuencialismo Deontologia

Jerarquizacion de los E.g. Utilitarismo: Existen ciertas normas

valores y sistematizacion Prioridad a (deber-ser) cuya validez
de la ética en torno la utilidad no esta subordinada a
alosvalores ninguna consideracion

ETICA SUSTANTIVA

La pregunta por los fundamentos de la ética i g

@ Nihilismo, relativismo moral, fransvaloracién de los valores
de una moral parficular, efc.

@ Metastica

Fundamentacién teolégica de la éfica (juicio final)

[ ]
. Fundamentacién mefafisica laica de la éfica
(Spinoza caps. | y Il de la Efica; Kant y el fercer capitulo de la fundamentacién).

Declarar la pregunta incontestable (escepficismo moral) o absurda
(Kant en la Mefafisica de las costumbres).

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



138 . MONOGRAFICO

Referencias

Aristételes (1993), Etica Nicomédquea, Madrid, Gredos.

Buchanan, E. y Zimmer, M. (2023). Internet Research Ethics, en Edward N. Zal-
ta & Uri Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford.

Carens, J. (2013). The Ethics of Immigration, Oxford, Oxford University Press.

Dussel, E. (1998). Etica de la liberacién. En la edad de la globalizacién y de la
exclusién. Madrid, Trotta.

Freud, S. (2017). El malestar en la cultura, Madrid, Akal.

Hobbes, T. (2017). Leviathan, o la materia, forma y poder de la repiiblica eclesids-
tica y cil, México, Fondo de Cultura Econémica.

Joyce, R. (2001). The Myth of Morality, Cambridge, Cambridge University Press.

Kagan, S. (2023). Answering Moral Skepticism, Oxford, Oxford University Press,

Kant, I. (2012). Fundamentacién para una metafisica de las costumbres, Madrid,
Alianza Editorial.

Kant, 1.(2005). Metafisica de las costumbres, Madrid, Editorial Tecnos.

Kant, 1.(2013). Critica de la razon prdctica. Madrid, Alianza Editorial.

Lukes, S. (2001). Relativismo moral, Madrid, Paidés.

Maclntyre, A. (1984). Tras la virtud, Barcelona, Editorial Critica.

Mackie, J.L.(1977). Ethics: Inventing Right and Wrong, New York, Penguin.

Pabst, M. (2013) Bioethics en Hugh LaFollete (ed.) The International Encyclope-
dia of Ethics. Oxford: Blackwell.

Platén, (1988). Repuiblica, en Didglogos 1V, Madrid, Gredo.

Rachels, J. (2007). Introduccion a la filosofia moral, México, Fondo de Cultura
Econémica.

Rowe, C. (1979). Introduccién a la ética griega, México, Fondo de Cultura Eco-
némica.

Sénchez Vazquez, A. (1969). Etica, México, Grijalbo.

Sinnott, W. (2006) Moral Skepticisms, New York, Oxford University Press.

Sinnott, W. (2006). Moral Skepticisms, New York, Oxford University Press

Spinoza, B. (2000). Etica demostrada segiin el orden geométrico, Madrid, Edi-
torial Trotta.

Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy, Cambridge, Mass: Har-
vard University Press.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



Derrida. El encuentro, una resistencia

a las violencias

Derrida. The encounter, a resistance to violence

Ma. Centeocihuatl Virto Martinez"
Manuel Reynoso de la Paz"™
Martha Patricia Lépez Judrez™

Resumen

En este trabajo se reflexiona a partir
de la nocién de encuentro que plan-
tea Derrida en su texto Schibboleth
para Paul Celan. El “encuentro” nos
permite una visién mds amplia sobre
las probleméticas de violencias que
padecen a diario las infancias, las
personas migrantes y los colectivos de
busqueda de personas desaparecidas.
Ante estas violencias constantes y sis-
teméticas, surge el acompafiamiento
otro, una politica de resistencia que
permite nuevas formas de construir

Abstract

The work reflects on the notion of
encounter that Derrida raises in his
text Schibboleth for Paul Celan.

The “encounter” allows us a further
vision of the problems of violence
that children, migrants and groups
searching for missing persons suffer
daily. In the face of this constant
and systematic violence, another
accompaniment is presented, a policy
of resistance that allows another way
of building community and collective
responstbility.

* Doctora en Ciencias Sociales por la Universidad Auténoma del Estado de Morelos (UAEM). Pro-
fesora en el Centro Interdisciplinario de Investigacién en Humanidades y Ciencias Sociales (CIIHu),
adscrito al Instituto de Investigacién en Humanidades y Ciencias Sociales (ITHCS) de la misma uni-
versidad. Es miembro del Seminario Figuras del discurso (UAEM). ORCID: 0000-0002-5256-6300

“ Doctor en Docencia por el Colegio de Estudios Superiores Rubinstein. Profesor en el Centro Inter-
disciplinario de Investigaciéon en Humanidades y Ciencias Sociales (CIIHu), adscrito al Instituto de
Investigacién en Humanidades y Ciencias Sociales (IIHCS) de la Universidad Auténoma del Estado
de Morelos (UAEM). Es miembro del Seminario Figuras del discurso de la misma universidad. OR-
CID: 0000-0002-8591-7701

“* Licenciada en Derecho por la Facultad de Derecho y Ciencias Sociales de la Universidad Au-
ténoma del Estado de Morelos (UAEM), México. Actualmente es estudiante de la Licenciatura en

Filosoffa en el Centro Interdisciplinario de Investigacién en Humanidades (CIIHu) de la misma uni-

versidad. Es miembro del Seminario Figuras del discurso (UAEM). ORCID: 0009-0009-9986-0994

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



140 I. MONOGRAFICO

comunidad y asumir una responsabili- Keywords

dad colectiva.

Palabras Clave Childhoods, resistance policies, other
accompaniment, migrants, search

Infancias, politicas de resistencia, groups
acompafiamiento otro, migrantes, co-
lectivos de bisqueda

as violencias extremas dejan una huella, una marca vy, con ello,

una fecha. Marcas y fechas inscritas en el cuerpo y la memoria,

tanto de manera singular como colectiva. El texto Schibboleth para
Paul Celan de Derrida nos ayuda a reflexionar sobre las violencias que
padecen las infancias, las mujeres, las personas indocumentadas, los co-
lectivos de bisquedas de desaparecidos y desaparecidas. Todas éstas son
huellas de violencias singulares y colectivas.

La nocién de encuentro, analizada por Derrida, nos ayuda a enrique-
cer la comprensién del acompafiamiento otro, una de las politicas de re-
sistencia presentes en colectivos de mujeres y grupos que sufren multiples
violencias. La nocién nos ayuda a observar esos acontecimientos que se
presentan una sola vez dejando una huella, una marca, pero también la
promesa de un encuentro: la posibilidad de que elementos heterogéneos
se encuentren.

El propésito del presente trabajo es reflexionar sobre y desde el acom-
pafiamiento otro, una de las politicas de resistencia que permiten el en-
cuentro con las otredades, con las diferencias y con eventos singulares
que han quedado marcados por diversas violencias. La nocién de encuen-
tro que Derrida desarrolla en su texto Schibboleth para Paul Celan nos
ayuda a reflexionar sobre diversos elementos relacionados con el acompa-
fiamiento otro que realizan las mujeres. A través del andlisis de la nocién
de fecha, se entrelazan conceptos como acontecimiento, retorno, inscrip-
ci6én, marca, lengua, palabra enmarcada, limite y encuentro. El encuentro
con el otro se da mediante el poema, la literatura o la filosoffa.

Derrida (2002) nos dice: “en el anillo tnico de su constelacién, una

‘misma’ fecha conmemora acontecimientos heterogéneos que de golpe se

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 141

aproximan uno al otro, por més que se sepan, sigan siendo, y deban seguir
siendo infinitamente extrafios” (p. 24). Esto es lo que se llama el encuen-
tro, el encuentro con el otro, haciendo referencia a Celan y al descubri-

miento del Meridiano. Nos dice Derrida:

En el Meridiano, es también el hallazgo, el encuentro del lugar, el

descubrimiento del propio Meridiano:

[...] Encuentro lo que une y lo que lleva al encuentro como el

poema.

Encuentro algo —como el lenguaje— inmaterial, pero terrenal,
terrestre, algo circular, que vuelve sobre s mismo a través de ambos
polos y a la vez atraviesa —cosa graciosa— incluso los tropos: descu-

bro... un Meridiano. (p. 26)

La fecha permite el retorno del poema, del suceso, pero es un

retorno diferente, distinto. Nos dice Derrida:

Se hace necesario, sin perder la memoria hablar de la fecha que ya
habla por si misma: la fecha, por un simple acontecimiento, por la
inscripeién de un signo “a titulo de informacién”, habra roto el silen-
cio de la singularidad pura. Pero para hablar de ella, hay también
que borrarla, hacerla legible, audible, inteligible mds all4 de la pura
singularidad de la que habla. [...] ...esa fecha a la que habla, la fecha
de otro u otra que se alfa extrafiamente, en el secreto de un encuentro
[d“une rencontré], un secreto de ocasién [de rencontré], con la misma

fecha. (p. 22)

La nocién de fecha y encuentro nos permite hablar de cada violen-
cia inscrita en los colectivos de busqueda, feminicidio, infantifeminicidio,
desaparicion forzada, caravanas de migrantes, etcétera. Cada fecha retor-

na, denunciando las marcas, las huellas de edad, género, clase y raza ins-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



142 I. MONOGRAFICO

critas en los cuerpos de las nifias, mujeres, hombres y demés colectivos.
En la dindmica de retorno, de regreso, la fecha anuncia la posibilidad de
un retorno otro.

El poema es un todo: un encuentro, un didlogo con el otro. El poema
nos trae a la memoria lo datado, lo fechado. Nos recuerda que solo tuvo
lugar “una vez”. El poema nos hace recordar y no olvidar lo que comunica.
Derrida ve en el poema, la poesia, la literatura y la filosofia ese lugar de
encuentro y, en la fecha, lo fechado.

Pensamos el encuentro como ese espacio de resistencia para no olvidar
las injusticias cometidas contra las infancias, las mujeres, los colectivos
de bisqueda, los y las migrantes y las violencias que les infligimos, asf
como los procesos de justicia que les debemos. Cada infantifeminicidio,
feminicidio, desplazamiento forzado y asesinato trae consigo los nombres
e injusticias de quienes han sufrido las mdltiples violencias extremas por
su edad, género, raza, clase y que claman justicia, una memoria viva y
critica; esto producen “Palabras atravesadas por una multiplicidad de
sentidos” (Derrida, 2002, p. 44).

Una sola vez

“Una sola vez: la circuncisién sélo tiene lugar una vez” (Derrida, 2002, p.
11). La marca que se inscribe en el sexo de los nifios judios, esa marca de
identidad y de pertenencia es inscrita en el cuerpo, una marca que ocurre
una sola vez, que queda fechada. En el documental Por otra parte, Derri-

da, nuestro filésofo nos dice:

Siempre que la inscripcién deja una marca en el cuerpo, una marca
que trabaja en el inconsciente y no simplemente en una memoria,
una rememoracién consciente, siempre que la huella va m4s alld de
la presencia y de la conciencia, de alguna manera nos remite a algo
asf como una circuncision. En ese lugar que no es cualquiera, en ese
lugar que rodea al pene, que es al mismo tiempo un lugar del deseo,

de ereccién, es evidente que la escritura como escritura del cuerpo,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 143

encuentra allf su lugar, un acontecimiento en el cual el sujeto recibe
la ley desimétricamente. Antes aun de hablar, de elegir su pertenen-

cia, es marcado por la comunidad. (Fathy, 1999)

La reflexién de nuestro filssofo argelino-francés aborda el encuentro
de esos nifios con una ley desimétrica, la cual se inscribe en sus cuerpos.
En la infancia se recibe una marca identitaria, una identidad social, sin
preguntar si se acepta o no; se realiza un corte en el cuerpo, y es diffcil
pensar que ese corte no tenga rastros de violencia. Se inscribe una huella
singular de cardcter social-comunitario en todos los nifios judios.

Nuestro estudio también aborda la violencia extrema que sufren las
nifias, y la reflexion de Derrida aborda la circuncisién masculina, el cor-
te en torno al pene (schibboleth), en ambos casos hablamos de una ley
desimétrica que se inscribe en los cuerpos de las infancias. Pero Derrida

enuncia una hipétesis:

Mi hipétesis es que hay equivalentes —pero sobre esos equivalen-
tes habria que hacer muchos discursos— hay equivalentes en cada
cultura. Podrfamos hablar de una suerte de circuncisién metaférica,
alegérica, tropica. Pero siempre hay una huella, corte, incisién, ins-
cripeién, marca en el cuerpo, encontramos una figura de la circunci-
sién. Lo que quiere decir que, en todos los textos que hablo de esto, de
marcas, de schibboleth, de huella, de inscripcién, un signo es hecho
del lado de la circuncisién. (Fathy, 1999)

Nos preguntamos: jpodemos encontrar elementos en el pensamiento
derridiano que nos permitan hablar de las violencias contra nifias, ado-
lescentes y mujeres, cuando su reflexion en Schibboleth para Paul Celan
se centra en la circuncisién masculina, ese corte en torno al pene de los
hombres judios o marcas identitarias para identificar a los propios y ex-
trafios? Como se mencioné antes, en el texto se presenta una figura de la
circuncisién, un acontecimiento que ocurre una sola vez. Nuestro autor

hace referencia al cardcter femenino de la enunciacién “una sola vez”,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



144 I. MONOGRAFICO

“una vez”. Esa marca, esa huella que se inscribe “una sola vez”, también
se inscribe en los cuerpos de las nifias asesinadas por la violencia extrema
del infantifeminicidio. Nuestra reflexién se centra en ese equivalente, en
ese signo del lado de la circuncisién en los cuerpos de las nifias, que se
presenta en las paginas de crimenes como un hecho aislado, sin conexién
con la violencia de género, con la edad y con los derechos humanos de las
nifias. Este acontecimiento las excluye de los procesos de justicia, las deja
en el olvido por ser cuerpos que poco importan, por ser infancias no pro-
ductivas, cuya productividad atn estd lejos en la adultez. Ese signo es el
que nos interesa visibilizar al hablar de infantifeminicidio, esa violencia
extrema inscrita en los cuerpos de las nifias.

Pensamos el infantifeminicidio como una marca, una huella que se
inscribe desde la edad, el género, la clase y la raza, una enunciacién de
exclusién y olvido en los procesos de justicia.

La escritura en el cuerpo se inscribe una sola vez como la extirpacién
total o parcial de los genitales externos (ablacién) que sufren las nifias y
adolescentes en Africa, Oriente Medio y Asia. Una sola vez se les inscribe
de forma asimétrica las violencias para pertenecer al grupo o marcar una
adultez o condicién para el matrimonio, son marcas que se presentan una
sola vez, un acontecimiento que actda de forma inconsciente, que reme-
mora las violencias sociales. Hay escrituras en el cuerpo que no se con-
sultan si se estd de acuerdo o no, son huellas que acontecen una sola vez.
Esa tnica inscripcién no se mantiene como un hecho aislado, sino que se
dispone en cada etapa de la vida de las nifias y adolescentes. La violencia
no es la misma, no es una repeticiéon semejante, sino una distinta, con una
diferencia reiterada. Una sola vez es a la vez tnica y parte del continuum
de violencias.

En el documental De Nadie (2005) escuchamos el testimonio de un
joven de 16 afios llamado José Medina que va a los Estados Unidos a tra-
bajar con su hermano, va en busca de una oportunidad, pero en el viaje al
intentar subir al tren (la Bestia) en Veracruz resbala y el tren le corta un
brazo. Otro joven que viajaba con su madre y padre ve c6mo la Mara los

asesina mientras él estd escondido y lo tinico que puede hacer es cubrir

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 145

con hojas lsu cuerpos para poder seguir. Marfa es violada por la Mara y ya
no piensa volver con su familia “porque no tiene cara para verlos después
de lo sucedido” (Dirdamal, 2005). A ellos y ellas; a todos se les inscribe
una sola vez una marca, les queda una escritura en el cuerpo que se re-
memorard una y otra vez.

Derrida (2002) nos dice que para Paul Celan la fecha nos enuncia:
“Mejor, contemplar c6mo se entrega a la inscripcién de fechas invisibles,
ilegibles quizd: aniversarios, anillos, constelaciones y repeticiones de
acontecimientos singulares, unicos, irrepetibles: “unwiederholbar”, esa
es su expresion” (p. 13).

Se presentan acontecimientos que evocan singularidades tnicas que
se recordardn cada vez que esa fecha retorne, que se vuelva a presentar,

de forma distinta, pero que retorna.

Pronunciar

“Deberfamos hacer un largo y pensativo alto a lo largo de las fronteras
lingiifsticas, alli donde, como sabéis, hay que pronunciar bien schibbo-
leth para tener derecho de paso, en realidad derecho a la vida” (Derrida,
2002, pp.11-12). Este autor analiza uno de los efectos de la palabra schib-
boleth, la correcta pronunciacién permite identificar a los propios y a los
extrafios. Los integrantes de la comunidad efraimita son identificados por
no pronunciar correctamente la palabra, situacién que les excluye e impi-

de el paso. Nos dice Derrida (2002):

La palabra schibboleth, si existe alguna, nombra, en la mdxima ex-
tensién de su generalidad o de su uso, toda marca insignificante, ar-
bitraria, por ejemplo, la diferencia fonemdtica entre shi y si cuando
se hace discriminante, decisiva y tajante. Esta diferencia no tiene
sentido por sf misma, pero se convierte en eso que hay que saber
reconocer y sobre todo marcar para dar el paso, para pasar la frontera
de un lugar o el umbral de un poema, verse conceder un derecho de

asilo o de habitacién legitima de una lengua. Para dejar de estar fuera

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



146 I. MONOGRAFICO

de la ley. Y para habitar una lengua, se hace necesario disponer ya
del schibboleth: no solo comprender el sentido de la palabra, no solo
saber ese sentido o saber cémo habria que pronunciar una palabra (la
diferencia de h, o ch, entre shi y si: eso lo sabfan los efraimitas) sino

poder decir cé6mo hay que hacerlo, c6mo hay que poder decir. (p. 49)

Poder pasar un umbral, una frontera, una puerta es tener el acceso de
trdnsito. Un trdnsito entre lenguas, un trdnsito seméntico. Schibbolet es
una palabra que permite o niega el paso, es una palabra que reconfigura
las lenguas y las précticas sociales. Esas fronteras arbitrarias que confi-
guran otras précticas, esas que posibilitan otras relaciones con lo extraiio,
con lo diferente, con lo otro.

Los colectivos de busqueda han realizado transitos seménticos en sus
précticas en la bisqueda de sus seres ausentes. Rastrear es una palabra
que implica la bisqueda de sus tesoros o seres queridos. Mirna' narra en
el documental Te nombré en el silencio (2021) que, al denunciar la desapa-
ricién de su hijo en el Ministerio Piblico (MP), le dijeron que ellos no sa-
lian a buscar. Es entonces que ella le promete a su hijo que ird a buscarle
hasta encontrarle. Identifica que en su entorno son 34 personas o familias
con familiares desaparecidos. Ellas empiezan a esculcar, a escarbar la
tierra y el cinco de diciembre del 2014 encuentran cinco cuerpos en una
fosa. Mirna es entonces detenida y se le cuestiona: ;Quién le habia dicho
[que ahf estaban esos cuerpos]? ;C6émo los habia encontrado? ;Con quién
o quiénes tenfa relacién porque ella encontraba cuerpos y ellos no? La
difusién que se dio por su detencién hizo que el periodista Javier Valdés
se acercara a ellas y las nombrara Rastreadoras, y asf se les conoce desde
diciembre de 2015 (Virto y Reynoso, 2022). Las rastreadoras rastrean con
el cuerpo: su cuerpo es una herramienta de bisqueda.

“Una fecha serfa como el gnomon de esos meridianos” (Derrida, 2002,
p- 29). Un gnomon es un indicador de la hora en los relojes, es una he-
rramienta que ayuda a fijar la fecha; de igual forma, la varilla que usan

' Mirna Medina Quifiénez, su hijo Roberto Corrales Medina desaparecié el 14 de julio de 2014 en

El Fuerte, Sinaloa.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 147

los colectivos de busqueda ayuda a fijar la fecha de encuentro de sus te-
soros, de sus corazones. Es una herramienta ligera que facilita los largos
recorridos en las busquedas, se complementa con la herramienta-cuerpo,
especificamente con el olfato: la nariz. Cuando se identifica una posible
fosa se entierra la varilla y, al sacarla, se huele la punta para identificar si

en el lugar hay tesoros o corazones.
Acontecimiento poético

La nocién de politicas de la resistencia es tomada de la filésofa Ana Maria
Martinez de la Escalera y alude a las practicas que las mujeres emplean
para enfrentarse al Estado o a las instituciones que desarrollan politicas
de exclusién, persecucién, dominio, segregacion y exterminio. Son prac-
ticas que enuncian y denuncian violencias, enumeran y describen estas
violencias, asi como desarrollan otras formas de organizacién, de convi-
vencia y de acompaiiamiento otro. Estas précticas suelen ser realizadas
por mujeres que acompailan a otras mujeres que sufren violencias extre-
mas como la exclusién, persecucién y exterminio. Este acompaiiamiento
no tiene un sentido utilitarista, sino que es un acompafiamiento solidario.

En el documental Te nombré en el silencio, las rastreadoras nombran a
sus seres desaparecidos como tesoros. Mirna y el colectivo narran lo im-
portante que es encontrar a sus familiares, que regresen: es un momento
de suma importancia; es encontrar lo més preciado. Es como si el familiar
dijera: “He vuelto” (Espinosa de los Monteros, 2021). Cuando las rastrea-
doras salen a buscar cantan u oran. Dicen: “una sefial que me conduzca al
paradero de los restos de mi hijo, por favor, te lo suplico, que en tinieblas
hoy se encuentra mi sendero” (Espinosa de los Monteros, 2021). Ellas

estdn dispuestas a todo, nos dicen:

Nosotros estamos buscando a nuestros tesoros y si un dfa viene el
Diablo y nos dice: “Aqui estd un tesoro”, cada una de las rastreadoras
se va a agarrar de la cola o de la mano del Diablo y se va a ir con él a

buscar a su tesoro.(Espinosa de los Monteros, 2021)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



148 I. MONOGRAFICO

Otra forma de nombrar es llamarlos “corazones desaparecidos”, como
en Morelos los llama Lina.

Encontrar corazones o tesoros, cuerpos también ha llevado a la préctica
de llorar, de llorarle a la persona encontrada como si fuera su familiar,
como si fuera la madre que encontré a su hijo. No importa que no se tenga
un lazo sanguineo; se tiene un lazo producto de violencias extremas, de
dolor, de tristeza y de alegria al ser encontrado, encontrada, desenterrado
o desenterrada. En una de las bisquedas de campo de la Cuarta Brigada

de Biisqueda, dofia Reyna Barrera lloré y rezé en voz alta:

“Ten piedad y misericordia, sefior. Sélo ti sabes cémo sufrié estd
persona”. El equipo médico intent6 calmarla. “Tome esto y respire,
abuela”, le dijeron al suministrarle un calmante.

“Yo estoy bien. Quiero llorarle porque nadie sabe que estd aqui.
Sus padres no saben. Est4 aqui solo y yo le voy a llorar porque alguien
tiene que hacerlo”, contesté doiia Reyna, quien busca a su hijo Luis
Javier, desaparecido en Poza Rica, Veracruz, en 2011. Cerca de ella
dos mujeres de Iguala también rompieron en llanto y se abrazaron.
“,Y cudndo vamos a encontrar a nuestros hijos? ;Cudnto tiempo més
sin saber de ellos?... tanto tiempo, Dios mfo... jcudnto mas?” (Jimé-
nez, 2019)

Los colectivos tienen una relacién diferente con sus seres queridos;
para ellas no son caddveres, restos humanos, muertos, occisos o cifras,
son sus seres queridos, sus corazones, sus tesoros que se encuentran al
rastrear. Este nombrar diferente nos hace visibilizar que la violencia de la
desaparicion forzada se inscribe en personas que son violentadas y exclui-
das por instituciones gubernamentales, sociales y criminales. Pero ante
este nombrar cosificante se opone un nombrar diferente y amoroso, porque
son hijos, hijas, esposos, hermanos, hermanas, son personas a quienes se
les espera en casa.

El feminicidio de Ingrid Escamilla y el trato que dio la prensa hicieron

que las colectivas feministas revirtieran una narrativa revictimizante y

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 149

violenta. Se logré que, al realizar una bisqueda en internet sobre el caso
de Ingrid, se encuentren imdgenes festivas, de ella alegre, de flores, de
imdgenes que nos recuerden la importancia de una vida que ya no esta.
Que recordemos esa fecha, esos acontecimientos heterogéneos, rememo-
rando la vida de Ingrid, la exigencia de justicia y la no repeticién de vio-
lencias extremas a las nifias y las mujeres.

Esta accién de las colectivas, al transformar el lenguaje visual y na-
rrativo, evoca lo que Derrida sefala: “es cada vez un idioma lo que una
fecha nos da a pensar, conmemorar o bendecir. A cruzar también en una
traduccién posible-imposible” (Derrida, 2002, p. 32) . En este gesto, las
colectivas feministas datan la vida de Ingrid, no solo como un régimen
transitivo que marca el acontecimiento del feminicidio, sino como un régi-

men intransitivo que permite que su memoria permanezca viva:

Y si la forma idiomdtica de mi pregunta puede parecer intraducible,
es porque juega con el doble registro del verbo datar. En francés o en
inglés [o en castellano]. Régimen transitivo: dato un poema. Régimen
intransitivo: un poema data si envejece, si tiene una historia y una

cierta edad. (Derrida, 2002, p. 32)

Al recordar y traducir la violencia hacia imdgenes de resistencia y
dignidad, se resignifica su historia, convirtiéndola en un acto politico de

memoria y justicia.

Cicatrices en el cuerpo
Derrida (2002) nos dice:

Para que este espacio democrdtico se abra, hace falta que, en cada
uno, ciudadano o ciudadana, hace falta que en cada uno esta multipli-
cidad de voces sea liberada en la medida de lo posible. Es necesario
que los ciudadanos o ciudadanas traten desde dentro este problema

de las voces, de la diferencia sexual, de los fantasmas, para poder tra-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



150 I. MONOGRAFICO

tarlo como se debe desde afuera. Si soy tirdnico dentro de mf tendré
tendencias a serlo afuera. Es por eso que la politica pasa también por
una especie de autoandlisis, por una suerte de experiencia de sf. Si
uno no trata bien su inconsciente, si el autoandlisis no estd siempre
llevandose a cabo, el ejercicio de la responsabilidad politica resulta

dafiado. (Fathy, 1999)

Esta violencia, como sefiala Derrida, no sélo se manifiesta externa-
mente, sino que también se enraiza en el interior de las personas. Para
que la democracia florezca, es crucial que cada ciudadano abrace sus
propias voces unicas, enfrente sus luchas internas y reconozca las com-
plejidades del género, la sexualidad y la historia personal, porque cuando
descuidamos nuestro yo interior, nuestra capacidad de participar activa-
mente en la politica se dificulta.

Derrida nos recuerda que siempre debemos tomarnos el tiempo para
reflexionar sobre nosotros mismos y asegurarnos de que estamos hacien-
do lo mejor que podemos. Sin embargo, cuando intentamos controlarnos
demasiado, esto también puede manifestarse en nuestra forma de actuar
en publico. La politica puede compararse con un viaje personal, donde
cuidar nuestros propios sentimientos y pensamientos es crucial para ser
un ciudadano responsable.

Necesitamos asegurarnos de ver y reconocer la violencia que ejerce-
mos contra los nifios, especialmente las nifias, las mujeres, los y las mi-
grantes y colectivos de bisqueda. Tenemos el deber de asumir la respon-
sabilidad de las decisiones politicas que nos afectan, y eso incluye exigir
procesos justos y equitativos para los casos de las violencias expuestas.

El acompafiamiento otro es un encuentro que nos permite reflexionar y
visibilizar acontecimientos heterogéneos que se encuentran en la singula-
ridad de una fecha, y que permite trdnsitos seménticos y reconfigura fron-
teras. Una filosoffa del encuentro que reflexione acerca de las violencias,
las escrituras en los cuerpos, las huellas, marcas y fechas es fundamental
para realizar una reflexién constante de las injusticias, de las précticas

politicas y éticas que atin nos cuestionan nuestras formas de inscripcién

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 151

desde la lengua y el pensamiento, desde el hacer y desear, desde el imagi-
nar y decir. La filosoffa es ese encuentro con lo otro y nos exige reconocer
y denunciar violencias constantes, sisteméticas y sistémicas.

El acompafiamiento otro no es un acto unilateral, sino una préctica
ética que nos desaffa a involucrarnos activamente en el reconocimiento
del dolor y la injusticia. En este sentido, es un llamado a construir desde
la escucha, el cuidado y la solidaridad con quienes han sido relegados al
margen.

El encuentro con el otro no es sélo una experiencia estética, sino un
acto politico y poético que exige transformar las relaciones humanas. Es
allf, en ese cruce entre palabra, accién y memoria, donde reside la posibi-

lidad de resistir, sanar y construir nuevos sentidos de justicia y dignidad.

Referencias

Derrida, J. (2002). Schibboleth para Paul Celan, Madrid, Arena libros.

Dirdamal, T. (2005). De nadie, México, Producciones Tranvfa.

Espinosa de los Monteros, J. (2021) Te nombré en el silencio, México, EMT Films-
Cinema del Norte -No Ficcién.

Fathy, S. (1999) Por otra parte, Derrida, Francia, Arte France Cinema-Gloria
Films.

Jiménez, L. (2019). Cavan en cerros; asf buscan a sus desaparecidos en Guerrero.
El Universal.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025






Hacia una democracia ascendente: el papel
de los colectivos de madres buscadoras en el
marco de la democracia neoliberal

Towards an ascendant democracy: the role of seeking
mothers’ collectives in the framework of neoliberal

democracy
Alberto Ruiz-Méndez’
Gabriela Lizette Galindo-Martinez"™
Adolfo Angel Lépez-Morales™
Resumen Abstract
El articulo parte de la definicién de The article begins with the defini-
democracia a partir de la visién de tion of democracy from the vision of
Norberto Bobbio, a partir de ella se Norberto Bobbio, and from there the
expone la actual crisis de la demo- current crisis of democracy is exposed,
cracia apoyado en las reflexiones supported by the reflections of Adam
de Adam Przeworski. El andlisis de Przeworski. The analysis of this

* Doctor en Filosoffa. Profesor de Asignatura en el Departamento de Filosoffa del SUAyED, FFyL,
UNAM. Nivel Candidato en el SNII del CONAHCYT. Cuenta con una estancia posdoctoral en la
Universidad Auténoma Metropolitana—Unidad Iztapalapa. Sus lineas de investigacién versan sobre
democracia, comunicacién politica, polarizacién, populismo. Su mds reciente publicacién es: “Tiem-
po de polarizacién. Una mirada a la crisis de la democracia a través de la comunicacién politica
populista”, Revista Sintaxis, 13, 2024, pp. 98-120. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3802-2243

Licenciada en Disefio y Comunicacién Visual por la Facultad de Artes y Diseiio (FAD), de la
Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM). Ayudante de Profesor de Asignatura en la
FAD. Actualmente cursa la Licenciatura en Filosofia en la FFyL en el SUAyED de la UNAM. Como
fotégrafa independiente ha publicado su obra en la revista Punio de Partida, ntimero 48, 2024, el
Suplemento Cultural de La Jornada y ha participado en exposiciones colectivas en instituciones
como la Antigua Academia de San Carlos de la UNAM, el Gimnasio de Arte y Cultura, la FAD, entre
otras. ORCID: https://orcid.org/009-0002-5395-1435.

sk

Maestrante en Clinica Psicoanalitica por la Universidad Auténoma de Zacatecas, Licenciado
en Psicologfa por la Universidad Auténoma Metropolitana—Unidad Xochimilco. Actualmente cursa
la Licenciatura en Filosofia en la UNAM. Es practicante del psicoandlisis, sus ejes de investigacién
versan sobre la pulsién de muerte y sus efectos sintomdticos en el neoliberalismo. ORCID: https:/
orcid.org/0009-0008-1755-1462

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



I. MONOGRAFICO

dicha crisis se centra en explicar
cémo es que el sistema econémico
afecta a la democracia, en este caso
describiendo el surgimiento y el fun-
cionamiento del neoliberalismo como
sistema que contraviene el sistema
democriatico. A partir de esta proble-
matica, se describe cémo la partici-
pacion politica se ve afectada, propi-
ciando el individualismo, debilitando
asf uno de los pilares fundamentales
para la democracia: la participacién
colectiva. Por esta razén se ofrece
una posible respuesta por parte de

la ciudadanfa a dicha crisis: los co-
lectivos de madres buscadoras como
agente de cambio social y un ejemplo
conciso de democracia ascendente.

Palabras Clave

Democracia, Neoliberalismo, Partici-
pacién, Madres Buscadoras, Demo-
cracia Ascendente

1. Crisis de la democracia

crisis focuses on explaining how the
economic system affects democracy,
in this case describing the emergence
and functioning of neoliberalism as
a system that contravenes the demo-
cratic system. From this problem, it
describes how political participation
is affected, promoting individualism,
thus weakening one of the fundamen-
tal pillars of democracy: collective
participation. For this reason, a pos-
sible response by citizens to this crisis
is offered: the collectives of search
mothers as an agent of social change
and a concise example of ascending
democracy.

Keywords

Democracy, Neoliberalism, Participa-
tion, Searching Mothers, Ascending
Democracy

En El futuro de la democracia, Norberto Bobbio propone una definicién
normativa que establece las condiciones necesarias para caracterizar a un
régimen politico como democritico, a saber: la democracia es “un conjun-
to de reglas primarias o fundamentales que establecen quién estd autori-
zado para tomar decisiones colectivas y bajo qué procedimientos” (Bobbio,
1986, p. 14).

En una democracia quien estd autorizado a tomar aquellas decisiones
es el pueblo bajo las condiciones que cada sociedad decide —como la
edad minima para participar— y las elecciones uno de esos procedimien-
tos para tomar decisiones colectivas —ademads de los pesos y contrapesos

con que deben balancearse las instituciones publicas.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 155

Con base en aquella caracterizacién, Bobbio también distingue entre
una democracia directa y otra representativa. La primera es aquella que
requiere la participacién de todos los ciudadanos en todas las decisiones
sobre lo pablico. Para el filésofo italiano esta forma es indeseable en cuan-
to que es materialmente imposible que todos los individuos decidan sobre
todos los asuntos publicos, aunque el principal problema de la democra-
cia directa es que contraviene el fundamento democrético de la libertad
pues para funcionar obliga a las personas a participar. Por su parte, en la
democracia representativa las decisiones colectivas son tomadas por los
representantes elegidos mediante el sufragio universal. Dada la comple-
jidad y diversidad de las sociedades contempordneas, Bobbio considera
que esta es la mejor forma democrética pues permite que los ciudadanos
participen, a través de la eleccién de sus representantes, garantizando que
sus derechos y libertades individuales no se transgredan al obligarlos a
participar como exige la democracia directa.' Sin embargo, aunque la de-
mocracia representativa conserve intactas las libertades politicas, no esta
exenta de problemas. En su forma ideal, los representantes deben velar
por los intereses de las personas a las que dicen representar, pero esto no
siempre se lleva a la prictica debido a que en muchos casos aquellos se
someten a intereses politicos o econémicos que condicionan sus decisio-
nes sin tomar en cuenta el bien comidn. En este sentido, Bobbio reconoce
que la democracia ha fallado en cumplir su promesa de democratizar la
vida publica pues, lejos de que se ampliaran los espacios de decisiones
colectivas, éstos han sido cooptados por las élites.

Otra de las dificultades a las que se enfrenta la representacion es la
apatia politica. En sociedades con diferentes complejidades para la toma
de decisiones, las personas pueden mostrar desinterés para participar en
la vida publica o incluso, como lo vemos en la actualidad, estar afectados
por la desinformacién y la manipulacién a través de las redes sociales.
Aunado a lo anterior, también encontramos el fenémeno del “voto de inter-

cambio” en el que el votante mercadea su eleccién por algtin beneficio in-

" Una arquitectura mds detallada de los procesos que involucra una democracia representativa se

encuentra en: Bovero (2002).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



156 I. MONOGRAFICO

mediato o futuro. Estos problemas de representacién nos permiten advertir
que la democracia entraiia desde sus fundamentos el riesgo de una crisis,
pues tanto ciudadanos como politicos pueden elegir su beneficio personal
o de un tercero, sin tomar en cuenta las repercusiones para el resto de la
sociedad, y dicha decisién estarfa legitimada por un procedimiento de-
mocréatico —como las elecciones. Para conocer las implicaciones de estos
problemas de representacion, las reflexiones de Adam Przeworski serdn
de utilidad.

A partir de una concepcién minimalista que enfatiza su dimensién
electoral, Przeworski (2022) considera que “la democracia es un acuerdo
politico en el cual las personas deciden su gobierno mediante elecciones
y cuentan con una razonable posibilidad de destituir a los gobiernos en
funciones que no sean de su agrado” (p. 24). Esta concepcién de la demo-
cracia enfatiza su dimensién procedimental, es decir, como un mecanismo
para procesar conflictos de manera pacifica, a través de la eleccién perié-
dica de plataformas politicas con visiones diferentes pero convergentes en
los valores democréticos de libertad e igualdad. Por su parte, los partidos
politicos entran en este proceso para impulsar su proyecto y obtener los
beneficios de ejercer el poder . Este balance entre el poder de decisién de
los electores y los beneficios obtenidos por los partidos permiten hablar
de cierta estabilidad o normalidad democrética cuando se presentan un
par de condiciones, primera: que los conflictos se procesen en libertad y
de manera pacifica y segunda: que “en una democracia el tnico dispositi-
vo eficaz para disciplinar a los politicos son las elecciones” (p. 26).

En relacién con e término “crisis”, Przeworski considera que éstas son
situaciones que aparecen cuando cierta “normalidad” se vuelve insoste-
nible y, en teorfa, no debe prolongarse més en el tiempo. Por ejemplo,
durante la pandemia de covid-19, varios paises establecieron restricciones
a la movilizacién de las personas para evitar contagios y proteger su vida.
Algunos gobiernos, como en El Salvador, prolongaron esa restriccién més
alla de la pandemia de covid-19, siguiendo la idea de crisis de Przeworski,
esta decision provocarfa una inestabilidad en la democracia salvadorefia

al insertarla en una “normalidad” insostenible: la restriccién a la libertad

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 157

de movimiento. En teorfa se esperarfa que en un punto cercano en el tiem-
po esta libertad se restablezca y la crisis termine para dar paso al estado
normal de la democracia.

Sin embargo, al analizar los desafios que enfrentan las democracias
contemporéneas, Przeworski (2022) encuentra que la crisis de la demo-
cracia es més profunda y prolongada en tanto que el poder que tienen los
ciudadanos para retirar a los gobernantes de sus cargos se ha venido diez-
mando como efecto de, por ejemplo: violaciones a las condiciones com-
petitivas de las elecciones, vacios o aplicacién discrecional de las leyes
tanto generales como electorales, pérdida de confianza en las instituciones
representativas e incluso descaradas estrategias de represién e intimida-
ci6n a las fuerzas opositoras por parte de los gobiernos en turno. En este
contexto, aquella condicién ideal de la democracia como un esquema de
gobierno que procesa los conflictos en libertad y de manera pacifica se va
debilitando pues, en un escenario donde no hay elecciones competitivas
o los gobernantes no enfrentan las consecuencias de sus decisiones, cada
eleccién se convierte en un juego de todo o nada en el que o bien las elec-
ciones no tienen beneficio alguno para las personas —porque no se veri-
fica ningtin cambio en el gobierno— o bien el resultado de las elecciones
impone costos intolerables para quienes han resultado perdedores —pues
lo ganadores se han llevado todo.

Que las elecciones se conviertan en un juego de todo o nada genera
una de las condiciones estructurales de la crisis de la democracia, a saber:
gobierno y partidos opositores a éste comienzan a buscar el poder a través
del uso faccioso de los sistemas electorales, la manipulacién medidtica,
la desinformacién y la polarizacién afectiva como estrategia de descrédito
politico y moral entre adversarios. Esta dindmica profundiza la crisis de

la democracia porque aumenta
la pérdida repentina de apoyo a los partidos establecidos, [la] descon-

fianza popular en las instituciones democrdticas y los politicos, [los]

conflictos manifiestos en las instituciones democraticas o la incapa-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



158 I. MONOGRAFICO

cidad de los gobiernos para mantener el orden piblico sin recurrir a

la represion. (p. 31)

Para el autor, este dltimo punto destaca la indudable crisis de una
democracia porque si la violencia reemplaza a los votos o quienes gobier-
nan se resisten a dejar sus cargos, entonces la democracia se ha alejado
completamente de su funcién minima que es la resolucién pacifica de los
conflictos y la posibilidad de cambiar periédicamente a los gobernantes.

Przeworski (2022) seiiala una segunda condicién estructural de la
actual crisis de la democracia y que es de interés particular para este
trabajo: el capitalismo y la desigualdad econémica. Sobre esta dimensién
social, el politélogo puntualiza que el estancamiento de los ingresos més
bajos, la inseguridad laboral y la erosién de la creencia en la movilidad in-
tergeneracional representan algunas sefiales evidentes de la crisis actual
de la democracia. Y aunque desde una visién positiva estos problemas
podrian ser pasajeros en tanto que los gobiernos suponen ser los agentes
de cambios benéficos para toda la sociedad, Przeworski sugiere que en
la actualidad no existen muchas posibilidades de revertir efectos propios
del sistema capitalista, como el aumento en la desigualdad material y sus
respectivas brechas de género, salud, educacion, etcétera. En este sentido,
aunque idealmente el sistema politico debe promover la redistribucion,
asf como cambios que permitan mejorar la situacién de desigualdad eco-
némica, siguiendo el anélisis histérico que hace Przeworski, lo que se ha
verificado es que el sistema de gobierno representativo ha favorecido los
intereses de las élites limitando el poder de la mayorfa.

Asf las cosas, coincidimos con Przeworski en reconocer la paradoja de
que un sistema que favorece la desigualdad econémica acompaiie a un sis-
tema que busca la igualdad politica. Si tomamos en cuenta que el actual
sistema capitalista, en su faceta neoliberal, favorece la atomizacién de la
sociedad al fragmentar los lazos sociales y politicos,? las crisis econémi-

cas de aquel modelo van a profundizar atin mds esa fragmentacion y, en

2 Cfr. Taylor (1994).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 159

aquel contexto donde los grupos més poderosos politica y econémicamen-
te minan la importancia de la mayorfa, entonces la dimensién social de la
democracia se desvanece y la individualizacién profundiza su crisis. En
tanto que el sistema neoliberal es el marco el cual se generan las estrate-
gias de resistencia a la violencia que produce, serd necesario delinear sus

componentes fundamentales y la forma en que impacta a la democracia.

2. Democracia Neoliberal

Después del fin de la Segunda Guerra Mundial, el modelo econémico
que acompafi6 la ola expansiva de la democracia es el llamado Estado
de Bienestar que, a grandes rasgos, es un modelo de organizacién social
donde el Estado provee los servicios necesarios para el cumplimiento de
los derechos sociales a todos los habitantes de un pafs. Este modelo de Es-
tado, creado por economistas como John Maynard Keynes (2022), impulsé
un pacto de cooperacién entre gobiernos y ciudadanos que consolidé el
crecimiento social y la democracia. Cada uno haciendo su parte, se generé
la paz y la riqueza que se necesitaba después de las turbulencias de la
segunda Gran Guerra.

Sin embargo, hacia finales de los afios sesenta del siglo XX, el Estado
de Bienestar comenz6 a mostrar una faceta de represién y homogenizacion
social al imponer su visién de la vida buena al conjunto de la poblacién.
Entre las diferentes voces criticas que denunciaron este “engrosamiento”
de las funciones estatales, revivié la del austriaco Friedrich von Hayek
quien, desde 1945 en su obra Camino de servidumbre, planteaba una dura
impugnacién al Estado de Bienestar por considerarlo igual o mds inter-
vencionista que el estado socialista/comunista. En su oposicién al Estado
de Bienestar, Hayek ayudaria a fundar esa teorfa econémica que hoy co-
nocemos como neoliberalismo.

Dos son los fundamentos teéricos de esta corriente econémica: el re-
chazo total a la intervencién estatal y la defensa de la libre competencia
como el mecanismo més adecuado para coordinar las actividades sociales.

Ambos puntos estdn sustentados en una concepcién de la libertad indi-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



160 I. MONOGRAFICO

vidual como el fundamento normativo del orden social, es decir, que éste
debe tener por objetivo el fortalecimiento de aquella libertad y la sociedad
o el gobierno encuentran en ella un limite para su intervencién. (Hayek,
1982) En este sentido, como corriente de pensamiento econémico-politico,
el neoliberalismo promueve una visién del individuo y su libertad perso-
nal como el niicleo central de la sociedad y base del progreso, mientras
que el mercado se concibe como el espacio natural donde cada individuo
puede ejercer su autonomia e incidir en el funcionamiento de la socie-
dad. Este proceso se lleva a cabo principalmente mediante mecanismos
de competencia, que permiten a los individuos tener influencia en el fun-
cionamiento del sistema econémico y, por ende, en la sociedad en general.

Cabe destacar que Hayek (1995) enfatizé que el Estado tiene la res-
ponsabilidad de brindar asistencia a las personas afectadas por circuns-

tancias que no pueden evitar por si mismas, de ahi que escribiera:

No existe razén alguna para que el Estado no asista a los individuos
cuando tratan de precaverse de aquellos azares comunes de la vida
contra los cuales, por su incertidumbre, pocas personas estdn en con-
diciones de hacerlo por si mismas [...] Siempre que una accién comin
pueda mitigar desastres contra los cuales el individuo no puede inten-
tar protegerse a si mismo ni prepararse para sus consecuencias, esta

accion comin debe, sin duda emprenderse. (p. 157)

Para el neoliberal, el Estado no puede renunciar totalmente a la pro-
teccién de las personas, sin embargo, esta consideracién sirve més para
fijar los limites de su accién antes que ampliarlos: en tanto que su prio-
ridad es la proteccién de la libre competencia y la propiedad privada por
considerarlas fundamentales para un sistema econémico sano y, por ser
expresion factica de la libertad individual, toda intervencién estatal debe
estar dirigida a beneficiar ambos componentes.

En el mismo tenor encontramos las ideas de Milton Friedman, en su
obra Capitalismo y libertad escribi6 que el poder gubernamental era ne-

cesario, pero que representaba un peligro para la libertad individual y por

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 161

ello destacé la necesidad de que las funciones del gobierno se limitaran a
arbitrar las reglas del juego. En tanto que para el neoliberal el mercado es
el regulador social por excelencia, en su funcionamiento ideal, Friedman
considera que éste tiene el efecto de “reducir mucho el espectro de proble-
mas que hay que decidir politicamente y, por consiguiente, [se] minimiza
la medida en la que el gobierno tiene que participar directamente en el
juego” (Friedman, 1962).

En relacién con América Latina, estas ideas de la primacia del merca-
do para regular a la sociedad y la libertad individual como el fundamento
del orden politico, llegaron a través del Consenso de Washington. Se llamé
asf al conjunto de directrices econémicas dirigidas a los pafses altamen-
te endeudados de toda la region quienes, para salir de sus respectivas
crisis, debian establecer politicas que promovieran la liberalizacién del
mercado, la privatizacién de empresas estatales, la reduccién del gasto
publico, disciplina fiscal y la implementacién de reformas estructurales
que fortalecieran las macroeconomias de aquellos paises. Sin embargo,
dichas “recomendaciones” terminaron por favorecer una concepcién in-
dividualista y mercantilista del orden social que se materializ6 en el des-
mantelamiento de estructuras de apoyo gubernamental y porque, como
escribié David Harvey (2007), “el Estado neoliberal es necesariamente
hostil a toda forma de solidaridad social que entorpezca la acumulacién de
capital” (p. 84). ;Cudles son los efectos de este modelo econémico-politico
para la democracia?

Recordemos que la democracia es una forma de organizar el poder
politico que prioriza la igualdad politica, por ello se puede decir que una
sociedad es democrética si cada vez hay més derechos para m4s personas.
Sin embargo, desde la década de los afios 70 del siglo XX en que el neo-
liberalismo empez6 a ganar terreno como politica econémica oficial de las
democracias occidentales, la prioridad de una concepcién individualista
y mercantilista del orden social ha reforzado las ventajas de quienes, en
términos de Bourdieu (2000), ya poseen tanto un “capital econémico”
como de quienes poseen un alto “capital social”, esto es, el aprovecha-

miento individual de las oportunidades derivadas de las redes sociales

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



162 I. MONOGRAFICO

que rodean al individuo El resultado de la prioridad del individuo y el
mercado que beneficia a quienes ya poseen los medios necesarios para
beneficiarse, es una democracia neoliberal, esto es: una forma de organi-
zar el poder politico donde una minorfa tiene la capacidad de influir en
las politicas gubernamentales, generando profundas desigualdades en el
ejercicio de los derechos politicos al desarticular la participacién de la
mayorfa y reducir las probabilidades de que su voto incida en la direccién
de las politicas publicas.

En el marco de esta dindmica social, la democracia representativa
puede entenderse como un esfuerzo hegeménico del capital para incorpo-
rar intereses y necesidades de diversos sectores sociales y hacerlos pasar
como si fueran los intereses generales de toda la sociedad. La democracia
neoliberal crea entonces una falsa promesa de cambio pues, como habré
mostrado Chantal Mouffe (2018), los partidos politicos han llevado a cabo
un “consenso al centro”, es decir, se han comprometido a respetar las
politicas neoliberales que profundizan las desigualdades a cambio de no
echar abajo el status quo y acceder alguna vez al poder. Para la filésofa,
la falta de alternativas que pongan en el centro de la politica al pueblo
revela que ni siquiera lo que se puede considerar izquierda ha querido
romper el pacto neoliberal.

Nancy Fraser ha explicado con elocuencia esta situacién al mencionar
que, para ganarse cierto apoyo social, el neoliberalismo tenfa que desha-
cerse de la concepcién individualista que lo identific6 como un sistema
que despreciaba las necesidades colectivas. Para contrarrestar esta per-
cepcién y ampliar su aceptacién, el neoliberalismo adopté un “carisma”
social en el que, como lo describe Fraser (2024), se incorporaron ele-
mentos de justicia social, inclusién y hasta ciertas demandas progresistas.
Para construirse un rostro amigable hacia lo colectivo, el neoliberalis-
mo orquesté una “revolucién cultural”, a saber: se alié con los sectores
emergentes de la economia Apple, Microsoft, Meta que le dieron un aura
aspiracionista y tom6 banderas como las del feminismo y la diversidad
sexual, entre otros grupos marginados, para apoyar sus reivindicaciones y

demandas. De esta manera pudo presentarse como una via no sélo para el

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 163

crecimiento econémico, sino también para la movilidad social y la igual-
dad de oportunidades, aunque en la practica mantuviera sus fundamentos
centrados en la competencia y la desregulacién del mercado favoreciendo
a quienes ya contaban con recursos suficientes para entrar en esa din4-
mica y reforzando las desigualdades materiales y politicas. A través de
esta “revolucién cultural”, el “neoliberalismo progresista” como Fraser le
llama, se comprometié con la visibilidad de grupos excluidos, pero no con
la eliminacién de las desigualdades, advirtiendo que esta transformacién
no alteré la esencia del neoliberalismo, sino que le permitié ocultar sus
efectos nocivos para la democracia y el bien comun detrds de un lenguaje
mds atractivo y socialmente aceptable.

Asf las cosas, en una democracia neoliberal la participacién politica
de la mayorfa se ve reducida al ejercicio del voto o la expresién de la
protesta, pero sin impacto real, pues los estados neoliberales se han com-
prometido a priorizar los intereses de las grandes compaiifas nacionales y
transnacionales por encima de los derechos colectivos de los trabajadores.
La democracia neoliberal es un sistema en que la desigualdad politica se
normaliza y perpetia mediante mecanismos que benefician a una élite
privilegiada, limitando la participacién de la ciudadania en la toma de
decisiones, ya que en los temas donde las decisiones deberfan ser tomadas
por la mayorfa, éstas estdn determinadas por aquellos actores sociales con
mayor capital econémico y social.

En este contexto, los ciudadanos se muestran apdticos en politica pues
entienden que son los grandes capitales quienes tienen verdadera capa-
cidad de influir en las decisiones gubernamentales, por ejemplo, a través
de los lobbies. Por lo tanto, al despojarlos de su capacidad concreta para
tomar decisiones sobre asuntos de la vida puablica, la democracia neolibe-
ral establece “un tipo de ciudadania vacia, sin contenido, dada por la pa-
sividad y muy cercana a la figura de la clientela en lo econémico, politico y
social” (Tejada, 2006, p. 78). Como resultado de esta dindmica, la demo-
cracia deja de ser vista por los ciudadanos como un sistema para la toma
de decisiones colectivas 0 como un espacio de participacién en asuntos de

la vida publica, para convertirse, como lo denominara Joseph Schumpeter

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



164 I. MONOGRAFICO

(1942), en un “caudillaje competitivo”, es decir, un sistema donde los po-
liticos compiten por la mayor cantidad de los votos para alcanzar el poder.
Pero convertir a la democracia en una competencia mercantil tendrd una
consecuencia importante: el grupo mds interesado y dispuesto a invertir
mayores recursos suele ser el primero en querer cambiar las politicas en
su beneficio y a costa de sus competidores ya sean politicos, econémicos,
culturales, etcétera. En este escenario, las campafias electorales y la mis-
ma eleccién de los gobernantes dejan de ser vistas como un ejercicio de
deliberacién publica para convertirse en estrategias comerciales donde
los candidatos y partidos presentan “productos” a través de promesas y
esléganes llamativos que llevan a las personas (vistas como consumidores)
a comprender que, en la democracia neoliberal, los intereses particulares
se convierten en la tnica referencia vélida.

El neoliberalismo al promover la concentracién del poder politico en
élites, que colonizan a las instituciones politicas, se convierte en una de
las condiciones estructurales de la actual crisis de la democracia, al dis-
persar y disolver el poder de la mayoria. La democracia neoliberal en-
tonces implica una profunda aversién hacia la politica, una desconfianza
hacia la deliberacién, la toma de decisiones y la accién colectiva ante las
injusticias. Para impedir la expresién e influencia de la dimensién politica
de la democracia, el modelo neoliberal, como lo sefial6 Przeworski, creara
una profunda desigualdad social que pondra en riesgo la igualdad y la
libertad politica via la atomizacién de la sociedad, es decir, ciudadanos
cada vez mds aislados y pasivos en su lucha por su “bienestar”, debilitan-
do asf la capacidad de accién politica. ;Qué opciones de accién colectiva

tenemos en este escenario? Veamos.

3. Democracia Ascendente

En las democracias contempordneas se ha enquistado una paradoja, a
saber: el modelo econémico que permiti6 su consolidacién y florecimiento,
ahora se ha convertido en su principal enemigo pues, en su dimensién neo-

liberal, socava los fundamentos politicos de libertad/igualdad al disolver

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 165

la participacién colectiva y fomentar la individualidad. Ello es asi porque
en la democracia neoliberal se tiende a relegar los problemas sociales para
favorecer el “desarrollo econémico” de los individuos, aunque en realidad
los gobiernos estén beneficiando a los grandes capitales para ampliar su
poder de decisién y minimizar el de la mayorfa. Para “maquillar” estas
politicas que profundizan las desigualdades, la democracia neoliberal ar-
gumenta que cada persona puede encargarse de su propia seguridad y
bienestar vendiendo asf la idea de la libertad de eleccién y de superacion
en una sociedad que, sin embargo, no tiene un piso parejo.

En términos democréticos, las directrices neoliberales despolitizan las
cuestiones de justicia social, en tanto que el Estado no asume un rol activo
en la redistribucién de la riqueza o la nivelacién de las desigualdades v,
por lo tanto, la persona se aleja de la participacién en la toma de decisio-
nes colectivas por tener que asumir “libremente” la responsabilidad de
su bienestar. Pero, como se present6 en el primer apartado de la mano
de Bobbio, la teorfa democritica tiene a la participacién como un punto
clave para la salud democrética, pues a través de ella la poblacién puede
hacerse escuchar por sus representantes para la satisfaccién de sus nece-
sidades y la resolucién de sus demandas. En el marco de una democracia
neoliberal, que nos confina a la sobrevivencia de nuestro espacio privado,
c6mo o dénde encontrar este tipo de participacién en una sociedad preca-
rizada. A través de los colectivos de Madres Buscadoras, como ejemplo de
la idea de democracia ascendente, trataremos de responder esta pregunta.

Para explicar el surgimiento e importancia para la democracia de co-
lectivos como el de las Madres Buscadoras, es necesario comenzar con
el fenémeno de la desaparicién forzada; el delito que se comete, cuando
un servidor piblico por s mismo o a través de un tercero con quien tiene
algtin tipo de acuerdo, convenio o apoyo, 0 un grupo criminal, privan de la
libertad a una persona o a un grupo de personas. Como término juridico y
politico, la desaparicién forzada surge a partir de las experiencias latinoa-
mericanas del dltimo tercio del siglo XX cuando las dictaduras, a través
del ejéreito o grupos paraestatales, llevaron a cabo esta practica como una

estrategia de eliminacién del “enemigo interno”, es decir, grupos oposi-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



166 I. MONOGRAFICO

tores o criticos al gobierno bajo el pretexto de la amenaza “comunista”
durante la Guerra Fria.

En el caso mexicano las desapariciones forzadas datan de finales de
la década de los sesenta del siglo pasado con casos como la represion es-
tudiantil a partir de 1968, el desigual combate a las fuerzas armadas de
Lucio Cabafias y la desaparicién, por parte de agentes de la extinta Direc-
cién Federal de Seguridad, del activista Jesds Piedra Ibarra en 1975. Pero
la actual crisis de personas desaparecidas comenzé en 2006 con la lla-
mada “guerra contra el narcotréfico” iniciada por el expresidente Felipe
Calderén. Las acciones de combate por parte del ejército y otras corpora-
ciones armadas del Estado contra diversos carteles comenzaron a afectar
a la poblacién civil en tanto que ésta se vefa atrapada entre ambos fuegos
y sin ningtn tipo de proteccién. Esta situaciéon comenzé a disparar la cifra
de desapariciones forzadas por mdltiples factores, entre ellos: disputas
territoriales entre los grupos del crimen organizado, negligencia por parte
de las fuerzas estatales al momento de realizar los operativos y diferenciar
entre delincuentes y poblacién civil, complicidad entre fuerzas estatales
y carteles, pero sobre todo por la negligencia del Estado para realizar la
bisqueda y ubicacién de las personas desaparecidas. Como consecuencia
de esta guerra, en el afio 2022 México tenfa a mds de 100,000 personas
oficialmente desaparecidas.

Serd entre 2007 y 2009 que nacen los primeros colectivos de personas
que buscan a sus familiares desaparecidos, al percatarse que las desapa-
riciones se estdn dando como un fenémeno incluso al margen de la guerra
entre el ejército y los grupos del crimen organizado. Estos colectivos surgen
como respuesta ante la incompetencia e indiferencia de las instituciones
encargadas de la bisqueda de las personas desaparecidas, por lo que sus
actividades consisten en recorrer a pie territorios dentro y fuera de sus esta-
dos de origen, en los que se tiene conocimiento de que los cuerpos suelen ser
arrojados; y ante eso mantienen la esperanza de identificarlos y devolverlos
a sus familiares. Un caso particular para destacar es la organizacién Madres
Buscadoras de Sonora A. C., fundada por Cecilia Patricia Flores Armenta

a partir de la desaparicién de su hijo Marco Antonio. Al no existir algtn

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 167

colectivo de bisqueda en Sonora, Cecilia decide crearlo para comenzar la
bisqueda de su hijo e involucrar a otras madres en la misma situacion,
asf como para realizar activismo y divulgacién del problema. Luego de seis
afios de haberse creado, el colectivo cuenta con cerca de 3 mil madres que
buscan y apoyan en la localizacién de los desaparecidos. Con una varilla de
metal como principal objeto para la biisqueda de los cuerpos, estas madres
se dividen en grupos pequefios recorriendo a pie grandes distancias dentro
del estado de Sonora vy, a pesar de estas condiciones precarias con las que
realizan su labor, han logrado encontrar mltiples fosas con restos humanos
dentro de su estado y zonas aledafias.

La desaparicién de personas no debe ser vista como un efecto colateral
de una estrategia de “seguridad nacional” por parte del Estado mexicano;
por el contrario, debe ser tipificada como delito de lesa humanidad por-
que, al tener su origen en acciones del Estado, se considera una “estrate-
gia represiva sistemética [de] intimidacién efectiva, en la implementacién
del terror que produce el que no hay cuerpo, que no hay lugar en dénde se
le pueda ubicar, es ‘un desaparecido’” (Dutrénit, 2022, p. 183)

Otra categoria que nos puede ayudar a analizar esta problemética y
dimensionar la importancia de las madres buscadoras para la democracia
es la de “muerto sin sepulcro” que puede entenderse como una “Violencia
continuada que sufre un cuerpo después de muerto ante la ausencia de
cuidados que cualquier ritual funerario prodiga” (Moreno, 2022, p. 537).
En el contexto actual mexicano de violencia e indiferencia de las autorida-
des por lo colectivo, la categorfa de muerto sin sepulero destaca el hecho
de que aquella indiferencia infunde entre la poblacién miedo y terror al
arrebatarles la posibilidad de cuidar a sus muertos al eliminar el cardcter
social de su desaparicién o muerte pues, sin un cuerpo al cual darle un ri-
tual de significacién y despedida, el objetivo es determinar que hay vidas
que no merecen ser lloradas, que no merecen ser parte de la sociedad y
sus rituales... de ahf que sean desaparecidos, depositados en fosas clan-
destinas, que se prohiba su bisqueda o que se amontonen en las morgues

hasta que no puedan ser identificados. En el marco de la democracia neo-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



168 I. MONOGRAFICO

liberal, empenada en fragmentar los esfuerzos colectivos y el bien comiin,

la busqueda de personas desaparecidas

algunas oficiales con distintas estrategias y otras ciudadanas ante la
desesperacién por la inaccién, como ocurre en el caso mexicano, es-
tdn impregnadas por una significacién muy fuerte y lacerante en el
dfa a dfa para los familiares y personas cercanas a la victima. (Du-
trénit, 2022, p. 185)

Las personas desaparecidas/los muertos sin sepulero se presentan en-
tonces como expresién de barbarie de una democracia neoliberal que, pri-
mero, diluye las posibilidades de accién colectiva y termina por desaparecer
a quienes ha categorizado como personas que no merecen un lugar en la
sociedad ni siquiera en su muerte. Por su parte, los colectivos de madres
buscadoras luchardn contra aquel sistema intentando “encontrar el cuerpo
de sus seres queridos para desactivar en ellos los sentidos impuestos por los
perpetradores” (Moreno, 2022, p. 537). Porque con aquellas acciones de
bisqueda, pueden hacer que su voz se escuche y dejar de ser victimas pasi-
vas ante una agresién para convertirse en agentes activos que participan en
la bisqueda de la reparacién del dafio, la localizacién de sus seres queridos
y la construccién de instituciones democraticas mds justas.

En este sentido, los colectivos de Madres Buscadoras son la puesta en
practica de lo que aqui nombramos como democracia ascendente. Frente
a la indolencia del Estado y de sus representantes, son las personas or-
ganizadas quienes rompen la formalidad de los derechos y las libertades
para, desde abajo, ponerlos en practica y utilizarlos como reivindicacién
de sus necesidades y como exigencia de la reparacién de una injusticia.
Estos colectivos constituyen un claro ejemplo organizacién comunitaria
que, al coordinar esfuerzos, compartir saberes, recursos y metodologias,
intervienen politicamente contribuyendo a que sea posible un cambio no
s6lo en su entorno sino en la sociedad en general, ademés de que sirven
como ejemplo de organizacién y accién para otros ciudadanos que tengan

demandas o probleméticas similares.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 169

Si la democracia requiere una ciudadania activa, informada y critica
las Madres Buscadoras son uno de nuestros mejores ejemplos para argu-
mentar que se puede romper el ciclo de una democracia neoliberal que
nos encierra en nuestro “bienestar”. Su caso potencia la dimensién parti-
cipativa de la democracia, pero no lo hace desde arriba, es decir, por las
vias que los gobiernos imponen, por el contrario, al ser motivadas por una
problemética que les afecta a ellas y sus familias, con su activismo estdn
contribuyendo a la creacién de una democracia que se construye desde
abajo y que busca ascender sus reivindicaciones y exigencias al conjunto
de la sociedad en pos de resolver una problemética que es publica, es
decir, algo que nos afecta a todos por igual aunque en diferentes niveles.

La inaccién e indiferencia del Estado nos vuelve a situar en la crisis de
la democracia representativa, ya sea porque los representantes hacen oidos
sordos ante los reclamos o, en el marco de la democracia neoliberal, porque
la indiferencia se convierte en politica ptblica que deja a las personas a
merced de diversas fuerzas e indefensas frente a la violencia estatal o delic-
tiva. Ante una situacién asf cualquier teorfa ideal de la democracia se vuelve
ingenua, pues no es posible pensar que se cumplird el ideal de la participa-
cién por parte de personas bien informadas, preocupadas por el bien comin
y organizadas para ejercer sus derechos cuando su principal preocupacién
es la sobrevivencia a la violencia o a la carencia.

En este marco de “necropolitica” donde, siguiendo a Mbembe (2012),
la vida estd subordinada al poder de la muerte a través de contextos de
marginacién, precariedad y exclusién que son inherentes a lo que aquf se
denomina democracia neoliberal, se presenta como casi imposible la rea-
lizacién del ideal de ciudadano responsable y activo en politica, defensor
de sus derechos y libertades y con la agencia necesaria para resolver pro-
blemas colectivos. Sin embargo, en un México de violencia generalizada,
en el que la desaparicion forzada y el continuo hallazgo de fosas clandes-
tinas sumergen al pafs en una grave crisis humanitaria, los colectivos de
Madres Buscadoras nos dan una leccién de democracia ascendente, es
decir, de una democracia en la que se cumple el ideal de que el poder esta

en el pueblo, pues éste lo ejerce desde abajo a través de la participacién

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



170 I. MONOGRAFICO

politica en funcién de sus necesidades, exigencias y reivindicaciones para

la creacién de una sociedad justa.

Referencias

Bobbio, N. (1986). El futuro de la democracia, México, Fondo de Cultura Eco-
némica.

Bourdieu, P. (2000). Capital econémico, capital cultural y capital social. Bilbao,
Desclée de Brouw

Bovero, M. (2002). Una gramdtica de la democracia contra el gobierno de los
peores, Madrid, Editorial Trotta.

Dutrénit, S. (2022) Desaparicién Forzada. En Pereda, C. (Ed.), Diccionario de
Injusticias, p. 185. México, Siglo XXI Editores-UNAM.

Fraser, N. (2024). jContrahegemonia Ya! Por un populismo progresista que en-
frente al neoliberalismo. México, Siglo XXI Editores.

Friedman, M. (1962). Capitalismo vy libertad, USA, University of Chicago Press.

Harvey, D. (2007). Una breve historia sobre el neoliberalismo, Oxford, Oxford
University Press,

Hayek, F. (1982) Los principios de un orden liberal. Estudios Publicos, (6), pp.
179-202.

Hayek, F. (1995). Camino de servidumbre, Madrid, Alianza Editorial.

Keynes, J. (2022). Teoria general del empleo, el interés y el dinero, México, Fondo
de Cultura Econémica.

Mbembe, A., (2012). Necropolitica, una revisién critica. En H. Chédvez Mac Gre-
gor (Coord.), Estética y violencia: necropolitica, militarizacion y vidas lloradas,
pp- 131-139. Ciudad de México, MUAC-UNAM.

Moreno, J. (2022) Muerto sin sepulcro, en Pereda, C. (Ed.), Diccionario de Injus-
ticias, p. 537. México, Siglo XXI Editores-UNAM.

Mouffe, C. (2018). Por un populismo de izquierda. Argentina, Siglo Veintiuno
Editores.

Przeworski, A. (2022). Las crisis de la democracia jaddénde pueden llevarnos el
desgaste institucional y la polarizacion? Argentina, Siglo Veintiuno Editores.
Schumpeter, J. (1942). Capitalismo, socialismo y democracia tomo 2, Barcelona,

Editorial Orbis.

Taylor, C. (1994). La ética de la autenticidad, Barcelona, Paidés.

Tejada, C. (2006). Liberalismo, neoliberalismo y democracia, México, Universi-
dad Auténoma Metropolitana — Instituto de Investigacién de Ciencias Sociales.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



Il. DOSSIER






Apuntes sobre la concepcion de la historia

en Kant

Notes on the conception of history in Kant

Resumen

En el 4mbito de la experiencia la
compatibilidad entre virtud y felici-
dad requiere zanjar distintos obstdcu-
los sociales, como la construccién
de un orden civil que garantice “de
manera efectiva” la justicia social;
para saber qué debemos hacer no es
necesario apelar a un fin material
determinado, basta con la ley moral;
sin embargo, de la aplicacién de la
ley moral surge un fin comunitario,
que consiste en la construccién de
naciones, instituciones y leyes justas
que garanticen la paz y el quiliasmo
de la historia; la evolucién histérico
espiritual de la humanidad coincide
con su progreso moral.

Palabras Clave

ley moral, esperanza de felicidad,
progreso, paz e historia.

Clara Martinez Molina®

Universidad Andhuac México

Abstract

In the realm of experience, the compa-
tibility between virtue and happiness
requires overcoming various soctal
obstacles, such as the construction

of a civil order that effectively gua-
rantees soctal justice. To know what
we should do, it is not necessary to
appeal to a specific material end;

the moral law is sufficient. However,
from the application of the moral
law, a communal end emerges, which
conststs of the construction of just
nations, institutions, and laws that
guarantee peace and the chiliasm of
history. The historical-spiritual evo-
lution of humanity coincides with its
moral progress.

Keywords

moral law, hope for happiness, pro-
gress, peace and history.

" Maestra en Filosoffa por la UNAM, sus intereses principales son temas que vinculan la ética y la
religi6n; especialmente, la filosoffa préctica de Kant.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



174 II. DOSSIER

La historia de la Naturaleza empieza, por consiguiente, con
bien, pues es la obra de Dios; la historia de la libertad con mal,
pues es obra del hombre

Immanuel Kant. Filosofia de la Historia

iversas y profundas cuestiones estdn implicadas en el tema de la

violencia, por ejemplo, la constitucién del ser humano, el princi-

pio o la configuracién de la historia y la construccién de la socie-
dad y de la politica; desarrollar cada una de estas vertientes requeriria
su propio estudio; por esto, inicamente presentamos el esbozo de algunas
ideas de Kant que pueden resultar interesantes para comprender este hon-
do problema que bien puede significar el peor abismo de la razén.

Para algunos estudiosos, Kant se concentré con mayor determi-
nacioén en la problemiética filoséfica de la historia en el contexto de la po-
lémica con Herder;' como se sabe, Herder fue alumno afecto del filgsofo;
sin embargo, la publicacién de: “Idea de una historia universal en clave
cosmopolita” en 1784, aunada a la edicién de la resefia critica “Recensio-
nes sobre la obra de Herder. Ideas para una Filosofia de la Historia de la
Humanidad” de 1785, generé entre ellos un desacuerdo irreconciliable,
con mayor encono por parte de Herder.

Grosso modo, mientras Kant admite que el ser humano necesita de un
sefior que acote su libertad para evitar que cause dafio a sus semejantes;
para Herder, si el hombre necesitara de un amo, estarfamos frente a un
animal irracional, ante una bestia. Asimismo, en opinién de Kant la cons-
titucién del Estado y de la sociedad ponen fin al salvajismo original, de la

violencia y la discordia se pasa a un estado pacifico que permite la cons-

! Este autor (Lapalma, 1980, p. 111-148; vid. p. 116 y ss.) explica que, con anterioridad a la polé-

mica sobre la historia, Herder expresaba desagrado por la Primera Critica, la consideraba dogmatica
y fruto de la vanidad; pero la probabilidad de que Kant leyera el manuscrito de Herder poco antes
de la publicacién, a través de una copia que le habrian proporcionado los editores Hartknoch y Ha-
mann, hizo pensar que el articulo de Kant (2004) fue editado simultdneamente, sélo para refutar de
antemano a Herder. Ciertamente, algunos puntos de vista de Herder son desmesurados; por ejemplo,
sin mds, parte de una perspectiva cdsmica para ubicar al ser humano en un lugar especifico con res-
pecto a otros habitantes de los planetas del sistema solar, y del universo, con quienes compartiriamos
una meta. A pesar de los comentarios puntuales que Kant presenta en este texto, se dirige a Herder
con absoluto respeto y cortesfa.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 175

truccién de relaciones humanas cordiales; mientras que para Herder, el
estado originario del ser humano es la bondad y los vinculos sociales son
naturales; asimismo, para Kant la guerra, cuya rafz consustancial es la in-
sociable sociabilidad, apremia a la humanidad a progresar; Herder sostiene
que el estado nato del ser humano es la paz (Lapalma, 1980, p. 117)

Sin embargo, més alld de las diferencias de pensamiento entre Kant y
Herder, los fil6sofos han examinado distintos modelos histéricos de metas
finales; en efecto, Platén (2005, libro VIII, 543a-569c¢) inaugura una tra-
dicién que tendréd hondas repercusiones al trazar una secuencia histérica
que inicia en la edad de oro, en la que la vida fue buena y sencilla, luego,
la fase de decadencia en la que la humanidad sufre perversién y deterioro;
posteriormente, sobrevendria la Republica ideal, que emularfa la bondad
del mundo inteligible.

Aunque desde Platén hasta Marx podemos encontrar distintas modali-
dades de interpretar el principio, la direccién y el final de la historia, tnica-
mente existen dos formas esenciales de comprender el comienzo: como un
estado de violencia y caos, producto de la primigenia agresividad humana, o
como un estado de convivencia pacifica, consecuencia de la bondad natural
del ser humano. Lo mismo ocurre con la fase final, podria llegarse a la cons-
truccién de un Estado autosuficiente, que llegue al culmen de su perfeccion,
que, por esto mismo, no requiera de cambios ulteriores; la segunda opcién
es la construccién artificiosa de un Estado que mediante ensayo y error
avance paulatinamente hacia la mejor convivencia.

Ahora bien, en nuestra opinién, la tercera pregunta del Canon de
la razoén pura, aunada a la solucién de la tercera antinomia de la razén

prdctica,” hizo brotar dificultades complejas que ya anunciaban la unién

2 La existencia basada en la virtud es honrosa y excelsa; sin embargo, ser virtuoso no implica ser
feliz; asi como la felicidad no conduce ineludiblemente a la virtud; dichos términos carecen de
identidad légica; desde la antigiiedad la relacién proporcional entre virtud y felicidad constituye
un problema esencial, tanto de la tradicién judeo-cristiana, como filoséfica; de ningin modo Kant
podia soslayar este hondo problema situado en la raiz de la reflexién ética y religiosa; por esto, su
objetivo central en la Dialéctica de la razén pura es responder cémo puede ser practicamente posible
la unién de la moralidad (sistema necesario de todos los fines) con la felicidad (sistema de fines
contingentes); es decir, la realizacién en el mundo del bien supremo; el proyecto integro de Kant
comprende la parte deontolégica, formalista y universalista; o fundamentacién de la moral; y la
solucién del bien supremo; seguida necesariamente de la teorfa de los postulados. Efectivamente,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



176 II. DOSSIER

necesaria entre ética e historia; es decir, aunque Kant no fue ajeno a
influencias ni a las ideas de su tiempo, también es cierto que su sistema
siguié un rumbo particular y progresivo.

Para el filésofo es indudable que ética e historia se complementan;
desde que nacemos pertenecemos a una comunidad, existimos integra-
dos en un cuerpo social; ademds, nuestra condicién humana, capacidades
y vinculos sélo pueden realizarse en sociedad; pero también es donde
estamos expuestos a los mayores peligros y sufrimientos; asimismo, las
sociedades y los Estados son deficientes al momento de proveernos de lo
necesario para vivir seguros y felices; por esto, en el dmbito de la expe-
riencia la compatibilidad entre virtud y felicidad requiere zanjar distintos
obstdculos sociales; por ejemplo, en una comunidad donde no exista un
orden civil que garantice “de manera efectiva” la justicia social, es su-
mamente probable que las personas virtuosas sean inmoladas; virtud y
felicidad pueden coexistir en el mundo sélo mediante un orden civil justo,
en donde las personas estén protegidas por las leyes e instituciones.

Asimismo, las acciones que se ajustan a la moralidad o a la legalidad

se vuelven predecibles, por tanto, la persona cuyo comportamiento respete

para Kant la moralidad y la felicidad tienen que formar un tdnico sistema porque la felicidad debe
ser distribuida en proporcién a la moralidad; el deber surge por la valoracién absoluta de un fin en
sf; dado a priori, que determina la voluntad; este fin es el ser racional en si mismo; objeto de respeto,
aunado a su plena realizacién (que consiste en que todo ser racional alcance la felicidad proporcio-
nal a su honradez); de lo contrario, actuar moralmente y albergar esperanza designarfan conductas
irracionales. Kant reconoce que la biisqueda de felicidad constituye un impulso natural, pero, en la
accion correcta o justa; por esto, en su opinién, saciar el deseo permanente de felicidad sélo requiere
sagacidad: “destreza en el uso de los medios respecto al fin universal de los hombres™; asf, la felici-
dad no puede proporcionar regla a priori alguna para discernir problemas morales; sélo, la relacién
formal entre la facultad de desear y la representacién personal de la felicidad, provee de una norma
adecuada para disfrutar de ella; un autor contempordneo resume esta idea: “Si hago algo para ser
feliz, no puedo saber si realmente estoy haciendo lo que debo, y si s6lo hago lo que me garantiza la
felicidad, corro el peligro de hacer muchas cosas que no debiera”. Asi pues, como la felicidad no es
absolutamente buena en todos los casos y su contenido se encuentra empiricamente condicionado;
tiene que sujetarse a la ley moral; en este sentido, la felicidad es la satisfaccién de nuestros propios
fines y la virtud la manera de ordenar las maximas que los determinan; la felicidad no constituye el
fundamento de la virtud, pero, una disposicién virtuosa si es causa eficiente de la felicidad; o por lo
menos, tiene que serlo.

Cfr.: Immanuel Kant, Critica de la razén pura; De la dialéctica de la razon pura en la determi-
nacion del concepto del bien supremo, 195,200, 203, [113]; Lecciones de ética, pp.41-42; 55y 77; y
Bowman, C. (2003).. vol. 28, pp. 45-63.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 177

la ley se convierte en “presa facil de sus congéneres”; ain més, como la
virtud exige confianza y apertura al préjimo, se acentdan la vulnerabi-
lidad e indefensién, quedando a merced de las intenciones de los otros.

Por otro lado, Kant (2001 [1793]) explica que para responder qué de-
bemos hacer no es necesario apelar a un fin material determinado, basta
con la ley moral, o condicién formal del uso de la libertad; sin embargo,
de la aplicacién de la ley moral sf surge un fin, porque: “a la razén no le es
indiferente el resultado de nuestro obrar bien, ni hacia dénde podriamos
enfocar todos nuestros esfuerzos” (p. 23).

Desde una perspectiva ontolégica, mientras conservemos la existencia,
el albedrio anade al pensamiento de la accién en curso alguna meta o
proyecto determinado para orientarse y abrirse al futuro; es la pregunta
por el sentido, hacia dénde y para qué trabajar.

Esto corresponde con la libertad que, en su aspecto interno, tiene como
objetivo el movil de las acciones del agente; en el externo, la coincidencia
de la accién con la ley; pero, también es movimiento a la totalidad, anhelo
de completud, que se realizard por el esfuerzo conjunto y persistente de
la humanidad. Desde la visién de Kant, el cumplimiento de la ley moral
producir felicidad en el mundo, porque la consumacién del bien supremo
tiene la primacia, en tanto orden irrestricto de la razén pura practica: de
la razén integra, en la subordinacién de todas sus facultades;* asf, en el
primer fundamento determinante de su quehacer tiene un interés practico
que consiste en la determinacién de la voluntad libre y en el fin dltimo de
la existencia o bien supremo.

La fundamentacién del deber moral se consuma con la realizacién del
bien supremo, en el principio teleoldgico o fin final (Endzweck), que orien-
tard la esperanza de felicidad individual e histérica; por esto, algunos
pensadores se refieren a la realizacién del bien supremo como “imperativo
categérico material” (Vilar, 1989, pp. 117-133); diversos pasajes confir-
man el punto de vista de Kant al respecto; por ahora, a manera de intro-

duccién, deseamos citar el célebre § 87 de su Critica del Juicio (2013):

5 Cfr.: Prologo a la primera edicién, 1793.
* CRPR. Del primado de la razén prdctica en su enlace con la especulativa. 215 216, [120].

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



178 II. DOSSIER

La ley moral, como condicién formal de la razén en el uso de nues-
tra libertad, nos obliga por si sola, sin depender de fin alguno como
condicién material; pero, sin embargo, nos determina también, y ello
a priort, un fin final que nos obliga a perseguir, y ese fin final es en
el mundo el mds alto bien posible mediante libertad. La condicién
subjetiva bajo la cual el hombre (y, segin todos nuestros conceptos,
también todo ser racional finito) se puede poner un fin final bajo las
anteriores leyes es la felicidad.

Por consiguiente, el bien mds alto posible en el mundo, y, en
cuanto estd en nosotros, el bien fisico que hay que perseguir como
fin final es la felicidad, bajo la condicién subjetiva de la concordancia
del hombre con la ley de la moralidad, como lo que le hace digno de

ser feliz.

La realizacion del bien supremo establece el imperativo de la felicidad;
pero, el supremo bien moral no se cumple tunicamente por el esfuerzo in-
dividual, requiere del trabajo de una larga serie de generaciones; por esto,
Kant (2006 [1784], pp. 39-41) afirma que los seres racionales tienen el fin
comunitario de promover el bien supremo en el mundo, de conformar un
todo en orden al mismo fin; esto no se circunscribe a un reino invisible,
se refiere a la construccién de naciones, instituciones y leyes justas que
personifiquen el bien supremo, garanticen la paz y el quiliasmo de la his-
toria; el sentido tltimo de la moralidad se vincula necesariamente con el

propésito que otorga sentido a la existencia individual y colectiva:

[...] un albedrio que no afiade en el pensamiento a la accién en pro-
yecto algin objeto determinado objetiva o subjetivamente (el objeto
que él tiene o debiera tener), un albedrio que sabe cémo pero no ha-
cia dénde tiene que obrar, no puede bastarse. Asf, para la Moral, en
orden a obrar bien, no es necesario ningtn fin; la ley, que contiene la
condicién formal del uso de la libertad en general, le es bastante. De
la Moral, sin embargo, resulta un fin; pues a la Razén no puede serle

indiferente de qué modo cabe responder a la cuestién de qué saldrd

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 179

de este nuestro obrar bien, y hacia qué —incluso si es algo que no
estéd plenamente en nuestro poder— podriamos dirigir nuestro hacer

y dejar para al menos concordar con ello. (Kant, 2001, [1793])°

El bien supremo provee de un fin final objetivo a la voluntad, no es in-
determinada o vacfa porque ordena instaurar el Reino de Dios en la tierra;
en este sentido, la historia es una interaccién de libertades que tienen el
deber de construir esa totalidad cosmopolita en el mundo. La evolucién
histérico espiritual de la humanidad coincide con su progreso moral, con
la mejor comprensién y aplicacién de la libertad; por lo anterior, la proble-
matica ética hace necesaria la integracién del sistema histérico, politico y
juridico; justamente, en la siguiente reflexién Kant sintetiza el contenido

de su filosoffa de la historia:

El hombre alcanza realmente su destino natural, o sea, el despliegue
de sus talentos, por la coercién social. Hemos de esperar que alcance
también todo su destino moral por medio de la coercién moral. Pues
todos los gérmenes de lo moralmente bueno, cuando se desarrollan,
sofocan los gérmenes fisicos del mal. Mediante la coercién social se
despliegan todos los gérmenes sin discriminacién. Este es el destino
de la humanidad, pero no del individuo, sino de la totalidad. Aquf
tienen que darse siempre las diferencias del orden, pero también el
méximum de la suma.

El reino de Dios sobre la tierra: este es el dltimo destino del hom-
bre. Desea: que venga tu reino. Cristo lo ha invocado; y no ha sido
entendido; pero el reino de los curas no erige en nosotros el Reino de
Dios (Kant, 2015, XV 2, 608-609, nr. 1396.)

Asf pues, los fines histéricos se determinaran segtin el destino natural

del ser humano, que consiste en un progreso permanente y terrenal, has-

5

Cfr. Prologo a la primera edicion, 1793, p. 23.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



180 II. DOSSIER

ta el establecimiento de una sociedad mejor, libre y justa (juridicamente
ordenada).

Ahora bien, la pregunta obligada es: ;c6mo enhebrar el hilo para asig-
narle un sentido a la historia?

En primer lugar, para Kant (2006 [1784]) las acciones humanas volun-
tarias pueden explicarse tal como los fenémenos naturales, porque ambos
estdn determinados por leyes mecdnicas universales; suponiendo esta si-
metria, la historia puede narrar esas manifestaciones humanas y hacerlas
comprensibles, mostrar su curso regular, la direccién uniforme de la es-
pecie humana; en este sentido, la historia serd el “escenario de la libertad
humana en grande en el que podemos descubrir un curso regular, a pesar
de que las causas inteligibles de lo que ocurre puedan yacer profundamen-
te ocultas” (p. 33 y ss); asi como los rios siguen un cauce natural, el “juego
de la libertad sigue un curso regular”, un proceso ininterrumpido.

Pero, como todo lo que remite al ser humano es cambiante y transi-
torio Kant se refiere a la esperanza de descubrir en la historia un curso
regular; a partir de ahora, la esperanza constituye un fundamento que
otorga sentido a la historia, pues: “cuanto se presenta como enmarafiado
e irregular ante los ojos de los sujetos individuales pudiera ser interpreta-
do al nivel de la especie como una evolucién progresiva y continua, aun-
que lenta, de sus disposiciones originales” (2006 [1784], p. 34). Puestas
en perspectiva, las acciones humanas constituyen una serie amplia en la
que se observa orden, regularidad y progreso continuo; como ejemplo,
“los matrimonios, nacimientos y defunciones” considerados particular-
mente, como acciones voluntarias libres, especialmente los matrimonios,
parecen no estar sometidos a ninguna ley que permita calcular su canti-
dad total; del mismo modo, en estos fenémenos operan aspectos irregu-
lares e impredecibles; pero, tomados como acciones de toda la especie,
como series enteras, tal como son consignados en los registros anuales,
parecen responder a necesidades estadisticas, que se producen conforme
a leyes de la naturaleza, “como series uniformes ininterrumpidas”; como
si la relacién entre la voluntad humana y la facticidad de sus efectos

estuviese mediada por la operacién de un plan natural, de tal modo que:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 181

“la relacién estadistica serfa la instancia de subsuncién de la libertad al
plan de la naturaleza” (Rojas, 2008, p. 104, nota 191).
Kant (2006 [1784]), afiade:

Poco imaginan los hombres (en tanto que individuos e incluso como
pueblos) que, al perseguir cada cual su propia intencién segtin su pa-
recer y a menudo en contra de los otros, siguen sin advertirlo —como
un hilo conductor— la intencién de la Naturaleza, que les es desco-
nocida, y trabajar en pro de la misma, siendo asi que, de conocerla,

les importarfa bien poco. (p. 34)

Aunque, “separadamente” cada individuo persiga sus propios afanes
particulares, distintos y opuestos, como especie sigue el plan de la Natu-
raleza, incluso, inconscientemente, sin proponérselo.

De igual manera, lo que hace dificil concebir una historia con sentido,
adecuada a un plan, es que nuestro comportamiento difiere del resto de
los animales gregarios, como hormigas, abejas, etc., no es plenamente
racional, pero tampoco, puramente instintivo:

Dado que los hombres no se comportan en sus aspiraciones de un
modo meramente instintivo —como animales— ni tampoco como ciuda-
danos racionales del mundo, segin un plan globalmente concertado, no
parece que sea posible una historia de la Humanidad conforme a un plan
(como lo serfa, por ejemplo, la de las abejas o la de los castores). Al fil6-
sofo no le queda otro recurso —puesto que no puede presuponer en los
hombres y en su actuacién global ningtin propdsito racional propto— que
intentar descubrir en este absurdo decurso de las cosas humanas una
intencion de la Naturaleza, a partir de la cual sea posible una historia
de criaturas tales que, sin conducirse con arreglo a un plan propio, sf lo
hagan conforme a un determinado plan de la Naturaleza. Vamos a ver si
logramos encontrar un hilo conductor para disenar una historia semejante,
dejando en manos de la Naturaleza el engendrar al hombre que habra de
componerla més tarde sobre esa base; de la misma manera que produjo un

Kepler, el cual sometié de forma inesperada las formas excéntricas de los

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



182 II. DOSSIER

planetas a leyes determinadas y, posteriormente, a un Newton que explicé
esas leyes mediante una causa universal de la naturaleza (Kant, 2006
[1784], pp. 35-37).

Asi, como es imposible presuponer en los seres humanos y en sus ac-
ciones un propésito racional circunscrito, el dnico recurso viable para el
filésofo que quiere comprender “ese absurdo decurso de las cosas huma-
nas”, la historia, es: “intentar descubrir una intencion de la Naturaleza”
(Kant, 2006 [1784]), p. 36), un plan de la Naturaleza que conduzca a la
humanidad como especie.

Efectivamente, para trazar una historia con sentido se requiere un
hilo conductor, y Kant lo encuentra en la docirina teleoldgica de la Na-
turaleza, en el principio de finalidad, que se opone al azar; pues, si ob-
servamos externa e internamente la estructura de los animales, incluso
de las plantas, comprendemos que cada elemento constitutivo, cada ca-
racteristica, desempefia una funcién especifica: “Todas las disposiciones
naturales de una criatura estdn destinadas a desarrollarse alguna vez
completamente y con arreglo a un fin” (Kant, 2006 [1784], p. 37); no
existen 6rganos indtiles, ni caracterfsticas gratuitas, de hecho, los rasgos
innecesarios tienden a desaparecer; Kant (2006 [1784]) hace ver que de
renunciar a este principio: “ya no tendriamos una Naturaleza que actiia
conforme a leyes, sino una Naturaleza que no conduce a nada, viniendo
entonces a ocupar un desazonante casualidad el puesto del hilo conductor
de la razon” (p. 37).

En este sentido, un érgano indtil o una disposicién que no realice su
funcién representa una contradiccién; asi, el principio teleolégico cons-
tituye la primera aplicacién de la razén a la naturaleza, que proporciona
multiples ejemplos de la finalidad en los seres vivos y permite compren-
derla como algo ordenado y regular, no arbitrario; esto supone la posibili-
dad de una accién segtin causas finales, no mecénicas.

Por lo que respecta al ser humano: “todas sus disposiciones naturales
que tienden al uso de su razon sdlo deben desarrollarse por completo en
la especie, mas no en el individuo” (Kant, 2006 [1784], p. 38), la ca-

racteristica esencial que ha hecho posible la permanencia de la especie

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 183

humana es la razén que, para perfeccionarse, requiere mundologia: “tan-
teos, entrenamiento e instrucciéon”; sin embargo, antes de lograr un esta-
do éptimo y pleno del uso de la razén, nos sorprende la muerte, cortando
de tajo todos nuestros planes y aspiraciones; de aqui que sea necesario
“una serie interminable de generaciones” (Kant, 2006 [1784], p. 38) que,
mediante su arduo esfuerzo, producirdn el desarrollo y mejoramiento de
nuestra especie, hasta el grado en que se cumpla la intencién de la Na-
turaleza; si esto no se realizara, las disposiciones naturales con las que
hemos sido provistos carecerfan de sentido; incluso, todos nuestros pro-
pios principios practicos, junto con el de la sabiduria de la Naturaleza,

serfan absurdos:

[...] la mayor parte de las disposiciones naturales tendrfan que ser
consideradas como superfluas y carentes de finalidad alguna; algo
suprimirfa todos los principios pricticos y harfa sospechosa a la Na-
turaleza —cuya sabidurfa tiene que servir como principio en el enjui-
ciamiento de cualquier otra instancia— de estar practicando un juego

pueril sélo en lo que atafie al hombre”. (2006 [1784]), pp. 38-39)

En el ser humano la accién teleolégica se hace evidente en la medida
que es capaz de actuar racionalmente por la representacién de fines; asf,
al proveerle de razén, la Naturaleza més que interesarse en su comodi-
dad, antepuso su autoestimacion racional, de forma que “se vaya abriendo
camino para hacerse digno, por medio de su comportamiento, de la vida
y del bienestar” (Kant, 2006 [1784]), p. 40); por consiguiente, toda la
felicidad posible serd trabajo y mérito suyo; la naturaleza le otorgé al ser
humano razén para subsistir, hasta los obstdculos que enfrenté lo llevaron
a fortalecerla.

Ahora bien, mientras la tendencia natural instintiva se expresa de for-
ma plena en cada individuo, la razén alcanzard su desarrollo pleno en
la especie; desde esta perspectiva natural, el individuo tiene un destino
temporal, mientras que el destino colectivo de la especie, “el relevo gene-

racional”, es perenne; la especie es inmortal y “debe conseguir a pesar de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



184 II. DOSSIER

todo consumar el desarrollo de sus disposiciones™ (2006 [1784]), p. 41),
de las facultades regidas por la razén; por todo esto, se puede decir que
en la historia la naturaleza se une a la libertad mediante la razon. En su

dltimo libro Kant reitera:

Antes que nada hay que observar que en todos los demds animales
abandonados a sf mismos consigue cada individuo realizar su des-
tino entero, mas entre los hombres acaso el género: de suerte que
la especie humana sélo por medio de un progresar en una serie de
innumerables generaciones puede elevarse hasta la consecucién de
su destino; progresar en que el fin seguird siendo siempre algo en
perspectiva, mientras que la tendencia a este fin dltimo, aunque pue-
da ser frecuentemente estorbada, no podra volverse nunca totalmente

retrégrada.6

En otra reflexién también podemos leer:

Cabe considerar como el fin de la Naturaleza que cada criatura alcan-
ce su destino desarrollando todas las disposiciones de su naturaleza y,
ciertamente, no solo la species, sino también cada individuum cumpla
finalmente con su pleno destino. Entre los animales esto es logrado
por cada individuo sin mediacién alguna, més entre los hombres sélo
lo alcanza la especie a través de una larga serie de generaciones vy, a
la postre, cada individuo por medio de éstas.

JEn qué consiste este destino? 1) En el desarrollo de todas las
disposiciones naturales como una criatura racional gracias al cultivo
de sus talentos. 2) En ser libre no solamente ante si, sino en la so-
ciedad gracias a la més perfecta disciplina de su libertad mediante
leyes. 3) En ser feliz en tanto que él mismo sea el artifice de dicha/
felicidad y ésta se base en principios acordes con lo universalmente
mejor. (Kant, 1991, p. 118)

° Cfr.: Kant, Antropologia en sentido pragmdtico, “La caracteristica antropolégica: El cardcter de la
especie”, [324], p. 237.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 185

En suma, la naturaleza completa puede pensarse como “sistema de
fines”, posible por la existencia de un fin final que subordinaria la tota-
lidad, pero, como dentro de la naturaleza todo estd condicionado, ese fin
final tendrd que buscarse fuera, en algo incondicionado; como en el im-
perativo moral, que ordena realizar algo a pesar de los condicionamientos
empiricos; y, tal como explica el filsofo Juan Cruz, las acciones son histé-
ricas, “no cuando estdn sometidas horizontalmente al poder determinante
del mecanismo causal, sino cuando se relacionan verticalmente a un ori-
gen ideal y aparecen como fin realizado conforme a una idea de la razén”
(Cruz, 1985, pp. 197-261)"; asi pues, la consideracién teleolégica de la
naturaleza, no determinada completamente por leyes causales-mecénicas,
sino por fines, ademés de proporcionar un hilo conductor que asigna un
sentido a las acciones libres, para que la historia no sea un compendio
inconexo de maldad y locura, permite unificar el mundo empirico y el
inteligible.

Aunado a esto, Kant presenta un postulado préctico fundamental, e/
decurso asintdtico de la historia, que la prescribe como camino infinito,
hacia un destino inalcanzable, porque es “un incesante despliegue de las
disposiciones naturales que se encuentran orientadas a un mejor uso de
la razén” (Rodriguez, 1991, p. 25) y de la libertad; cuando la humani-
dad se esfuerza y persevera para aproximarse a dicho horizonte utépico,
progresa; pero, este desarrollo nunca se verd consumado; en este sentido,
estamos frente a una “meta ucrénica” (Rodriguez, 1991, p. 25).

Comprender la historia de la humanidad de conformidad con un fin no
es ficcién, sino una forma de pensar aquello que todavia no se alcanza,
que falta por mejorar. Trabajar por el bien, la justicia, la paz, etc., cons-
tituye un deber, a pesar de que su perfecta realizacién en el mundo no
sea inmediatamente posible; lo significativo es que, durante este proceso
infinito, la humanidad va mejordndose a si misma y su entorno social; por
esto, Kant se refiere a una conformacién paulatina del “reino de Dios en la

tierra” o “Destino final del ser humano”, que sélo podra ser alcanzado por

7 Cfr.: b) El régimen finalista de todas las disposiciones naturales, p. 228.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



186 II. DOSSIER

la humanidad en su conjunto; parte de la satisfaccién estard en recorrer
el camino, en progresar hacia la meta, en ir transformando positivamente el
mundo, como legado para quienes estdn por venir; tener presente la meta
otorgard orientacién y fuerza, pero no fecha de llegada, pues siempre surge
algo que demora y obliga a abrir un nuevo camino.

Ahora bien, el medio que utiliza la Naturaleza para garantizar el de-
sarrollo de nuestras capacidades es el antagonismo, o insociable sociabili-
dad (Kant, 1. (2006 [1784]. Cuarto principio, p. 43-44).

tal concepto hace referencia a la inclinacién esencial que poseemos
de vivir en sociedad, pero, inseparable de la hostilidad subyacente que
produce el deseo natural de individualizacion, de satisfacer las necesida-
des propias e intereses egofstas, de vivir segtin las propias reglas, de hacer
lo que uno quiera, sin que nos importen las necesidades, ni los derechos
ajenos. Kant (2006 [1784)]), explica:

esta resistencia es aquello que despierta todas las fuerzas del hom-
bre y le hace vencer su inclinacién a la pereza, impulsandole por
medio de la ambicién, el afdn de dominio o codicia, a procurarse
una posicién entre sus congéneres, a los que no puede soportar, pero
de los que tampoco es capaz de prescindir. Asf se dan los auténticos
primeros pasos desde la barbarie hacia la cultura [...] de este modo
van desarrolldndose poco a poco todos los talentos, asf van formédndo-
se el gusto e incluso, mediante una continua ilustracién, comienza a
constituirse una manera de pensar que, andando en el tiempo, puede
transformar la tosca disposicién natural hacia el discernimiento ético
en principios practicos determinados vy, finalmente, transformar un

consenso social urgido patolégicamente en un dmbito moral. (p. 44)

La comunidad hunde su raiz en la sociabilidad, que contribuye a la for-
macion del Estado; la insociabilidad expresa el arraigo natural a la indivi-
dualidad, egofsta e interesada, del ser humano, su afdn de poder y posesion.
A pesar de los conflictos que esto genera, también hace que las disposicio-
nes humanas despierten y se transformen positivamente, moralmente. Por

la oposicién de estas dos tendencias se supera el conformismo y una vida

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 187

impersonal; es tan grande el provecho que produce la insociabilidad para el
progreso de la especie que la naturaleza mantiene la discordia y la eterna
insatisfaccién como medios para trabajar, esforzarse y superar la inercia.

Para Kant (1991), esto revela “la organizacién de un sabio creador”, no
la mano malintencionada y tosca de un “genio maligno”; asf, la Naturaleza
injert6 en nosotros disposiciones naturales orientadas a un mejor uso de
la razén y también dispuso los “mecanismos” adecuados para desarrollar
dichas capacidades; en el plano social el antagonismo permitié forjar la
cultura, la moralidad y el orden social; en el &mbito interestatal, “una pro-
gresiva organizacién de los ciudadanos de la Tierra como un sistema unido
de manera cosmopolita” (“La caracterfstica antropolégica: El cardcter de
la especie”, [333], p. 248).2

Asimismo, en el origen quedaron fijas las disposiciones humanas, pero
en la historia se desarrollardn plenamente, estas capacidades son: la dis-
posicion a la animalidad (Kant, 2001, [1793]. pp. 43-46) o egoismo fisico,
la tendencia personal y de la especie a la conservacién que se despliega
naturalmente, como ser viviente, sin intervencién de la razén, expresa el
arraigo de la voluntad en la individualidad; de esta misma disposicién
surge el impulso de propagar la especie y la necesidad de formar comu-
nidad, de vivir en sociedad; también, la destreza de relacionarse con las
cosas y con los seres vivientes; es decir, la técnica,’ que le permitié crear
instrumentos, una de las causas por las que se volvié fuerte.

La segunda disposicién, a la humanidad o egoismo comparativo, con-
siste en la tendencia permanente de vivir bien y feliz; aqui se activa el
antagonismo, pues el ser humano comienza a compararse con sus congé-
neres, estd pendiente de si tienen mds o viven mejor que él; no quiere ser
inferior, que tengan una buena opinién de él, aunque siempre desea sobre-
pasarlos; la razén pragmatica le ayuda a gestionar lo necesario, aprende a
ejercer la prudencia, la sagacidad, a disimular sus verdaderas intenciones,

8 Immanuel Kant, Antropologia en sentido pragmdtico,

?  Cfr.: Immanuel Kant, Antropologia en sentido pragmdtico, “La caracteristica antropolégica: El
cardcter de la especie”, [323]-[324], p. 235-237. Kant argumenta que la caracterizacién del hombre
como un animal racional se funda en la simple forma y organizacién de sus manos, de sus dedos, de

su estructura, con su delicado tacto.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



188 II. DOSSIER

etc.; de este modo, la sociedad se vuelve factor de civilizacién, porque
tiene que entablar relaciones “cordiales” para lograr sus “fines egofstas”;
asf, expresa su doble naturaleza, como ser viviente y ser racional.

La disposicion a la moralidad es la facultad de actuar motivado por el
respeto a la ley moral; en consecuencia, deja de ser un individuo y se vuel-
ve persona; esta disposicién no se basa en la naturaleza sino en la libertad,
en la independencia de las inclinaciones sensibles; con esto acontece la
superacion del egoismo individual y la consideracién del resto como fines
en sf, no s6lo como medios para la propia felicidad; aqui, es considerado
como ser racional susceptible de adquirir personalidad, su raiz es “la ra-
z6n incondicionalmente legisladora” (Kant, 2001, [1793]. p. 45)

Estas disposiciones atribuidas a la especie son originarias y tienden al
bien (Kant, 2001, [1793]. p. 46), tunicamente producen vicios cuando se
utilizan de forma opuesta a su fin natural, si ocurren desviaciones en los
fines de la naturaleza: gula, lujuria, salvajismo, envidia, celos, rivalidad,
ingratitud, alegria del mal ajeno, etc.; sin embargo, siempre tenemos la
posibilidad de educarnos para integrar las disposiciones de forma adecua-
da; el ser humano es “susceptible y menesteroso de educacién”, tanto en el
sentido de la instruccién como de disciplina', esto concuerda con “la clase
a la que pertenece en el sistema de la naturaleza™'; es decir, con la capa-
cidad de forjarse un cardcter, de “perfeccionarse de acuerdo con los fines
que él mismo se senala”.'? En este sentido, la razén marca una diferencia
en lo humano, entre el hombre considerado en su facticidad azarosa y el
ideal de humanidad al que aspira.

Ahora bien, en el quinto principio de su historia Kant (2006 [1784])

sefiala el problema mds grande al que se enfrenta la humanidad:

Kant, Antropologia en sentido pragmdtico, p. 237.

Cfr.: Kant, Antropologta en sentido pragmdtico, [322], p. 235.

Cfr.: Kant, Antropologia en sentido pragmdtico, [322], p. 235; iniciando el pérrafo se puede
leer: “]...] para asignarle al hombre la clase a que pertenece en el sistema de la naturaleza viva y
caracterizarle asf, otra cosa sino decir que tiene un cardcter que él mismo se crea, al ser capaz de
perfeccionarse de acuerdo con los fines que él mismo se sefiala; gracias a lo cual, y como animal
dotado de la facultad de la razén (animal rationabile), puede hacer de si un animal racional (animal
rationale); y esto le lleva, primero, a conservar su propia persona y su especie; segundo a ejercitarla,
instruirla y educarla |...]

12

2

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 189

el mayor problema para la especie humana es la instauracién de una
sociedad civil en la que se dé la mayor libertad [...] junto a la mds
escrupulosa determinacién y proteccién de los limites de esa libertad
[-..], una constitucién civil perfectamente justa, tiene que ser la tarea
mds alta de la Naturaleza para con la especie humana, ya que la
Naturaleza sélo puede conseguir el resto de sus designios para con
nuestra especie proporcionando una solucién a dicha tarea y ejecu-

tandola. (p. 45)

Efectivamente, la libertad sin ley lleva a la destruccién, de manera
que, mediante una constitucién civil justa, el Estado puede administrarla
y regularla, garantizando las condiciones necesarias para que la naturale-
za humana se desarrolle adecuadamente.

Sin embargo, de esto, se deriva otro problema espinoso, en palabras de
Kant (2006 [1784]) “el m4s dificil y el que més tardiamente ser4 resuelto™

el hombre es un animal, [...] su egofsta inclinacién animal le induce
a exceptuarse a s mismo a la menor ocasién. Precisa por tanto de un
sefior que quebrante su propia voluntad y le obligue a obedecer a una
voluntad universalmente vélida, de modo que cada cual pueda ser
libre. Mas, ;de dénde toma este sefior? De ninguna otra parte que no
sea de la especie humana. Pero asimismo éste serd un animal que a

su vez necesita un sefior. (p. 47)

En efecto, el jefe de la justicia pablica debe ser justo, y tomando en
cuenta que procedemos de una “madera retorcida”, “no puede tallarse
nada enteramente recto” (p. 48); asimismo, el soberano requerird “con-
ceptos precisos”, “gran experiencia” y “buena voluntad”; por estos moti-
vos, s6lo podemos aproximarnos a esta idea; quizd algin dfa se logrard,
“tras muchos intentos fallidos.” (p. 49).

Del mismo modo, otro problema complejo que se vincula con el esta-
blecimiento de una constitucién civil perfecta, se refiere a la “reglamenta-
ci6n de las relaciones entre estados”, pues la misma belicosidad que existe

entre particulares, acontece entre Estados; los mismos dafios y perjuicios

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



190 II. DOSSIER

que obligan a los individuos a asociarse en un estado civil, forzardn a es-
tablecer “una confederacién de pueblos, dentro de la cual aun el Estado
mds pequefio pudiera contar con que su seguridad, como su derecho, no
dependieran de su propio poderio o del propio dictamen juridico, sino dni-
camente de esa confederacién de pueblos (Foedus Amphictyonum), de un
poder unificado y de la decisién conforme a leyes de la voluntad comtin.”

(pp- 49-50) Kant va més lejos y argumenta:

toda guerra supondrfa un intento en la intencién de la Naturaleza
de promover nuevas relaciones entre los Estados y, mediante la des-
truccién o cuando menos desmembracién de todos ellos, configurar
nuevos cuerpos politicos, los cuales, al no poder subsistir tampoco
en si mismos o junto a otros, tienen que padecer nuevas revolucio-
nes andlogas a las anteriores; hasta que finalmente (gracias en parte
a la éptima organizacién de la constitucién civil interna y en parte
también a la legislacién exterior fruto de un consenso colectivo) se
alcanzard un estado de cosas que, de modo similar a una comunidad

civil, se conserve a sf mismo como un autémata. (p. 52)

En este planteamiento Kant (2006 [1784]) examina tres posibilidades
que contrastan con tres formas de pensar la naturaleza: primera, que los
Estados choquen entre si “como los dtomos en las descomposiciones y
nuevas composiciones de moléculas”, haciendo surgir por azar una estruc-
tura persistente y adecuada (modelo epiciireo, naturaleza completamente
mecdnica, sin finalidad); segunda, que la sabia Naturaleza siga un curso
regular que va conduciendo a la especie gradualmente de la animalidad
hasta el nivel supremo de la Humanidad, a pesar del caos existente, mejor
dicho, bajo el caos aparente (modelo estoico); tercera, que la discordia
permanente nos hunda irreversiblemente en un infierno de males hasta la
“barbara destruccién” de nuestra especie (pp.52-53) (pesimismo antro-
polégico).

El filésofo pregunta: “;es razonable admitir que la Naturaleza observe

la finalidad en las partes mas no en el todo?”; la respuesta es negativa, no

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 191

tendria ningin sentido cuidar de las partes con esmero, si le serd indife-
rente lo que ocurra con el todo, la consumacion; esto significa que debe-
mos “privilegiar racionalmente” la mejor opcién, aquella que nos permita
pensar la historia con sentido, comprenderla y enderezarla.

Harfa falta ahondar en diversos aspectos vinculados con esta cuestion;
sin embargo, queremos cerrar este mindsculo trabajo con una famosa me-
tafora de Kant, que puede constituir una clave esencial para erradicar la
violencia estructural y criminal que nos aqueja.

En efecto, en Hacia la paz perpetua, Kant (2018) pregunta: ;a quién
concierne el tema de la paz? ;A toda la humanidad, a los dirigentes politi-
cos o s6lo a los filésofos, que no renuncian a este “dulce suefio”?

Por lo pronto, parece que no a los dirigentes politicos, pues, como
hace ver Kant (2018) y dolorosamente podemos comprobar, “nunca se
sacian de la guerra™;' lo interesante estd en el hecho de que, desde su
perspectiva politica, siempre es posible resolver el problema de una coe-
xistencia pactfica, “incluso entre seres diabélicos™; la clave es hacer que
sus “antagénicos intereses particulares queden mutuamente refrenados”
y su comportamiento ptiblico acotado, sujeto por las leyes; a pesar de que

internamente sigan siendo perversos, arrogantes y egofstas:

El problema de la instauracién del Estado tiene solucién incluso para
un pueblo de demonios, por muy mal que pueda sonar esto, y su plan-
teamiento es el siguiente: “ordenar una muchedumbre de seres racio-
nales que para su conservacién demandan conjuntamente leyes uni-
versales, aun cuando cada cual se inclina secretamente a sustraerse
de tales leyes, e instaurar su constitucién de un modo tal que, aunque
sus intenciones privadas se contrapongan unas a otras, estas se vean
mutuamente refrenadas y en su comportamiento piblico el resultado
sea idéntico a como si no existieran esos malos sentimientos”. Seme-

jante problema ha de ser resoluble."

13 Cfr.: Primera parte, que contiene los Articulos Preliminares de una paz perpetua entre los Esta-

dos, VIII 344, B6.
14 Cfr.. Kant, Hacia la Paz Perpetua, Primer anexo, VIII 366, B61.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



192 II. DOSSIER

Los seres humanos, demonios con entendimiento, con capacidad para
racionalizar el mal que ellos mismos provocan libremente, puede impe-
dirse, mediante una correcta organizacién del Estado que, por lo demas,
estd al alcance de cualquier sociedad humana; ciertamente, nadie puede
obligar al ser humano a ser moralmente bueno, pero si se le puede coac-
cionar para que sea un buen ciudadano, mediante la aplicacién rigurosa
de las leyes.

Esta idea es herencia de Rousseau (1979), quien hace ver que “no
comenzamos propiamente a convertirnos en seres humanos hasta después
de haber sido ciudadanos™; al estudiar histéricamente la moral, Rousseau
comprobé que “todo dependia radicalmente de la politica y que ningtin
pueblo serfa nunca otra cosa que lo que la naturaleza de su gobierno lo
hiciera ser”.””

Kant coincide con Rousseau, los politicos vuelven a los gobernados
“obstinados”, “rebeldes” y “corruptos”, al ejercer sobre ellos, permanen-
temente, todo tipo de crueldades y coacciones injustas, abusando en todas

las formas imaginables:

Aseguran que se ha de tomar a los hombres tal como son y no como
los pedantes ajenos al mundo o los sofiadores bienintencionados ima-
ginan que deben ser. Pero ese como son vienen a significar en realidad
lo que nosotros hemos hecho de ellos merced a una coaccién injusta y
mediante alevosas maquinaciones [...] por supuesto que si aflojan un
poco las riendas, acontecen trdgicas consecuencias que cumplen los

vaticinios de aquellos estadistas presuntamente perspicaces.'®

Asi pues, “las personas son lo que la politica hace de ellas™; en este
sentido, la moralidad no da lugar a una buena constitucién del Estado,

sino que las constituciones propician la formacién moral de los pueblos.

1> Cfr.: Rousseau, Las confesiones.
Immanuel Kant, “Replanteamiento de la pregunta sobre si el género humano se halla en continuo

progreso hacia lo mejor”, Ak. VII 80.

16

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 193

Asimismo, Rousseau hizo ver a Kant que la politica concierne a todos,
y que es sumamente importante no dejarla en manos de politicos corrup-
tos, perversos y oportunistas, que emplean todos los medios a su alcance
para convencernos de que no tenemos remedio y que debemos conformar-
nos con la realidad presente, pues no podemos cambiar las cosas, volvién-
donos asf rebafios pasivos e inofensivos para seguir exprimiéndonos hasta
la muerte.

Ciertamente, comparado con la omnipotencia de la naturaleza, el ser
humano “es una menudencia”, pero, resulta inaceptable y criminal que

miembros de su propia especie lo cosifiquen, le vuelvan insignificante:

[...] el que los mandatarios de su propia especie lo tomen por algo
insignificante y lo traten en cuanto tal, explotdndolo como un animal,
utilizdndolo como mero instrumento de sus propésitos o enfrentdndo-
lo en sus contiendas con otros seres humanos para que se maten los
unos a los otros, esto no es ninguna menudencia, sino la subversién

del fin final de la propia creacién."”

Sistemas politicos y gobernantes subvierten el fin final de la creacion,
pero también emplean mecanismos para obstaculizar y demorar el pro-
greso del pueblo hacia lo mejor, de aqui que Kant se dedique a enumerar
los més significativos; por un lado, estd la restriccién o, en casos mds
extremos, la anulacién del principio de publicidad,'® que consiste en el
uso libre y piblico de la razén." Hasta hoy, resultan “peligrosos para
cualquier Estado” los disidentes que se atrevan a evidenciar ptiblicamente
lo que, gobernantes y poderosos, desean mantener oculto, por injusto, ruin

e inaceptable; el Estado persigue con todo su poder a los que muestran

17 Kant, “Replanteamiento...”, 7. Historia profética de la humanidad, Ak. VII 89, p. 165.
% Kant, “Replanteamiento...”, 8. Sobre la dificultad de las maximas establecidas para el progreso
hacia un mundo mejor atendiendo a su publicidad, Ak. VII 89, p. 166.

19 Cfr: ;Qué es la lustracion?, Ak. VIII 37, p. 86. “Por uso ptblico de la razén entiendo aquél
que cualquiera puede hacer, como alguien docto, ante todo ese piiblico que configura el universo de los
lectores. Denomino uso privado al que cabe hacer de la propia razén en una determinada funcién o
puesto civil que se le haya confiado”.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



194 II. DOSSIER

su corrupcion, no a los criminales, con quienes la mayorfa de las veces
tienen alianzas e intereses.

El segundo impedimento del progreso es la publicidad mendaz: legis-
ladores, magistrados y representantes del pueblo hacen creer que apli-
can leyes emanadas de la voluntad general, cuando han sido soborna-
dos; mediante “corruptelas” someten al pueblo “clandestinamente” a un
poder abyecto; por esto, “las prescripciones legales al pueblo, encubren
la verdadera indole de su constituciéon” y “la libertad parlamentaria es
aparente”,?” ignorando el principio fundamental de cualquier constitucién
civil, el respeto al “derecho natural de los hombres”, quienes obedecen la
ley porque deben ser “mancomunadamente legisladores™ “[...] supone un
deber provisional para los monarcas el tratar al pueblo segtin principios
que sean conformes a las leyes de la libertad (tal como las que un pueblo
se autoprescribirfa en la madurez de su razén), aun cuando no se le pida
literalmente su consentimiento para ello”.?!

Del mismo modo, Kant se pregunta: ;qué beneficio le devengara al
género humano el progreso hacia lo mejor?

Para comenzar, no aumentar4 la moralidad, ni la pureza de intencién; sin
embargo, habrd un incremento de la legalidad, del acatamiento de las leyes,
“concordancia de las acciones externas con el deber”, al margen del mévil
que las ocasione; posteriormente, segiin Kant, “ird descendiendo la violen-
cia ejercida por parte de los poderosos” y “se vera lo provechoso que es para
todos, para la comunidad”; también, “surgirdn mds dosis de bonhomia”, me-

nos pendencia en los litigios” y “mayor confianza en la palabra dada™

[...] y esto acabara por extenderse también a los pueblos en sus mu-

tuas relaciones externas hasta consumarse una sociedad cosmopolita,

2 Kant, “Replanteamiento...”8. Sobre la dificultad de las méximas establecidas para el progreso

hacia un mundo mejor atendiendo a su publicidad, Ak. VII 90, p. 166-167. Kant pone el ejemplo
con el pueblo britdnico, quien pretende que su constitucién restringe la voluntad del monarca por
medio de las cdmaras del parlamento, representantes del pueblo; cuando el monarca detenta el
poder absoluto, puesto que influye sobre dichos representantes; a través de los ministros propone e
implementa lo que quiere.

2 Kant, “Replanteamiento...”, p. 168.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



APUNTES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA EN KANT 195

sin que con ello quede aumentada en lo mds minimo la base moral
del género humano, para lo cual se precisarfa también de un nuevo
tipo de creacién (una influencia sobrenatural). Pues tampoco hemos
de prometernos demasiado respecto de los hombres en su progreso
hacia lo mejor, para no exponernos con toda razén a las burlas del
politico, a quien le complacerfa sobremanera tomar esa esperanza por

la ensofiacién de una mente exaltada.??

En suma, la ética no procura una comunidad politica mejor desde un
punto de vista moral, pero un marco juridico adecuado puede propiciar,
aunada a la educacion, las condiciones necesarias para que las conviccio-

nes morales Se arraiguen en nosotros.

Referencias

Bowman, C. (2003). A deduction of Kant’s concept of the highest good. Journal
of Philosophical Research.

Cruz, J. (1985). Derecho e historia en Kant. El proyecto final de una paz democra-
tica. Persona y Derecho, Revista de la Universidad de Navarra, (13), pp. 197-261.
Cfr.: b) El régimen finalista de todas las disposiciones naturales, p. 228.

Rodriguez, R. (1991).La simbiosis entre ética y filosofia de la historia, o el rostro
janico de la moral kantiana. Isegorfa, vol. 4.

Kant, 1. (1997). Filosofia de la historia, México, FCE.

Kant. 1. (1991) Antologta, (edicién, introduccién y seleccién de Roberto Rodri-
guez Aramayo), Barcelona, Peninsula.

Kant, 1. (2009). Critica de la razon pura. México: FCE, UAM, UNAM

Kant, I. (ANO). Reflexiones sobre antropologia.

Kant, I. (2001 [1793]) La Religion dentro de los limites de la mera Razon, Madrid,
Alianza.

Kant, 1. (2002). Lecciones de ética. Barcelona, Critica.

Kant, I. (ANO). De la dialéctica de la razén pura en la determinacion del concep-
to del bien supremo, 195, 200, 203, [113].

Kant, 1. (2013). Critica del Juicio, Barcelona, Espasa.

22 Kant, “Replanteamiento...” p. 168-169.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



196 II. DOSSIER

Kant, I. (2015). Lecciones de antropologia. Fragmentos de estética y antropologia,
Comares (Claves), Granada.

Kant, 1. (2002) Lecciones de ética. Barcelona, Critica.

Kant, 1. (ANO). Del primado de la razén prdctica en su enlace con la especulativa
CRPR. 215, 216, [120].

Kant, I. (2006 [1784]). Idea de una historia universal en clave cosmopolita, Mé-
xico, UNAM.

Kant, I. (2001 [1793]). La Religion dentro de los limites de la mera Razon, Ma-
drid, Alianza.

Kant, I. (2004). Recensiones sobre la obra de Herder.Ideas para una Filosoffa
de la Historia de la Humanidad.En Roberto R. Aramayo (Ed.),Concha Rold4n
(Trad.). ;Qué es la llustracion? y otros escritos de ética, politica vy filosofta de la
historia. Ak. VIII 46. Madrid, Alianza.

Kant, I (;afio?). Antropologia en sentido pragmdtico. Alianza Editorial.

Kant, I. (2018). Hacta la Paz Perpetua. Un disefio filosdfico, Madrid, Ediciones
Alamanda, 2018. CTK E-Books Digital Library of Kantian Studies (DLKS).
Rojas, S. (2008). El problema de la historia en la filosofta critica de Kant, Santia-

go de Chile, Editorial Universitaria de Chile.

Rousseau, J. (1979). Las confesiones. Madrid, Espasa-Calpe.

Vilar, G. (1989). El concepto de bien supremo en Kant. En J. Muguerza y R. Ro-
driguez Aramayo (Eds.): Kant después de Kant. En el bicentenario de la Critica
de la razon prdactica. Madrid, Tecnos.

Kant, I.

Lapalma,, O. (1980). Kant y la filosofia de la historia, Sapientia, Vol. XXXV,
Pontificia Universidad Catélica Argentina, p.111-148; vid. P. 116 y ss.

Platén, Republica, Buenos Aires, Losada, 2005. LIBRO VIII, 543a-569¢

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



La precariedad del espiritu

The precariousness of the spirit

Resumen

El articulo explora un aspecto del
vinculo de Valéry con la filosofia a
partir del problema de pensar el pen-
samiento y sus implicaciones para el
yo y su presuncién de ser causa de las
ideas. Esta exploracién se desarrolla
como un ensayo en donde, desde la
dindmica inherente al pensamiento, se
propone que la cobertura lingiifstica
de éste es la superficie en la que apa-
recen sus capacidades. Lo que se es
capaz de sentir y soportar en lo que se
piensa. Esta propuesta se pone a prue-
ba paradéjicamente: la precariedad
del espiritu se potencia en sus varia-
ciones y, en éstas, el espiritu se forma
en la realidad de sus obras.

Palabras clave

Pensar, sentir, resistir, omnivalente,
implexo, yo, idea

Crescenciano Grave

Abstract

The article explores an aspect of
Valéry’s link with philosophy from the
problem of thinking thought and its
implications for the self and its pre-
sumption of being the cause of ideas.
This exploration is developed as an
essay in which, from the dynamics
inherent to thought, it is proposed
that the linguistic coverage of thought
is the surface on which its capabili-
ties appear. What you are able to feel
and endure in what you think. This
proposal is put to the test paradoxi-
cally: the precariousness of the spirit
is enhanced in its variations and, in
these, the spirit is formed in the real-
ity of his works.

Keywords

Think, feel, resist, omnivalent, imple-
x0, me, idea

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



198 II. DOSSIER

Después de todo, no hay ninguna razén para que un ser vivo
pueda llegar a representarse la vida...

Es el inmenso e inexpugnable privilegio de la ignorancia...
Me permito todos los ensayos.

Paul Valéry

n un mundo en dénde todo ocurre como si aquél que piensa no

existiera, jpara qué continuar pensando? ;Cémo continuar leyen-

do y admirando a los que piensan en un mundo en donde el pen-
samiento nada importa? Hay que persistir porque, tal vez, los pensadores
son los primeros en saber que el pensamiento no le importa nada al mun-
do en que se consumen los entregados a la dilapidacién de la existencia
en el mercado del éxito. “Permanecen firmes en la certeza de que los
grandes actos, los grandes pensamientos, los sufrimientos, los gozos, no
sirven para nada, no deben servir para nada, ni comprar nada...” (Va-
léry, 2007, 294). Pensar para nada es una manera digna de producir un
sentido, efimero y siempre problematico, para nuestra precaria existencia.
“No estamos sobre la tierra para anular el misterio del mundo; sino, al
contrario, para crearlo y complicarlo, afiadir mds misterio —jPara que
la naturaleza se pierda en él!” (Valéry, 2007, 331). Encontrarnos hasta
perdernos en aquello mismo que producimos, pensamientos, es aumentar
nuestra fuerza.

Paul Valéry fue “un escritor consagrado ante todo al espiritu” (Blan-
chot, 1992, 128), consagracién que no le impidié mirar de frente el secreto
de su fuente abominable (Adorno, 2003, 173). Esto lo mantuvo en una
actitud ambigua ante la filosofia. Cuando no denigré sus pretensiones de
explicacién exhaustiva, la valoré como un género literario que, al no ser
reconocida en tanto tal por los filésofos, se descuidé el perfeccionamiento
de sus formas de expresién. Y, al mismo tiempo, reconocié a la filosoffa
como un modo peculiar de pensar. “En realidad, es un arte de pensar,
pero pensar uniendo cada pensamiento particular a un pensamiento mds

general —es decir, mds simple, pero no menos individual” (Valéry, 2007,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 199

147). La filosofia actué sobre él como un excitante: lo obligé a reaccionar
para desentrafar, desde su afectacién misma, lo que le concernia intima-
mente (Rey, 1997, 82). Lo que a Valéry le concernié siempre fue el poder

del pensamiento; poder que medité hasta sus tltimas consecuencias.

Persiguiendo este propésito de “pensar el pensamiento” y del len-
guaje meditado, la perspicacia imparcial de Valéry se encuentra con
lo imposible de pensar y que no tiene lenguaje, con todo el peso y la
importancia oculta que tiene como limitacién elemental de todo poder
saber (Lowith, 2009, 87).

¢Coémo derivar desde lo imposible de pensar y de nombrar la capaci-
dad de llevar a la palabra los pensamientos en los que la conciencia y el
mundo se despejan con la claridad con la que se produce un enigma?

La idea fija (1933) es una obra de Valéry en la que se trata el problema
del pensamiento con una claridad tal que la mente nunca cae en la como-
didad que cree “comprender lo que no comprende” (Valéry, 2007, 504).
Estd compuesta por dos partes facilmente distinguibles: primero tenemos
un monélogo ambulante en donde el Sr. Edmond T. se sincera atrapado
por una actividad incesante del pensamiento y, tras encontrarse con un
médico, tenemos luego el registro de “una conversacién de hombres del
mundo” (Blanchot, 2007, 243) en la que el pensamiento propone, y a la
vez socava, tentativas para comprenderse a s mismo. El viejo y acuciante
problema de comprender la propia interioridad para, al menos, atisbar
la de los otros, es llevado aqui a una forma paraddjica. “Pero, doctor, no
avanzariamos si comprendiéramos... Iré m4s lejos: no nos comprenderia-
mos a nosotros mismos si comprendiéramos a otros... y se deja de com-
prender a los otros si uno no se comprende a s{ mismo plenamente... Es

29

evidente...” (Valéry, 1988, 57-58). Esta paradoja, que atraviesa y consti-
tuye los distintos momentos y las diferentes modulaciones del didlogo en
La idea fija, permite ensayar un comentario que corresponda, al menos en
parte, a la excitacién filoséfica que depara su lectura, en la que la contra-

diccién, mds que derrumbar el texto, lo desgarra coherentemente. “Si algo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



200 II. DOSSIER

en general aspira al nombre de filosoffa, son tales antitesis. Dejdndolas
irreconciliadas, el pensamiento expresa los propios limites: la no identi-
dad del objeto con su concepto, que debe tanto exigir esa identidad como
comprender su imposibilidad” (Adorno, 2003, 171-172). Valéry, poeta y
pensador que no cejé en afirmar el espiritu “por medio de sus riesgos”,
consigue multiplicar las posibilidades del pensamiento formandolo como
“una partida sin consecuencias”; como una mds de “todas las nadertas
del mundo y del instante...” (Valéry, 1988, 13), en donde, desplazandose
en la conciencia escindida por la “elegante formula: ‘Lo que no se fija es
nada. Lo que se fija estd muerto’ (Adorno, 2003, 171), despliega el mo-
vimiento de las ideas, en el intercambio dindmico de una conversacién
libre, para formar los laberintos de un potente dialogo en donde se asoma

la precariedad del espiritu.

I

La actividad de ciertos pensamientos —cuyo movimiento no parece tener
ninguna finalidad fuera de la de atrapar en él a la conciencia— puede
estropear el vinculo entre el resto de la mente y el mundo. La concien-
cia, vuelta sobre si misma y aferrada a lo que la atrapa, se ve asaltada y
sometida al pensamiento que se le impone y del que no puede desemba-
razarse abriendo espacio en su transcurrir temporal para que el mundo y
sus exigencias ocupen su lugar habitual. Es una experiencia persistente;
los pensamientos operan con su propia voluntad; no se olvidan de si mis-
mos absorbiéndose en la profundidad de lo que se piensa en ellos —ésta
es una ilusién que no se permiten—; mds bien se solazan en su propia
naderfa con la que estrangulan la vanidad del yo que se quiere causa del
pensar. También es una experiencia agotadora; el ansia de escapar sélo
conduce a que la conciencia se pierda mds; el anhelo de huir se vuelve
contra sf mismo y se convierte en la presa de lo que, absorto en el bulli-
cio de lo que no se escucha mds que a si mismo, se aleja interndndose y
acometiendo contra el yo cuyo punto de generacién constante amenaza con

desvanecerse desde las corrientes de su propia fuente.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 201

Sélo la resistencia —con un ademén, un gesto, una reaccién del cuer-
po— posibilita que el mismo pensamiento restituya la conciencia. Al ser
arrastrado, el yo secreta un punto de apoyo en las figuras de su propia
ausencia a las que se aferra para soportar la fuerza que lo atropella: for-
ma del pensamiento que impugna al yo atrayéndolo por completo a su
movimiento. Esta es una experiencia que, como los grilletes de Sécrates,
infunde dolor al pensamiento vy, a la vez, lo impulsa al gozo de su propia

afirmacioén.

La clase de dolor que siente un pensamiento por una causa aparente
cultiva el pensamiento mismo; y, de ese modo, se engendra, se eterni-
za, se refuerza a s{ mismo. Adn més: en cierta manera se perfecciona;
se hace cada vez m4s sutil, més hdbil, mds poderoso, m4s inatacable.
Un pensamiento que tortura a un hombre escapa a las modalidades

del pensamiento, se vuelve otro, un parésito. (Valéry, 1988, 17)

El orgullo del yo es derrotado dentro de si mismo; impotente para con-
trolar aquello de lo cual se asumfa como su productor exclusivo; asediado
hasta el asalto por las huestes que lo forman, el yo se ve reducido a pa-
decer su propio mal y a disfrutar en ello: el pensamiento que, sin llegar a
anularlo mientras haya tiempo, vive en él, y de él no da més que testimo-
nio de su indigencia.

¢El pensamiento-pardsito es aquel que, promoviendo que las ideas no
se reduzcan a si mismas sino que sean visiones de lo que se piensa en
ellas, deriva el empefio que se pone en alcanzar la autonomia de la visién
intelectual hacia sensaciones y pasiones que, proviniendo de la ausencia
de conciencia, alcanzan su mayor intensidad suscitadas por las imdgenes
y las palabras adheridas al pensamiento mismo? jEl pensamiento-parasi-
to es aquel que, vedado a quien no lo experimenta por s mismo, aunque
todos lo puedan experimentar, perturba aquello que es una capacidad co-
mtn a todos, pero que en cada uno varfa bajo intensidades singulares? ;El
pensamiento pardsito es esa perturbaciéon que, cuando se consigue que

aminore su fuerza, permite retener un destello de su extraordinaria luci-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



202 II. DOSSIER

dez y poder asf recordarla y sefialarla como una, digamos, averfa impres-
cindible que, al no ser reparada del todo, permite que el yo se reponga,
aunque afectado ya por las secuelas del mal del pensamiento, en la con-
ciencia de su fragilidad? jPensar es la conciencia que, afectada, alimenta
un pensamiento-pardsito? “Y jcémo destruir el absurdo que acariciamos
y cultivamos cuando nos es delicioso?” (Valéry, 1988, 17).

Inmerso en la contradiccion, uno la porta hasta el limite: mds que bus-
carle una salida, se la lleva consigo en la actividad pensante del cuerpo.
Caminar y pensar no se excluyen; se incitan mutuamente.! Sin embargo,
a veces, casi siempre, esta incitacién es vana si lo que se persigue es sus-
tituir con investigaciones y especulaciones, presuntamente puestas por el
yo, a la exigencia de atencién que el pensamiento-parésito demanda para
s mismo. Hacer del yo un espejo para no ver mds que su propio reflejo, no
alcanza para desasirse del pensamiento-parésito que se desplaza tejiendo
su propio laberinto en cuyos meandros uno no puede perderse mas que
encontrdndose acosado por el dolor y la angustia. La incitacién mutua del
caminar y el pensar se intensifica en funcién de aquello que no pueden
remediar: “[...] la marcha pura y simple no hace sino excitar al que pien-
sa: le apremia, le hace aminorar. La ley de los pasos iguales se somete a
todos los delirios, incitando por igual a nuestros demonios y a nuestros
dioses” (Valéry, 1988, 18). El rostro del que, pensando, camina puede
disfrazar su excitacién; puede esconderla en la mirada que, sin detenerse
en ninguna, se desvia sobre las personas y las cosas que se encuentra. Lo
que lo delata son las maniobras disipadas en si mismas: las manos forman
movimientos y, en el espacio vacio, crean lo que no estd y agarran lo que
se desvanece.

Al delatarse, el pensamiento impele al yo a escapar de él, y, en lo que
se piensa, todos los actos y las formas en que se trama la retirada no ha-
cen sino abrir un tiempo extraordinario en el que “la huida finalmente se

cumple como la imposibilidad de huir” (Blanchot, 1996, 53). El escape

I “Que podamos hablar, pensar, mientras caminamos: este hecho mindsculo no ha sorprendido a

los fisilogos, y a mi me ha hecho pensar més. [...] La conciencia va y viene entre estas actividades”
(Valéry, 2007, 177).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 203

frustrado patentiza el no encontrar una guarida que proteja del pensa-
miento que, en una siniestra paradoja, lo segrega a uno mismo, porque
el pensamiento-pardsito cava un pozo que aumenta distinguiéndose en
lo mismo que se hace para escapar de €él; no la idea que la razén, legiti-
méndose por y para si misma, crea para ordenar una totalidad que sélo
ella puede reflexionar; tampoco la idea que, presumiendo contener en sf
la plenitud de todo lo que es, sélo cumple la nada que la infesta desde el
principio; sino la idea que se clava en la vida y, dispersdndose en ésta, se

empefia en hacerla el lugar de su diferencia existencial.

¢Hay algo mds inventivo que una idea encarnada y emponzofiada
cuyo aguijén empuja la vida contra la vida fuera de la vida? Retoca y
reanima sin cesar todas las inagotables escenas y fdbulas de la espe-
ranza y la desesperacién, con precisién siempre creciente que supera
sobradamente la precision finita de toda realidad. (Valéry, 1988, 18).

Més que de hacer de la existencia una idea atenazada por el pensa-
miento, se trata de apelar a un tiempo extraordinario en el que, desde su
confusion, existencia e idea convoquen a la experiencia que las discierna.
“Yo andaba, andaba; y sentia que este dejarme arrebatar por el alma
exasperada no inquietaba al atroz insecto que alimentaba en la carne de
mi mente un ardor indivisible de mi existencia” (Valéry, 1988, 19). Para
mantenerse a flote en el desorden que a uno inunda; para atravesar el
cerco en el que la idea constrifie a la existencia; para evadirse en lo que a
uno mismo consume, qué puede hacer uno sino dirigirse al mar —ése en-
tregado a aparecer cerca y desaparecer lejos, “a producir y reproducir un
tiempo infinito” (Valéry, 1988, 20)— y recordar que la angustia generada
por las ideas puede encontrar una sefial en las sombras de la conciencia,
una sombra instintiva capaz de reclamar las fuerzas para afrontar los ries-

gos en la atencién ante el acecho de lo absurdo.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



204 II. DOSSIER

111

En la orilla del mar uno se encuentra con otro; un hombre de letras con-
versa con un médico que, incapaz de desprenderse de las exigencias de su
profesién, simula para ahuyentar el mal de los tiempos; el mal de no poder
estar sin hacer ni pensar nada. ;Qué pueden hacer dos hombres afecta-
dos por el mal del pensamiento, sino conversar para tratar de localizar
la fuente de los sintomas, que detectan en ellos mismos, del malestar del
pensamiento? A partir de aqui, leer La idea fija es testificar en torno a un
centro que, en las sefiales de su mismo aparecer, testimonia el desvio de
su ausencia. No se trata mds que de mostrar el movimiento de las ideas
en un intercambio, a veces propositivo, a veces destructivo, en el que la
dindmica es esencial para sefialar lo que se escapa.

Dos hombres fatigados y, a la vez, excitados por el cansancio propicia-
do por la constancia y la intensidad con que se presentan algunas ideas.

Ideas fijas para el médico; ideas temporales y reciclables para el poeta.

Que una idea no puede ser fija. Quizés fija (si algo puede serlo) lo que
no es idea. Una idea es un cambio —o, mejor dicho, un modo de cam-
bio— e, incluso, el modo més discontinuo de cambio... [...] Una idea
es un medio, o una sefial de... transformacion, que actia en mayor o
menor medida sobre el conjunto del ser. Pero nada dura en la mente.
Le desafio a detener lo que quiera. Todo es transitivo... Pero casi todo

es renovable. (Valéry, 1988,26)

La idea produce y experimenta la “expresién del cambio que exige la
vida de la mente, y esta exigencia no es més que la inestabilidad esen-
cial y organizada de nuestra... presencia mental” (Valéry, 1988, 29). Esta
inestabilidad esencial deriva y, a la vez, prolonga —como un filamento
accidental— a las insélitas condiciones de nuestra vida, en cuyo funcio-
namiento, sin embargo, la mente no desempefia papel relevante alguno.?

2 “Las condiciones de produccién, conservacién y reproduccion de la vida parecen tan numerosas, tan

independientes entre sf, tan particulares, tan poco probables; sus variedades tan extraias; sus 6rganos,
sus funcionamientos, las relaciones de sus individuos a la vez tan burdas y tan sutiles, tan débiles y

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 205

La idea es cambio continuo que no puede detener su modificacién, pero st
renovarla en su reaparicién y, con cada vuelta a la conciencia, acrecentar-
se hasta hacerse sentir. Con su reiteracion, la idea se incorpora a tal grado
que parece formar parte de las condiciones que generaron su existencia.
La dureza de una idea propicia “una sensacién de pena” en cuya confu-
si6n el pensamiento se sume en un extravio que, sin embargo, “no dura
mds que un instante” (Valéry, 1988, 30), en el cual se altera la atencién
de la idea sobre sf misma y, por la misma alteracién, el pensamiento se ve
impelido a abandonar toda presunta fijacién, abandono que lo “retrotrae
enérgicamente al estado de libre disponibilidad” (Valéry, 1998, 30). Las
ideas que producen sensacién de dolor son las que més contribuyen a que
el pensamiento encuentre su rigor, no en lo fijo, sino en lo transitivo.

La idea no estd puesta definitivamente al servicio de una especialidad
largamente sostenida; ella, por su mismo movimiento, fomenta el estado
de libre disponibilidad porque en él puede volver a sumergirse para la-
borar en la modificacién de si misma vy, por tanto, continuar su proceso
de formacién en el cual se acopla con “el Universo... como un gigantesco
trabajo, una gigantesca operacién de transformacién...” (Valéry, 1988,
35). Con este retorno continuamente variado se puede obtener la siguiente
consideracién: el universo no es mds que resultado de la forma en la que
el pensamiento procede al concebir todo y, a la vez, las extrafias condi-
ciones en que la vida se reproduce y derrocha demandan continuamente
la produccién de ideas en las cuales aparezca la construccién, en formas
fluidas, del sentido.

Se ingresa asi a un circulo perfectamente trazado por el diablo. Por
una parte, una “realidad” cuyo funcionamiento deviene en la aparicién
de una vida cuya particular existencia, promovida y, a la vez, abandonada
por ese extraio funcionamiento de la “realidad”, se alza como conciencia

del sistema mismo que la precede, y, por otra, una “idealidad” que, de-

tan fuertes, tan bien adaptadas y tan falibles —que se dirfa que todo estd hecho para estimular hasta la
locura a la mente— y ésta siente que forma y no forma parte de este sistema —laberinto de preguntas.

La mente no desempefia ningtin papel en un sistema del que s6lo es un infimo detalle y gracias
al cual existe” (Valéry, 2007, 306).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



206 II. DOSSIER

terminando a las condiciones de su existencia, considera que la realidad
queda sometida a ella, porque la idealidad se asume como la conciencia
en la que la realidad se descubre. La desmesura aparece cuando la men-
te, parte infima que sélo existe como un accidente de la “realidad”, se
levanta y asume como el centro donde el individuo deviene idéntico a su
conocimiento. “Un hombre no puede concebir nada que no sea dirigido
o tendente, o que tiende hacia... La caracteristica general de nuestros
actos se impone a nuestro pensamiento, pesa sobre nuestras expresiones”
(Valéry, 1988, 35-36). ;Es la accién independiente del universo la que
nos abandona no sin antes determinarnos para que actuemos y pensemos
de tal modo que el universo se descubra conscientemente desde la ac-
cién y el pensamiento humanos? O, jlo que, contingentemente, somos nos
lleva a actuar y a pensar de un modo irrebasable por el cual, necesaria-
mente, proyectamos nuestra forma de ser al universo? En cualquier caso,
nos enredamos en el antropomorfismo: desde nuestros actos bdsicos, por
ejemplo, comer y digerir, generalizamos y establecemos que el universo,
sometido a nuestra idea del tiempo promovida por lo que nos constituye,
procede en lineas sucesivas acorde con fines. Lo antropomdérfico puede

dar el salto a lo ontolégico.

—Pues bien, este Universo en accién puede que sélo tenga como fin
—como acicate secreto— la biisqueda de la conciencia y, a través de
ella, de un determinado pensamiento... Pensamiento supremo...

— ¢Su «idea fija»?

—Un umbral de la existencia del Todo.

—No tengo la menor idea —dijo el Doctor—. Y usted tampoco. Hay

demasiado antropomorfismo ahi dentro.

—Y qué demonios quiere usted que haya? El Antropo sélo puede hacer

antropomorfismo. Y antropopsiquismo. Seguimos en las mismas (Va-

léry, 1988, 36).

Seguir en las mismas implica que el antropomorfismo es una idea re-

currente y su misma reiteracién propicia volver a la actividad del pensa-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 207

miento para intentar, por una parte, deshacer la ilusién de las ideas fijas
y, por otra, localizar en esa misma actividad una clave para designar la
aparicion reiterada de ciertas ideas, como el antropomorfismo. Si el antro-
pomorfismo no es una idea fija, porque ninguna idea lo puede ser, jc6mo

nombrar a esa clase de ideas?

Ideas... que se caracterizan por una frecuencia anormal, ideas dota-
das de tal excitabilidad que todas las demds, y las sensaciones y los
acontecimientos, todo lo que no es Ella, se convierten de algin modo
en errores, en infracciones... [...] Bueno, digamos provisionalmente
que... esta idea... obsesiva —y no fija— es, ;c6mo lo dirfa?... Dis-
cilpeme... Es Omnivalente... Se aferra a todo... O: es aferrada por
todo... (Valéry, 1988, 37).

Nada puede destruir mejor lo que el pensamiento produce que el pen-
samiento mismo. jHay que bajar de nuevo al fondo de nosotros mismos
para, desde lo all4 encontrado, reformular la idea del antropomorfismo?
0, ¢la idea de la finalidad del universo es una idea omnivalente que, al
retornar al estado de libre disponibilidad de la mente, més que de su refi-
namiento, requiere de su demolicién? Los titubeos con los que se plantea
la propuesta de la idea omnivalente, ademéds de anticipar su proclividad a
devenir jerga bajo la cual se abarcard mucho sin incluir nada, indican una
sutileza bajo la cual la propuesta misma serd desgajada. “Omnivalente es
uno de esos hallazgos...” (Valéry, 1988, 38) que, colindando con la so-
lemnidad y el ridiculo, se puede cultivar ir6nicamente a sabiendas de que
no es mas que una sonda que, desde la superficie, se lanza para debilitar
la pretensién de profundidad en nosotros mismos.

¢No nos hacemos demasiadas ilusiones cuando intentamos calar el
fondo de nuestra propia existencia? ;El presunto descenso a la profundi-
dad, no es mds que una estrategia de simulacién puesto que, en el fondo,
no busca sino lo que ya se ha encontrado? Intentar, no aproximarse, sino
llegar al fondo de lo que se es; querer penetrar y apoderarse de la intimi-

dad del ser, ;no es sino escamotear la conciencia de que nuestra profundi-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



208 IIl. ARTE Y RELIGION

dad estd en la superficie? Ademds, las profundidades son accesibles o in-
sondables: el esfuerzo de bajar a lo ya accesible no merece mucho la pena,
y, en caso de arriesgarse a descender hasta lo insondable, lo mas probable
es que no se comprenderia lo que alld se encuentra (Valéry, 1988, 39-40).
O nos percatamos de que lo que se puede encontrar no posee mayor rele-
vancia frente a lo que esquiva la comprensién, o nos arriesgamos hasta lo
vedado a la comprension corriendo el riesgo de encontrarnos con el propio
enemigo. Kn medio de estos extremos, medio no necesariamente justo,
se halla una cierta cordura en seguir sosteniéndose en las cuerdas que
otros, los intrépidos ndufragos del espiritu, han dejado cuando, queriendo
sumergirse en el desciframiento de las entrafias del ser, se toparon con las
visceras. Todo visionario de su propio espiritu corre el peligro de terminar
en naturalista. Y, quién sabe, tal vez la mejor manera de hacerle justicia a

las profundidades es mantenerlas aludidas en la superficie que las cubre.

En cuanto a m{ —dice el poet —, soy simplista. Si me observo, encuen-
tro... que hay cosas que se pueden decir a los demés; y otras que uno
s6lo puede decirse a si mismo... Y atn otras que uno ni siquiera puede
decirse a si mismo. Existen algunas inmundicias, evidentes y, por otra
parte, universales... No tienen excesivo interés. Y existen también co-

sas... que parecen poderosas, indistintas. .. (Valéry, 1988, 40).?

La insuficiencia del lenguaje y el corto tiempo de la existencia promue-
ven, dice el cientifico, que la vida no llegue al rigor consigo misma; porfiar,
ya no en llegar, sino al menos en vislumbrar una frase en donde espere el
rigor, lleva al poeta a caer continuamente hasta no poder ni hablar consigo
mismo y, sin embargo, un poeta es el que desde esas condiciones de caida
y silencio en la orgullosa y reservada superficie del lenguaje “puede lle-

gar a dar forma al mds minimo pensamiento [porque prefiere| no llegar a

3 Aquf se reproducen palabras de Kierkegaard y Dostoievski. Tampoco podemos descartar que
éstos, a su vez, hayan sido caja de resonancia de otros. “El deseo de originalidad es el padre de todos
los préstamos / de todas las imitaciones /. Nada més original, nada més uno que nutrirse de los de-

mds —. Pero hay que digerirlos. El le6n estd hecho de cordero asimilado.” (Valéry, 2007, 360-361).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 209

nada conscientemente que no llegar a nada. .. sin sospecharlo...” (Valéry,
1988, 41). Esta es la paradoja: a la nada de lo verdaderamente profundo
se la replica en la superficie de las palabras.

Formar la intimidad de lo exterior no implica que el pensamiento poé-
tico se arrogue el poder de descubrir el fondo de las cosas. La forma emer-
ge velando el fondo, que fuera de ella no significa nada, y, en ella, convoca
al lenguaje para resguardarse en su sombra. “Si las cosas tienen un fondo,
ese fondo de las cosas no se parece a nada... La similitud se desvanece...
La profundidad es insignificante” (Valéry, 1988, 44). Carente de signifi-
cado, el fondo no se asemeja a nada porque nada puede representarlo, y
esta nada, si no lo desmorona, es al menos el confin del antropomorfismo:
es el término, pero también el horizonte donde encuentra el confinamiento
de su m4s intima distancia. No se significa la inmediatez profunda de la
nada; el nombre la pone fuera de si, y esta pérdida —que se aloja en v,
a la vez, horada a las palabras— es imprescindible para responder a su

imposibilidad.*

v

Para abordar las auténticas cuestiones metafisicas —en donde lo fisico
va méds alld de si mismo— no hay que abandonar el enclave fisiolégico.
;Desde qué actitud vital podemos comprender menos defectuosamente
el vinculo entre el funcionamiento del cuerpo y su prolongacién mental?
;Desde la entrega a la necesidad inmediata o desde su postergacion en
aras de escapar a lo que proyectamos como futuro? “Después de todo, se
trata de saber qué da la sensacién de vivir més, o la presencia extrema
de... el instante, o la presencia extrema... de lo posible” (Valéry, 1988,
48). La relacién de lo fisiolégico, junto con los factores que lo influyen, con
el intelecto “es un laberinto inextricable” (Valéry, 1988, 49). La invasién
de los impulsos fisiolégicos en lo mental se contiene de diversas formas

* “La poesfa no estd ahi para decir lo imposible: sélo le responde, dice respondiendo. Tal es la

disyuncién secreta de toda habla esencial en nosotros: nombra lo posible; responde a lo imposible”
(Blanchot, 1996, 93).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



210 II. DOSSIER

por individuos diferentes: lo burdo y grosero que funciona y apremia desde
abajo, en la mente se evalda (vital, moral, pero también estética y cognos-
citivamente) y se sensibiliza en una idea que le permite al individuo del
caso observarse a sf mismo, de modo que, ante la idea en la cual se ve, él
puede asimilarla o anonadarse; permanecer indiferente o resolverse. La
mente recoge lo que en ella misma se anota y aprecia. El prolongarse lo
fisiolégico en su evaluacién redunda en una simplificacién para el médico;
en cambio, la transformacién de la actividad fisiolégica en movimiento de
formas que duran, se vuelve un asunto complejo para el poeta.

Dentro de su laberinto, en el cual comparte meandros con lo orgdni-
co, la mente trabaja transformando el desorden en orden y, para que su
actividad crezca gastdndose, “thay que abastecerla bien... de desorden!...
(Valéry, 1988, 50). ;Hay algiin punto que pueda ser sefialado como la
fuente de capacidad de los distintos afluentes que, abasteciéndola, desem-
bocan en la produccién de sensaciones y pensamientos? En las ideas se
potencia lo que proviene desde abajo; su asomarse en lo mental lo libera
de su brutalidad y lo intensifica en su sujecién a un orden bajo el cual
se evalia sometiéndose a diversos criterios: ético, estético, cognoscitivo.
Sin embargo, previo a su sujecién transitivamente ordenado y, por tanto,
precediendo y condicionando la instauracién de los criterios, el laberinto
se experimenta oscura y complicadamente ya que “somos un tejido de re-
laciones completamente insélitas, y muchas de ellas son individuales...”
(Valéry, 1988, 53), y, a la vez, cada individuo no lo es tanto ya que, mds
que encerrar una, cada uno manifiesta mas de una sola personalidad. “El
hecho es que nuestro conocimiento de nosotros mismos es miserable. Poco
podemos precavernos...” (Valéry, 1988, 53). Un conocimiento miserable
no deja de ser conocimiento: se puede expresar y, aunque el lenguaje sea
un acercamiento a lo profundo aludiéndolo en su superficie, las palabras
s{ pueden nombrar, con una “vaga luminosidad” (Valéry, 1988, 56), a
las ideas. Kl distinto tefiido de las ideas de cada uno —alegres, tristes,
negras—, asf como la intensidad de su duracién —efimera en cada tran-
sicién, o transitando recurrentemente, dando vueltas y retornando a la

memoria desde su encogimiento sensible— colorea las distintas presen-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 21

cias de dnimo; presencia en cuya conciencia no cesan de operar las exci-
taciones sensibles de las mismas ideas en las que cada uno manifiesta su
propia capacidad de producirlas.

Para abordar y ejemplificar esta dificultad, en el didlogo mismo, por
asi decirlo, se voltea hacia su escritura. Estamos ante alguien —el Sr.
Edmond T.— que participa en un didlogo, y en un momento de éste —re-
cuerda, después, cuando escribe— se lamenta de no poder decir lo mejor
posible las cosas que piensa como, tal vez, lo harfa en caso de disponer
de papel para escribir lo que piensa, de tal manera que la nebulosa de
ideas en la que se ve envuelto junto con su interlocutor, pudiera alcanzar
una cierta precision. Asi, en el didlogo escrito se potencia y forma una
conversacion en la cual se echa de menos el tiempo que la escritura pre-
cisa para demorarse en la memoria de la fluidez de la conversacion. “Y
las cosas que decimos; las sombras de ideas que pasan en mf gracias a
nuestra conversacion me reaparecerdn, y podré aplicarme a repensarlas,
a obligarlas a concretizarse, a evolucionar, a resolverse en férmulas pre-
cisas...” (Valéry, 1988, 56). Las inevitables digresiones, a veces hasta la
incoherencia, propias de toda conversacion que se precie, han llevado a
sus actores hasta una cierta confusién —confusién mental que, a solas es
patolégica y, entre varios, es normal (Valéry, 1988, 57)— que, recogida
y ordenada en la escritura, se desenvuelve en el didlogo. Un didlogo cuya
forma da lugar para escribir la queja de no disponer del tiempo de la es-
critura para dar cuenta clara de lo que en él se divagé.

La ironfa de la escritura alcanza aqui su extremo. “En lo que res-
pecta al ‘pensamiento’, las obras son falsificaciones, ya que suprimen lo
provisional y lo no-reiterable, lo instantdneo, y la mezcla pura e impura,
desorden y orden” (Valéry, 2007, 36). Lo que leemos, en el didlogo que
forma La idea fija, jno patentiza la imposibilidad de resolver, incluso en la
escritura, lo que es el pensamiento y lo que son las ideas? ;Escritura que,
en tanto quiere expresar ideas que refieran y aclaren la actividad que las
produce, acomete su tarea como un nunca poder acabar? Pensar y escri-

bir, no para despejar ninguna profundidad insignificante, sino para traer

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



212 II. DOSSIER

a la conciencia nuestra intima lejanfa con lo que nunca podemos fijar: la

vida y la muerte.

La vida tiene algo de accidente... que se ha creado leyes. [...] La
inteligencia no comprende nada de la vida y, en consecuencia, de la
muerte. Por otra parte, la sensibilidad de cada cual pretende salir a
flote individualmente. Resultado: el individuo lucha contra la ley; el
intelecto lucha por la vida contra la vida [...] (Valéry, 1988, 61-62).

Ser prolongacién inteligente de la vida es una fatalidad que condena a
todos los que la padecen a pensar lo que en su propia actividad se sustrae
a la completa elucidacion: el vinculo entre la vida y la inteligencia. “Lle-
vamos invisiblemente una especie de deuda inscrita en nuestra carne...”
(Valéry, 1988, 65). Los abonos de esta deuda, en los que cada uno se
consume antes de poder saldarla, provienen de la capacidad de sentir y

producir.

v

El poeta propone llamar “implexo” a la capacidad de sentir y producir
y, con ese nombre, no se refiere a ninguna actividad determinada que,
obrando astutamente en nuestras cavidades psiquicas, nos provea de la

clave para leernos y adivinarnos.

No, el Implexo no es actividad. Todo lo contrario. —Es capacidad.
Nuestra capacidad de sentir, de reaccionar, de comprender —indivi-
dual, variable, mds o menos captada por nosotros—, y siempre im-
perfectamente, y bajo formas indirectas (como la sensacién de fatiga)
y a menudo engafiosas. A ello hay que sumar nuestra capacidad de
resistencia... Y entre esas variaciones posibles de lo posible, unas son

diurnas, otras anuales... (Valéry, 1988, 67).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 213

Implexo es un concepto que, en su propia propuesta, reniega de serlo:
relaciona ausencia y presencia; no-conciencia y conciencia; universalidad
y singularidad y, sobre todo, virtualidad y actualidad. La capacidad es
el devenir, siempre variable, de lo posible. El implexo es capacidad y, en
tanto tal, un depésito informe y en reposo que, no obstante, se pone en
movimiento ante todo lo que lo provoca. “Un hombre no es nada en tanto
que nada extrae de él efectos o producciones que le sorprendan... para
bien o para mal. Un hombre en estado de no incitacién estd en estado de
aniquilacién...” (Valéry, 1988, 65). Lo incitado se mueve ante lo que lo
estimula. La excitacién convoca al impulso que lleva de un estado a otro;
“lo que no era todavia” —lo virtual e imprevisto— se pone en acto. Esta
puesta en acto de la capacidad de producir sensaciones, pensamientos y
resistencias es el camino por el cual lo indeterminado en cualquiera lo
“convierte en autor” de su produccién, en la cual se posiciona para ir “al
encuentro de sf mismo” (Rey, 1997, 70). El implexo es la capacidad, en si
imprevista, que deviene poder dar cabida a aquello que hay que afrontar.
Lo que se es capaz de sentir, lo que se es capaz de pensar varfan el im-
plexo de tal modo que cada uno de esos acontecimientos incita su propia
duracién vy, a la vez, traza una linea que segrega a su pasado y a su futuro
relativos.

La propuesta del implexo como capacidad de lo imprevisto —capa-
cidad que, siendo centro, s6lo se puede referir desde los bordes, siempre
variables, en los que se desplaza— se alza junto con su restriccién: la
central capacidad sélo puede ser comprendida, imperfecta e indirecta-
mente, desde las orillas en donde se actualiza y varfa. Implexo sefiala
aquello de lo que (todos) somos capaces sin que (en nadie) se pueda com-
prender adecuadamente; aquello que nos capacita para ejecutar lo que
la oportunidad demanda y en lo que, afrontdndolo, ponemos a prueba lo
que somos capaces. Pero, siempre, de tal modo que, siempre, opera en la
singularidad de la variacién y la restriccién. La capacidad de actualizar
nuestras virtualidades, la puesta en acto de las variaciones posibles de lo
posible varfa en cada uno y todos la captan engafiosamente. La deficiencia

en la comprensién se debe a que, al captar en acto o idea lo que somos ca-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



214 II. DOSSIER

paces, nuestra capacidad estd desbordada, orillada en el acto, alejada del
centro en el cual sélo es capacidad. Nadie es capaz de captar su implexo
sin que, incitado y excitado, devenga alguien productor de sensaciones,
pensamientos y resistencias concretos.

Junto con la retérica depredadora que lo anterior puede suscitar, el
enigma del implexo (la capacidad de comprender nunca puede captarse
completa y absolutamente porque al operar se altera como comprensién
efectiva de algo diferente de ella misma®) se concentra, esto es, se oscu-
rece y se ilumina como capacidad que, al devenir produccién efectiva y
concreta, aparece como variacion, y la captacion de las variaciones de lo
posible es deficiente en tanto relativa a un centro que sélo se manifiesta
en sus bordes. Mds que otra versién de lo uno como determinante de lo
miiltiple, asoma aqui un atrevido intento —que no deja de objetarse con
humor, es decir, con inteligencia contra si misma—>° por pensar lo mdl-
tiple como indeterminado e indeterminante. Lo que, en el fondo, hay y se
da es siempre una pluralidad de variaciones en las que el centro, siempre
multiplicdndose, se desplaza continuamente a sus orillas y superficies y ,
por tanto, boicoteando él mismo la posibilidad de aprehenderlo e identi-
ficarlo en un nombre que lo defina.” La propuesta del implexo es un atajo
perdido hacia la profundidad inaccesible que, paradgjicamente, encuentra
el valor de su conciencia en “el mayor niimero de conexiones, de asocia-
ciones posibles...” (Valéry, 1988, 70) en y por las cuales se patentiza la
falta que hay en su misma comprension. Y, con esto, se obtiene con visa de
necesidad afirmar que a lo tinico que estamos sujetos es a la contingencia.
“En resumen, entiendo por Implexo aquello en y por lo que somos even-

tuales... Nosotros, al por mayor; y Nosotros al detalle... (Valéry, 1988,

> “Somos capaces, devenimos capaces de pensar, si afrontamos aquello que da que pensar, y que es

mds lejano que todo mundo exterior” (Deleuze, 2015, 32).
® “Detrds del humor valeriano veo una especie de trigico discreto; en la apariencia de los juegos de
palabras una reserva obstinada, un pudor sin ilusién” (Rey, 1997, 129).

7 “Puede ser (me parece que no cesamos de comprobarlo) que cuanto més lejos va el pensamiento
en la expresién de si mismo, mds debe mantenerse en alguna parte dentro de s una reserva y algo ast
como un lugar que fuese una especie de no-pensamiento, inhabitado, inhabitable, algo asf como un
pensamiento que no se dejase pensar. Presencia-ausencia que atormenta al pensamiento que la vigila
dolorosamente, con recelo, con negligencia, sélo pudiendo desviarse de ella, puesto que todo lo que
la acerca, al mismo tiempo la aparta” (Blanchot, 1996, 202).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 215

69). Existencias contingentes, estamos destinados azarosamente a un fun-
cionamiento fisiolégico que, mds o menos, nos capacita para corporal y

mentalmente afrontar lo que, imprevisto, nos ocurre.?

VI

El cardcter deficiente de la captacién de toda capacidad que entra y se
debate entre el lenguaje, deriva en la exigencia de atizar las palabras —no
en un fuego que las queme, sino en una flama que permita atravesarla—
con todas las fuerzas de lo posible para volverlas provisionales. El len-
guaje posee un valor de uso que no estd exento de desgaste, desgaste que
se resarce eventualmente produciendo la conciencia de que, en y por las
palabras, se construye un sentido effmero que, constituyendo el rigor con
que toda creacién lingiifstica se envuelve a si misma, difiere de la identi-
dad del fondo de aquello que ellas mismas nombran. El trabajo del espiri-
tu es critico; es la precariedad de la diferencia asimilada en las palabras
frente a lo que, nombrado, permanece en el retiro de su intimidad exterior.
La inteligencia procede en la conexién de los pensamientos que, atendidos
por ella misma, la vuelven consciente de su diferencia con lo que no es
ella, pero sélo en ella se descubre. La inteligencia consciente de su ca-
pacidad productora de pensamientos; esa fuerza doble es una potencia “a
la que Paul Valéry designa con vocablo a menudo estremecido por toda la
adoracién que le rodea: el espiritu” (Noulet, 1945, 79). La precariedad del
trabajo de la inteligencia consciente con las palabras, para formar la idea
en la que lo no-consciente accede a su mirada, es también la potencia por
la cual el espiritu se crea su propia realidad.

La capacidad de producir sensaciones, resistencias y pensamientos es
imposible de recogerse y sintetizarse en un esquema que la aclare y la

distinga; sin embargo, sus asociaciones posibles, que acontecen constan-

8 “Este valor de eventualidad describe el juego del concepto. El implexo, no-presencia, no-con-

ciencia, alteridad replegada en el brotar de la fuente, envuelve lo posible de lo que todavia no es, la
virtual capacidad de lo que presentemente no es en acto” (Derrida, 1998, 343-344).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



216 II. DOSSIER

temente en “combinaciones sucesivas [y en| transito incesante a lo actual”
(Valéry, 1988, 76), es lo que nos hace a todos y a cada uno. En el trédnsito
de lo virtual a lo actual, unos elementos —actos e ideas— son mas persis-
tentes que otros, y esta recurrencia promueve la forja de una “personalidad”
desde la que no es dificil derivar en la creacién de una idea que refiera
a esa personalidad como una entidad independiente y con una consis-
tencia sustancial. Frente a esta idea que pretende identificar un yo, es
posible crear otra y pensar que, en lugar de ese sustrato de personalidad
que permanece idéntico, lo que hay es un “reconocimiento de ‘nosotros
mismos™ en un vinculo entre la capacidad y sus variaciones que se ac-
tualizan “en sensaciones orgédnicas, en apetencias o repugnancias, con las
que podriamos formar, para cada uno de nosotros, una tabla que nos ca-
racterizase...” (Valéry, 1988, 76). En el depésito de la capacidad no opera
un yo autodeterminante; un yo capaz de invertir en sf mismo y capitalizar
racionalmente el incremento de su formacién. Enredado en una capacidad
mdltiple de produccién; embrollado por sus fuerzas tanto de inclinacién
como de aversion, el implexo difiere del yo vy, a la vez, es la variacién de
lo posible que permite que cada uno se forje un rostro de interioridad
para encontrarse y reconocerse a si mismo.” Pero en el fondo de nosotros
mismos —en lo mucho que el implexo sugiere sin que se sepa bien a bien
qué sugiere (Valéry, 1988, 66)— no hay mds que nadie. Nadie se en-
mascara y, en las mdscaras, aparece y se ve alguien. Alguien, varidndose
continuamente, es siempre la posibilidad de actualizacién de nadie. Nadie
sabe cabalmente su capacidad; alguien extrae las variaciones posibles y
comprende deficientemente lo que se acerca a su orilla y lo aleja del centro

de nadie. Nadie es necesario; alguien es eventual.

2 “El ‘yo’ es quizd una ficcién tan ttil y tan negable como el éter. Nos sirve para creer en un mo-

vimiento absoluto y esta creencia es necesaria. Nuestra identidad es nuestro primer instrumento de
pensamiento, sin el cual serfamos parecidos a cuerpos materiales, y nuestro pensamiento mismo no
serfa sino una serie o mds bien una sustitucién ilimitada como la serie de transformaciones de un
cuerpo. Por otra parte, conferimos una identidad reciproca a los objetos (y una permanencia) y no
podemos situarnos en el punto de vista o en la escala en los que todo es siempre cambiante y variable”
(Valéry, 2007, 237-238).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 217

Vil

La captacién de nosotros mismos estd afectada por la temporalidad y la
variacién, jcomo, entonces, podemos presumir de poder representarnos
con exactitud los hechos que se dan en la experiencia? Los hechos son
miiltiples; recoger todo lo que se da en la experiencia no es posible, y esto
mismo, produce una confusién mental a la que confundimos “con la con-
fusién de la realidad” (Valéry, 1988, 89). Acogiéndose en un tono menor,
el pensamiento critica su propio procedimiento sometido a la autoridad de
la objetividad, autoridad que se descubre proveniente de la consolidacién
de ciertos hébitos en los que el espiritu se conforma como instrumento de
lo que él mismo ha forjado. En la persecucién de la objetividad se esta-
biliza recurrentemente “una manera de ver”, frente a la cual el procedi-
miento puede variar y, en el desvio, provocar un “grado de libertad de la
mente” (Valéry, 1988, 92). Ante la imposicién de una manera de ver que
reclama para sf la objetividad, aparece la rebelién del espiritu, rebelién
que proviene y se dirige contra el automatismo y la homogeneidad en su
proceder constrefiido por su propio afin de objetividad. “Por lo demés, no
existe una mente que esté de acuerdo consigo misma. Dejarfa de ser una
mente” (Valéry, 1988, 92). El desacuerdo del espiritu consigo mismo es
la fuerza que contrarfa la pretension de exclusividad de una dnica manera
de proceder. Y, sin negar cierto progreso conseguido por la manera de ver
objetiva, la potencia libre del espiritu se asoma en la audacia con que rei-
vindica el derecho a la errancia; el derecho a equivocarse y hasta mentirse
cuando habla consigo mismo. “Si... mentirnos, contradecirnos, ocultarnos
lo que sabemos y saber lo que nos ocultamos... En suma, ser varios... Y
vivir... en varias dimensiones...” (Valéry, 1988, 94). La variacién de lo
posible es el riesgo que asume y juega el eventual ser finito que somos al
tratar de comprender aquello que, siendo él mismo, siempre se le escapa:
la vida y su prolongacién inteligente; la muerte y su irrecusable presencia
misteriosa.

En la asuncién del juego se enreda y en la confrontacién con sus ries-

gos se libera. “Todo es dificil. Pero nada mds confuso y huidizo, nada més

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



218 II. DOSSIER

indefinible que lo mental” (Valéry, 1988, 99). ;Cémo transitar, enredado
y liberado en el juego mismo, a la potencia en que el espiritu se pueda
vislumbrar en su propio no retroceder, en su propio atreverse a ir més all4
de la objetividad y, adentrdndose en su afuera, seguir la incitacién del
pensamiento no a pesar, sino precisamente porque aparecen en €l ideas
extrafias? Es posible un trabajo de la mente en el que ésta, dejando en
suspenso su disposicién habitual, se concentre y no abandone la atencién
que se presta hasta lograr poseer un nuevo “objeto... mental” en el que
ella reconozca lo que se deseaba, pero desconocia. ;Cémo reconocer lo
que, desconocido, se deseaba? El implexo responde al estimulo de las cir-
cunstancias y deviene capacidad de pensar a propdsito. “[.. .| el A propdsito
es el tropismo del Implexo [...] Lo que equivale a decir que parece que lo
que hace falta, en determinadas circunstancias, debe ser atraido, llamado
por la circunstancia misma” (Valéry, 1988, 101-102). Las circunstancias
son las condiciones para que, en el trabajo extraordinario de la mente,
ésta se deje llevar por ellas acompaifidndolas activamente en funcién de
poder concederles y, por tanto, producir el (relativo) orden al que aspira-
ban.' Esta produccién acontece en “un tiempo extraordinario” (Valéry,
1988, 103) en el que “se construye una determinada figura que ya no de-
pende” (Valéry, 1988, 104) del yo consciente, sino que éste se convierte,

abandondndose en el tiempo extraordinario, en la figura que se construye.

En una palabra, hay que someterse a cierto apremio; poder sopor-
tarlo; durar en una actividad forzada para dejar a los elementos de...
pensamientos que estdn en presencia, o en cargo, la libertad de
obedecer a sus afinidades, el tiempo de reunirse y de construir, y
de imponerse a la conciencia; o de imponerle no sé qué certeza...

(Valéry, 1988, 104).

10" “Estar condicionado significa para Valéry que el ser humano por su sustancia siempre y en cada

caso es una funcion, y como tal remite a algo distinto y ajeno, de lo que sin embargo en principio y
casi nunca sabe nada. El saber es como ajeno al ser del hombre. El hombre no se conoce; sélo se
plantea preguntas y se procura respuestas que se correspondan con sus preguntas [...]” (Lowith,

2009, 82).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 219

Acompaiiar y dar; forzarse a dejar en libertad la formacién de los ele-
mentos que se presentan en el pensamiento; durar para hacer tiempo a la
construccion: el espiritu no trabaja para someter; trabaja para obedecer
su propio mandato para devenir figuras del pensamiento: el pensamiento
no es el que, como artifice ajeno a su material, impone un orden; el pen-
samiento, como espiritu, es su propia obra —la forma de su materia— en
tanto trabaja para que la figura se forme y lo forme hasta llegar a reco-
nocer en ella y llegar a reconocerse en ella como aquello que deseaba y
desconocia.

Miés alld de la mera unificacién de forma y contenido, hay que sefialar
que la forma incluye en su misma fluidez la impugnacién a reducirla a
continente limitado de lo que, aun fuera de ella, serfa algo subyacente."
Lo que es —como es— en la forma, no lo es fuera de ella. Pero esto no
cancela, sino que promueve que, lo que es y significa en una forma, pueda
ser construido y significado en otra.

¢Qué valor tiene la construccién formal del sentido? Un valor artisti-
co. ;Qué significa aquf valor artistico? “La naturaleza de la mente apor-
ta aquello que rehisa la naturaleza de las cosas” (Valéry, 1988, 109).
Y lo que aporta la mente, cuando se presume fijo, puede palidecer ante
circunstancias futuras que permitan que, en la experiencia del tiempo
extraordinario, apremien nuevas demandas de la naturaleza de las cosas
para su formacién significativa por la naturaleza de la mente. Sin embar-
go, permanecen las figuras, las formas fluidas del pensamiento excitan-
te. ¢Estas formas nos permiten comprender, si no la totalidad, algo de la
vida? Tal vez nos hacen comprender, y no es poco, que la vida no es reacia
al capricho, a los cambios, a la variacién. “Se juega las fuerzas a todos los
niveles...” (Valéry, 1988, 110). En este juego ella no persigue nada m4s
que a s misma. “Es verdaderamente una loca... se devora para conser-

varse” (Valéry, 1988, 110). A ese juego que oscila entre la pérdida y la

""" “Valéry caracteriza la literatura por su forma diciendo que la forma es la que hace el sentido o
significado, pero este significado propio de la forma también hace de la forma lo que sélo tiene por
tarea expresar este nuevo sentido: la concha bien puede estar vacfa, recibe de este vacio la presencia
que la informa” (Blanchot, 1996, 417).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



220 II. DOSSIER

compensacion, entre la dispersién y la reunién que no termina de empezar
cuando ya insinda volver a desparramarse, a ese “Todo y Nada” (Valéry,

1988, 110) asistimos como intrusos.

Hay que reconocer que esta pajolera vida no cuadra en absoluto con
todo lo que sabemos y lo que podemos pensar... Nada mds estipido,
mds sutil, mds inconsecuente, mds obstinado... Se dirfa que las con-
tradicciones la sobreexcitan y la enajenan. Precisa de la muerte y del
instinto de conservacién; el mimetismo y el egotismo; la economia y

el despilfarro en cooperacion... (Valéry, 1988, 111).

Asistimos a la vida como extrafios, y esta misma extrafieza es la que,
en el pensamiento, se ve arrebatada por la certeza eventual de que, al ex-
tremo de todo lo que podemos pensar y conocer, no estd sino la oscuridad
inconcebible. Y esta misma oscuridad es la circunstancia excitante, nunca
superable, que impele a, libremente, encontrar lo que falta a sabiendas
de que el mundo —el objeto mental— que construimos estd confinado a

las variaciones posibles de nuestra capacidad de sensacién y produccién.

Referencias

Adorno, T. (2003). Notas sobre literatura. Obra completa 11, Trad. de Alfredo
Brotons Muiioz, Madrid, Akal.

Blanchot, M. (1992). El libro que vendrd, Trad. de Pierre de Place, Caracas,
Monte Avila..

Blanchot, M. (1996), El didlogo inconcluso, Trad. de Pierre de Place, Caracas,
Monte Avila..

Blanchot, M. (2007). La parte del fuego. La literatura y el derecho a la muerte,
Trad. de Isidro Herrera, Madrid, Arena Libros.

Deleuze, G. (2015). La subjetivacion. Curso sobre Foucault I11, Trad. de Pablo Ires
y Sebastidn Puente, Buenos Aires, Cactus.

Derrida, J. (1998). Mdrgenes de la filosofta, Trad. de Carmen Gonzdlez Marin,
Catedra.

Lowith, K. (2009), Paul Valéry. Rasgos centrales de su pensamiento filosdfico,
Trad. de Griselda M4rsico, Madrid, Catedra .

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA PRECARIEDAD DEL ESPIRITU 221

Noulet, E.(1945). Paul Valéry, Trad. de José Carner, México, Rueca.

Rey, J. (1997). Paul Valéry. La aventura de una obra, Trad. de Laura Estela
Lépez Morales, México, Siglo veintiuno.

Valéry, P. (1988). La idea fija, Trad. de Carmen Santos, Madrid, Visor.

Valéry, P. (2007). Cuadernos (1894-1945), Trad. de Maryse Privat, Fitima Sainz
y Andrés Sanchez Robayna, Barcelona, Galaxia Gutenberg / Circulo de lec-
tores.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025






Dificultades de la filosofia de arrabal

Difficulties of the suburb philosophy

Resumen

El arrabal es una parte de las ciuda-
des, generalmente en las afueras, en
la que se concentra la gente pobre,
los desplazados, alejados del centro,
del que suelen depender y al que
tienen que acudir para trabajar, como
una especie de siervos. En todo caso,
los arrabaleros son como ciudadanos
de segunda. Asf también hay un ar-
rabal filoséfico, partiendo de las dis-
tancias entre el centro y la periferia
en el 4mbito cultural. Tenemos que
ser conscientes de nuestra condicién
contextual, y desarrollar la labor filo-
séfica en esos lugares dificiles.

Palabras clave

arrabal, filosoffa, periferia, cultura,

identidad.

Mauricio Beuchot,
UNAM, Ciudad de México.

Abstract

The slum is a part of cities, usually
in the suburbs, where poor people are
concentrated, displaced, far from the
center, on which they often depend
and to whom they have to go to work,
as a kind of servants. In any case,
the stragglers are like second-class
citizens. Thus there is also a philoso-
phical subdivision, starting from the
distances between the centre and the
periphery in the cultural sphere. We
have to be aware of our contextual
condition, and develop philosophical
work even in those difficult places.

Keywords

suburb, philosophy, periphery, culture,
identity.

n lo que sigue trataré de hacer una inmersién en la situacién fi-

loséfica que me rodea. En ciertos lugares es mas dificil filosofar

que en otros. Es lo que se ha llamado el centro y la periferia del

ambito cultural. Tenemos que ser conscientes de nuestra condicién, y es-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



224 II. DOSSIER

forzarnos por superarla. Ella se encargard de impulsarnos, por su misma

dificultad.
Filosofar desde el arrabal

Hay un arrabal filoséfico. El arrabal es una parte de las ciudades, gene-
ralmente en las afueras, en la que se concentra la gente pobre, los despla-
zados, alejados del centro, del que suelen depender y al que tienen que
acudir para trabajar, como una especie de siervos de la gleba. En todo
caso, los arrabaleros son como ciudadanos de segunda.

Juan Carlos Moreno Romo, filésofo mexicano, profesor distinguido de
la Universidad Auténoma de Querétaro, ha acufiado la feliz expresién “fi-
losoffa de arrabal”, para referirse a la que hacemos en América Latina
(Moreno, 2013). Es decir, se trata de la filosofia que no pertenece a los
grandes centros de pensamiento, sino que es periférica, marginal si se
quiere. Es la que considera que se hace en México y, en realidad, en
América Latina.

Moreno Romo denuncia a los fil6sofos mexicanos que sélo se preocupan
por estar a la moda de Europa y los Estados Unidos, o que se aduefian de un
pensador y lo representan en estas regiones. Esto es algo que Carlos Pereda
ha sefialado como los dos vicios principales de nuestros filésofos: el afdn
de novedades y el espiritu sucursalero (Pereda, 2013, p. 27). Lo primero
es el deseo de estar siempre a la moda filoséfica; lo segundo es erigirse en
representante, si no es que en duefio, de un filésofo o escuela extranjeros.

En efecto, hay algunos fil6sofos mexicanos que se precian de estar en la
cresta de la ola, que ensefian lo dltimo que se ha pensado o escrito en esas
urbes filoséficas. Muy bien indica Moreno Romo que un antecesor de esto
fue José Gaos, quien se apresuraba para conseguir, traducir y comentar lo
ultimo que hubieran escrito Husserl y Heidegger.

No estd mal estudiarlos, al contrario, pero lo que falta es lo que nos
pedia Leopoldo Zea: utilizarlos para aplicarlos a México, es decir, para
encontrar nuestra identidad filoséfica, para hacer nuestra filosoffa pro-

pia. Auténtica filosofia mexicana es la que, aprovechando lo que venga de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DIFICULTADES DE LA FILOSOFfA DE ARRABAL 225

otras partes, se centra en los problemas, necesidades y aspiraciones de
nuestro pueblo. No para darles soluciones en la praxis inmediata, pero si
para esclarecerlos, elucidarlos, que es lo propio del filsofo.

Moreno Romo sefiala acertadamente que los organismos que se encar-
gan de contabilizar nuestra produccién, nuestro indice, etc., se han encar-
gado de reforzar esa situacion. Prefieren los escritos que estdn en inglés, que
citan bibliografia muy actualizada, de autores preferentemente extranjeros,
y acudir a congresos en esas latitudes. (Moreno, 2024, pp. 26-27).

Ahora tenemos varios colegas que son especialistas en Husserl o en
Heidegger, pero sin usarlos para nuestra problemética nacional. Hasta
algo tan abstracto como la légica y la ontologfa, sirven para hacer nuestra
filosofia. Recordemos a Emilio Uranga, que elabor6 una ontologia del me-
xicano, tan discutible como se quiera, pero, al fin, algo de nuestra identi-
dad. Precisamente se opuso a Gaos y su fervor heideggeriano, y hasta se
pas6 al lado de Sartre, para mostrar su diferencia. De este modo Uranga
ha sido uno de los antecesores de la filosofia decolonial, por oponerse al
germanismo de su maestro. (Cuéllar, 2023, pp. 111 y ss.)

Lo curioso es que esos filgsofos mexicanos extranjerizantes no lefan
a los otros filésofos mexicanos, ni, por supuesto, discutian con ellos ni,
todavia menos, los citaban o los comentaban en sus escritos. Mds atin se
dedicaban a despreciarlos o “ningunearlos”, como se dice vulgarmente.

Creo que en el fondo estd el no querer pensar por uno mismo, hacer
filosofia con nuestras fuerzas, usando recursos que vengan de otros lados,
sin depender tanto de esos autores extranjeros. Es mds bien nuestra ne-
gligencia. Moreno Romo insiste muy bien en que es el extranjerismo del
mexicano, ya sefialado por Samuel Ramos, pero sigo pensando que en el
fondo est4 esa situacién de no lanzarse a filosofar por cuenta propia.

Moreno Romo cita a Luis Villoro, quien oponia a los “ensimismados”
contra los “alterados”. Los primeros son el chauvinismo filoséfico, y los
segundos son el malinchismo también filos6fico. Asi como el chauvinista
piensa que solamente lo suyo sirve, asi los filgsofos ensimismados creen que
todo se va a resolver con un pensamiento nacional contrapuesto al del resto

del mundo. En cambio, asi como el malinchista piensa que solamente vale lo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



226 II. DOSSIER

extranjero, asf los filésofos alterados creen que solamente es buena filosofia
la que viene de esos pafses hegeménicos. (Moreno, 2024, p. 39).

Asf, nos hemos constituido en distribuidores de su mercado. Depende-
mos de las editoriales hegeménicas y de las revistas de la misma indole,
que circulan en inglés y segtin los pardmetros evaluadores de los paises
que deciden qué vale. Y es una cadena comercial, pues hasta hay que
pagar la insercién de nuestros textos en las revistas que nuestros evalua-
dores consideran presentables y aceptables.

Hay que estructurar nuestra propia tradicién filoséfica; mas, para eso,
hay que estudiar su historia. Es excelente conocer bien la historia de la fi-
losoffa de otros paises, pero la nuestra siempre es colocada marginalmen-
te. Se ve en los planes de estudio, en los que la filosoffa nuestra alcanza
un lugar muy secundario o ninguno.

De manera muy sensata, Moreno Romo ve que la dicotomia que es-
tableci6 Villoro entre ensimismados y alterados no nos acerca a ninguno
de ellos. (Moreno, 2024, p. 46). Eso implica que hay que optar por un
término medio, que es el que yo he llamado analégico, por ser intermedio
y mediador, en la linea de una hermenéutica analégica.

Hay también una pugna al interior de nuestra patria. Se han erigido
varios defensores de los pueblos originarios, y estd bien conocer su filo-
soffa, pero no podemos pretender que es la nuestra exclusivamente. Los
“occidentales” han hecho mal en ignorar el pensamiento de los pueblos
originarios, pero los indigenistas tienden a absolutizarlo.

Mi amigo, ya finado, Miguel Leén Portilla, me aceptaba la expresion
de “filosoffa mestiza”, que es la que tenemos, la occidental mezclada con
la indigena. Asi sucedié desde el tiempo de la colonia, en la que hubo
pensadores que supieron hacer ese mestizaje, como Las Casas, Alonso de
la Veracruz, Sigiienza y Géngora, Sor Juana, Clavijero y otros. A algunos
no les gusta el calificativo de “mestiza” para nuestra filosoffa (porque el
mestizo suele ser opresor del indio), pero otro amigo, también ya finado,
Bolivar Echeverria, me decia que el mestizaje era lo propio de nosotros,

como se vio en el barroco, cuyo ethos nos ha marcado.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DIFICULTADES DE LA FILOSOFfA DE ARRABAL 227

Moreno Romo cita a Samuel Ramos, quien ya en su obra El perfil del
hombre y la cultura en México, de 1934, hablaba de los nacionalistas y
los europeizantes, que hacian lo que hemos sefialado, con Villoro. Moreno
Romo invita, muy sensatamente otra vez, a aceptar nuestra secundarie-
dad, y seguir trabajando como si nada, sin pelear que nos pongan en el
candelero, ni tampoco acomplejarnos sintiéndonos menos, sino en el lugar
de todos (Moreno, 2024, p. 47).

Yo afiadirfa que hay que superar eso y lanzarnos a hacer nuestra fi-
losoffa propia. Recuerdo un seminario de Filosoffa Iberoamericana en la
Universidad de Salamanca, en la que los latinoamericanos se caracteri-
zaban por decir en sus ponencias “No nos oyen, no nos hacen caso...”;
y haciendo silencio, dijeron los demds: “Ahora nos callamos, para que
expongan sus propuestas filoséficas”. Pero volvi6 a oirse: “Es que no nos
oyen, no nos hacen caso...”. Ya basta de esa filosoffa quejumbrosa y lloro-
na, que estuvo bien en algtin momento, para hacer que nos dieran espacio.
Pero ya lo tenemos, y ahora hay que llenarlo.

Muy tonificante resulta la comparacién que hace Moreno Romo entre
Unamuno y Ortega. Este tltimo era germanéfilo en su pensamiento, mien-
tras que el primero lo regafia continuamente, para que filosofe de acuerdo
con su pafs (Moreno, 2024, p. 66 yss.). Casi como diciéndole que sea
congruente con ser €l y su circunstancia.

Encuentro la propuesta de Moreno Romo muy semejante y acorde con
lo que he llamado “decolonialismo analégico”, el cual no se queda en el
decolonialismo univoco al uso, que se afana por tirar a la basura la filoso-
fia europea (cosa quizds imposible o, por lo menos, banal), mientras que lo
analégico es aprovechar lo que viene de fuera para construir nuestra filo-
soffa. Ahora hablamos mucho de “Nuestramérica”, pero sélo serd nuestra
si sabemos sintetizar esas fuerzas, a veces contrarias, que la constituyen.
No se puede negar ni la una ni la otra, lo indigena y lo occidental, so pena
de reducirla demasiado.

El mejor decolonialismo es construir lo nuestro, la filosoffa propia,
empleando elementos de donde se pueda, con tal de que sirvan y podamos

aplicarlos a nuestra circunstancia mexicana y latinoamericana. Tal es la

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



228 II. DOSSIER

decolonialidad analégica, surgida de la perspectiva de una hermenéutica

analégica, propuesta filoséfica elaborada para nuestros paises.
Una trayectoria

Esta busqueda del modo de hacer filosoffa en América Latina tiene sus
antecedentes. Es la historia de la conciencia de que hay filosoffa latinoa-
mericana. Se fue forjando paso a paso, y hasta se entrevié la forma en que
se tenfa que construir. Esto ya desde fines del siglo XIX y buena parte
del XX.

Por ejemplo, el filésofo uruguayo José Enrique Rodg (1871-1917) es-
cribi6 la obra Ariel (1900). En ella hablaba del intelectual latinoamerica-
no. Para eso aproveché personajes de la obra de teatro La tempestad, de
Shakespeare. Son Préspero, Ariel y Calibdan. Préspero es un hechicero
noble destronado, que desea recuperar su trono; Ariel es un genio del
aire, que sirve al anterior, quien le ha prometido liberarlo; y Calibdn es
un esclavo deforme e inculto, que es sometido y educado por Préspero.

José Santos-Herceg lo conceptualiza de la siguiente manera. Préspero
encarna al filésofo europeo que llega a la América Latina a imponer sus
ideas. Ariel representa al filésofo que imita las ideas extranjeras sin apli-

carlas al contexto en el que vive. Y Caliban es el fil6sofo que

fagocita filosoffas eurocentradas, las moldea y busca articularlas con
los propios saberes en un afdn de transformacién social; sin embargo,
corre el riesgo de adoptar posturas nativistas en donde acriticamente
se desprecie cualquier conocimiento por el simple hecho de conside-

rarlo ajeno o externo. (Lépez, 2022, p. 10).

Caliban recibe su nombre de “canibal”; de hecho, quiso ultrajar a la

hija de Préspero, por eso es interpretado asf por Santos-Herceg:

En este sentido, el filésofo/Calibdn es el violador de las hijas de Occi-

dente, de sus ideas, de su filosoffa: se apropia de ellas, las toma qui-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DIFICULTADES DE LA FILOSOFfA DE ARRABAL 229

zés a la fuerza, pues no han sido destinadas para él y busca prefiarlas,
busca engendrar pensamientos hibridos, nuevos. Ideas algo mons-
truosas para Occidente, por ser hijas de Calibdn, el monstruo de
monstruos. (Santos, 2010, p. 275).

A esto, Lépez Lopez acota: “de manera que puede apreciarse en el
filosofar calibanesco un modo de acceder estratégicamente a saberes ex-
ternos que serdn instrumentados con la intencién de trascender la propia
condicién de dominacién y dependencia”. (Lépez, 2022, p. 11). Por eso
nuestro maestro Leopoldo Zea exponia en sus clases a Calibdn, y, segura-
mente basdndose en él, nos decia que usdramos lo que quisiéramos (mar-
xismo, estructuralismo, fenomenologia, etcétera), pero que lo aplicdramos
a México.

Asi como Menéndez Pelayo se afan6 por mostrar que existia una fi-
losoffa espafiola, asi se ha trabajado en México para mostrar que ha ha-
bido una filosofia mexicana. A eso ayudé José Gaos y el grupo de sus
discipulos llamado “Hiperién”. Ya antes algo habia hecho Antonio Caso,
continuado por Samuel Ramos. Zea fue decisivo para eso. Y ahora que
ya estamos seguros de que ha habido una filosoffa mexicana, lo que nos
toca es desarrollarla, aportar lo que podamos aportar a ella, y continuar
su construccion.

Ya se han dejado las pugnas para saber si ha habido filosoffa mexicana
y cudl es lo caracteristico del mexicano. Hay que salir de lo que Octavio
Paz 1lamé “el laberinto de la soledad” y filosofar de manera libre. A eso
han llegado las filosoffas de la liberacién y de la descolonizacién. Y la
verdadera liberacién y la auténtica descolonizacién del pensamiento es
pensar por cuenta propia.

He dicho que nuestra cultura no es ni occidental ni indigena, sino
mestiza. Pero hay que tener cuidado con el término “mestizaje”. A veces
ha significado algo peyorativo y a veces se ha exaltado en demasia. Aquf
no tendrd, por supuesto, ese cardcter negativo, pero tampoco una resonan-
cia magnificadora. En efecto, hay que evitar lo que se hizo del mestizaje

en México. Se refiere a los hijos de espafiol e indigena. En tiempo de la

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



230 II. DOSSIER

colonia, el mestizo se esforzaba por negar la herencia indigena y resaltar
la esparfiola, sobre todo para tener acceso a puestos piblicos.

Cuando hablo de mestizaje no quiero decir que se niegue la parte indi-
gena, para lo cual ha servido muchas veces. Los pueblos originarios tienen
su propia dignidad, emanada de su propia identidad. Hay que reconocer
que en el mestizaje aludido la parte indigena indica enriquecimiento, y no
algo de que avergonzarse.

La cultura mestiza no es, por tanto, exclusivamente racial, sino cul-
tural. Es la que tenemos en México. Pero, como he dicho, se quiere mi-
nimizar la parte indigena, resultado de la falta de reconocimiento que se
profesa hacia los indigenas mismos. En el esfuerzo por revalorizar ese
aspecto de nuestra nacién es que hablo de mestizaje reconocedor, es decir,
que reconoce la herencia indigena y la valora.

Es verdad que en ocasiones el mestizaje sirvié para colocar lo occi-
dental por encima de lo indigena, pero ahora debe servir para ponerlos a
colaborar, como en una sintesis dialéctica diferente. Se reconoce al otro,
y se lo acerca a lo mismo lo més posible. Tal es el uso de una dialéctica
analggica.

Por otra parte, se ha visto que el proceso de mestizacién es irreversi-
ble. Se ha dado en todos los grupos humanos, y tiene que significar enri-
quecimiento de ideas y valores, que se encuentran en esa conjuncién. No
somos puramente indigenas ni tampoco puramente occidentales, somos
algo mds.

En términos de Bolivar Echeverria, hay que evitar que el mestizaje se
vuelva codigofagia, es decir, que la cultura méds potente devore los c6di-
gos culturales de la més débil, como ocurrié con lo espafiol y lo indigena.
(Echeverria, 2018, p. 62). Por eso hay que resemantizar el término “mes-
tizaje”, para que no caiga en esas posturas negativas. Tiene que reconocer
la dignidad de su parte indigena, y no tratar de borrarla con el predominio
de lo occidental, pues eso serfa lo mismo que enmascararla.

Es decir, hay que relativizar la actitud de Calibdn, quien devora el
cédigo cultural de su dominador, para tomar su lugar, pero perdiendo

el suyo. Hay que conservar nuestro lugar, no perdiendo nuestra identidad

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DIFICULTADES DE LA FILOSOFfA DE ARRABAL 231

por alcanzar la del dominador, sino adquirir nuestra propia identidad con
lo que nos pueda servir del otro c6digo, pero para construir el nuestro.

Es lo que el mismo Bolivar Echeverria denominé el ethos barroco,
pues en el siglo XVII, tiempo principal del barroco, los indigenas se apro-
piaron del cédigo de los vencedores, para edificar algo nuevo. Aceptando
esa nocion de ethos barroco, Boaventura de Sousa Santos aboga por un
mestizaje cultural que pueda capacitarnos para superar nuestra condicién
oprimida. Reconoce que para muchos el ethos barroco y la codigofagia
no son suficientes para esa superacion, pero si que pueden ser lo que nos
capacite para ir mds all4. Es, por lo menos, una etapa de transicién a algo
nuevo, que no podemos todavia definir. (Santos, 2012, p. 165)

De manera acertada dice Francisco Octavio Lépez Lopez:

En el proceso de reconfiguracién de la propia identidad, la metafo-
ra de Calibdn puede ser una herramienta que sirva para enlazar los
multiples fragmentos y figuras identitarias. Ya que en su constitu-
cién semidtica guarda la potencialidad para encarar la etnofagia y
la individualizacién por la via de la autenticidad en articulacién con
la nacién histérica, ello con la finalidad de evitar caer en posturas

reductivas o esencialistas. (Lopez, 2022, p. 174).

Es cierto, hay que evitar el reduccionismo y volver esenciales las iden-
tidades occidental e indigena, pues ambas son evanescentes, y se unen en
el mestizaje, ya imparable.

Y esta actitud nueva habrd de ser analdgica, ya que la analogia es
mestizaje o el mestizaje es analégico. Mestizaje entre la univocidad y la
equivocidad. Entre la univocidad que no reconoce mas que una identidad
demasiado fuerte y la equivocidad que sélo acepta una identidad dema-
siado borrosa. Hay que llegar a una identidad flexible, que no pretenda
la firmeza de la cultura occidental ni se hunda en el equivocismo de no
aceptar identidad alguna. Nuestras identidades son analégicas. En efecto,

desde tiempos cldsicos el ser es andlogo y la identidad o unidad es una

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



232 II. DOSSIER

propiedad trascendental suya; por lo tanto, tiene que ser, como el ser mis-

mo, anal6gica, y no univoca (ni tampoco equivoca, por supuesto).
La hermenéutica analégica como tabla salvadora

Solamente el sentido de la proporcién podra llevarnos a un descolonialis-
mo adecuado. Que evite el univocismo, que es exagerado, pues es el de
los que quieren que se rompa completamente con lo extranjero, lo cual
no es conveniente y tal vez ni siquiera posible. Hay que plantarse en la
mediacién, es decir, usar lo que venga de fuera y aprovecharlo para cons-
truir nuestra filosoffa, es decir, nuestra identidad filoséfica. Esta sf es una
liberacién epistemolégica.

Y este sentido de la proporcién es analégico, porque la analogia es
proporcién (analogia es la palabra griega que los latinos tradujeron como
proportio). Tiene que hacerse una liberacién epistemoldgica con equilibrio
proporcional. De otra manera, caeremos en el folclorismo filoséfico, en
el que ahora se ha caido tanto. La filosoffa tiene una vocacién universal,
s6lo que con una universalidad situada, es decir, aplicada a una situacién
concreta, como la de nuestro pafs.

Es muy legitimo abordar problemas como el del ser, la verdad, el bien,
etc. Desarrollar temas deontologfa, ética, légica, etc. Pero tratando de que
nos aprovechen para nuestra circunstancia real y, a veces, urgente. Esa
es una filosoffa proporcionada a nuestra situacién, una filosoffa analégica.

Ciertamente es necesaria una actitud descolonial, como es la que ha
proliferado en América Latina. Ha habido un exceso de colonizacién en
nuestro pensamiento. Se ha colonizado el conocimiento, los derechos hu-
manos, el género... (Ochoa, 2021, p. 33 y ss.). Pero también es necesario
ocuparnos de los problemas que han subsistido a lo largo de la historia
de la filosoffa. Lo que nos va a hacer filésofos latinoamericanos y desco-
loniales va a ser la repercusion que les asignemos hacia nuestros pueblos.

Esa repercusién ha sido preparada desde hace algin tiempo, ya que
han surgido cuestionamientos acerca de cudl es nuestra injerencia como

filésofos en nuestras sociedades. Por eso es necesario discernir de qué

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DIFICULTADES DE LA FILOSOFfA DE ARRABAL 233

cosas nos vamos a descolonizar, porque hay algunas que no; por ejemplo,
los derechos humanos. Hay un limite en que podremos reinterpretarlos,
pero no hasta tal punto que les quitemos su propia esencia.

El riesgo es que algtin pensador quiera quitar algo que no le gusta, y
para ello argumente que es algo que se nos ha impuesto colonialmente,
pero que no haya sido asi efectivamente. Por eso hay que descolonizar con
cuidado, con la prudencia que no se deja colonizar, sino que pertenece a
cada ser humano. Ya en la posmodernidad hemos visto planteamientos
demasiado relativistas, que aprovechan el nihilismo para desbancar lo
que impide la orgfa, y nos quedamos peor que antes.

Lo méds importante va a ser c6mo plantearemos una ética descolonial.
Ciertamente depende de la descolonizacién epistemoldgica, pero esta tl-
tima va a afectar a la anterior. Por eso hay que tener cuidado con lo que
se va a rechazar, porque podemos quedarnos sin lo necesario para la vida
en sociedad y cada uno se va a ver justificado para hacer lo que desee, es
decir, para descolonizar desechando lo que no le conviene.

No un descolonialismo peleonero, pues algunos se han acostumbrado
a filosofar peleando, con una filosofia luchona, es decir, demasiado des-
tructora, pero poco constructiva. En toda discusién hay una parte que
destruye, pero también otra que construye; si no, todo se queda en nada;
se cierra el didlogo, se rechaza todo como cuando se admite todo. Hay que
tratar de precisar qué es lo que se va a rechazar y qué es lo que se va a
aceptar. Casi nunca se acepta todo ni se rechaza todo, pues entonces se
acaba la discusién. No es enriquecedora, sino empobrecedora. Hay que
saber dialogar, aplicando de esta manera la més elemental teorfa de la
argumentacién (Ladriere, 1986, pp. 35y ss.). Es la que exige no argumen-
tarle al otro por lo que no cree, porque asf se estd cometiendo falacia de
peticién de principio dialégica.

Es decir, la descolonialidad tiene limites. No puede ser absoluta, tie-
ne que ser relativa. Y esto con medida. En otras palabras, no puede ser
univoca, como tampoco equivoca, tiene que ser analdgica: que permita

aclimatar elementos de lo ajeno para edificar lo nuestro.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



234 II. DOSSIER

Sucede algo parecido a lo que le ocurrié al escritor argentino Jorge
Luis Borges. Cuando empez6 a publicar, en localidades latinoamericanas,
fue ignorado. Apenas empez6 a sacar sus escritos en editoriales europeas
y estadounidenses, salté a la fama. Lo curioso es que se mundializ6 a
pesar de escribir sobre asuntos argentinos (gauchos, pampa, tango, etc.)
y, claro, sobre asuntos més universales. (Woodal, 1999, pp. 287 y ss.) Por
eso hay que esforzarse por ser bueno en ambos registros, y de esa manera
podremos aportar algo no solamente a nuestros pueblos, sino a todos los
deméds. Es una suerte de universal concreto, o de particular abstracto.

Tal vez se trate de hacer filosofia seria desde nuestro dmbito cultural, y
desde él podrd servir a otros que se encuentran en parecida circunstancia.
Como sefialara Wittgenstein, puede mds el mostrar que el decir, es més
eficaz lo que mostramos con nuestra actitud y conducta que lo que deci-
mos en nuestros escritos. No en balde Leopoldo Zea decia que hiciéramos

filosofia aceptable y que ella serfa latinoamericana, sin més. (Zea, 1992,

pp- 42y ss.),

Conclusién

Hemos caido en la cuenta de nuestra situacién, a través de estas breves
reflexiones sobre ella. No hay que atorarnos en deplorar las dificultades
que tiene el filosofar desde nuestro dmbito. Més bien hay que esforzarnos
por superarnos a partir de él. Hacerlo incluso dentro de él, sin aspirar a
lograrlo por abandonarlo y acceder a lugares més visibles. Todo se reduce
a trabajar con empefio y mucha ilusién.

La misma realidad se encargard de hacer valer lo que, desde un 4m-
bito particular, se reflexiona para los demds, y asf se hace universal. Todo
depende de la intensidad que demos a nuestro pensar y de la generosidad

con la que lo entreguemos a los que nos rodean.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



DIFICULTADES DE LA FILOSOFfA DE ARRABAL 235

Referencias

Moreno, J. (2013). Filosofta de arrabal, Barcelona: Anthropos-UAQ.

Pereda, C. (2013). La filosofia en México en el siglo XX. Apuntes de un participan-
te, México: Conaculta.

Moreno, J. (2024). Ortega y la filosofta del arrabal, México: Fontamara, 2024,
pp. 26-27.

Cuéllar, J. (2023). Examen de Emilio Uranga, en Estudios (ITAM), vol. XXI, n.
147 (invierno 2023), pp. 111 ss.

Lépez, F. (2022). Filosofta y empestad. Trazos nuestroamericanos al sujeto de
derechos humanos, Aguascalientes—San Luis Potosi: CENEJUS-UASLP.

Santos, J. (2010). Conflicto de representaciones. América Latina como lugar para
la filosofta, Santiago: FCE.

Echeverria, B. (2018). La identidad evanescente. Las ilusiones de la modernidad,
México: Era, 2018.

Santos, B. (2012). Derecho y emancipacion, Quito: Corte Constitucional para el
Periodo de Transicién-CEDEC, 2012, p. 165.

Ochoa, K. (2021). Feminismos descoloniales latinoamericanos para principiantes,
México: UNAM.

Ladriere, J. (1986). Logique et argumentation. En M. Meyer (Ed.), De la méta-
physique a la rhétorique, Bruxelles: Eds. de I'Université de Bruxelles.

Woodall, J. (1999). La vida de Jorge Luis Borges. El hombre en el espejo del libro,
Barcelona: Gedisa.

Zea, L. (1992). La filosofia americana como filosofta sin mds, México: Siglo XXI.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025






El lenguaje: complejo y poderoso conector

invisible entre el pensamiento y el mundo

fenoménico. Breves ideas de la tradicion

analitica

Language: complex and powerful invisible connector

between thought and the phenomenal world.

Brief ideas of analytical tradition

Resumen

El presente articulo trata algunas
ideas relevantes de la tradicién anali-
tica. Esto con el propésito de desvelar
que el lenguaje es més profundo de
lo que uno puede creer. Por ende, el
lenguaje debe ser considerado como
poderoso conector entre el entendi-
miento y la realidad.

Palabras clave
lenguaje, relacionar, realidad, com-
prensién, uso de las palabras

Dante Alejandro Ferrara Vences

Abstract

This article deals with some relevant
ideas from the analytical tradition.
This is for the purpose of revealing that
language is deeper than one might
believe. Therefore, language should be
considered as a powerful link between
understanding and reality.

Keywords

language, relating, reality, unders-
tanding, use of words

1 lenguaje es un hilo invisible que conecta el pensamiento con

el mundo; es el espejo que refleja nuestra condicién humana o

la herramienta que utiliza el ser humano para darle sentido a la

realidad. El lenguaje es la manifestacién del Adyoc, porque el pensa-

miento no puede prescindir de la palabra y viceversa, por eso, la filosofia

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



238 II. DOSSIER

analitica no solo es una disciplina que analiza las palabras, es el intento
de entender c6mo habla, vive y piensa el ser humano. Pero, qué sucede
cuando comienza la confusién del lenguaje debido a las palabras que se
utilizan para explicar la realidad y estas mismas terminan haciendo una
nube espesa.

Desde la distincién entre el “sentido y la referencia” de Gottlob Fre-
ge hasta la idea compleja de los “juegos del lenguaje” de Wittgenstein,
cada uno de estos filésofos transformé la comprensién del mundo al mos-
trar que los problemas filoséficos suelen ser problemas mucho més pro-
fundos y que estén lingiiisticamente disfrazados.

En este texto se analizardn, de manera breve, algunas ideas relevantes
de esta tradicién filoséfica que reformulé la filosofia del siglo XX y que
resuenan en el mundo filoséfico contempordneo.! Estas ideas tienen un
eco enorme y, al mismo tiempo, se mantienen en boga dentro del mundo
académico, porque, precisamente, el lenguaje es esencial para la tecno-
logfa, la ciencia, las relaciones humanas vy, sobre todo, la comprensién
que el hombre le da a las cosas mismas a través de los sentidos con los que
se filtra la realidad. Entender las palabras, no solo debe ser un ejercicio
académico, es aprender a navegar mejor en el mundo que el hombre ha
construido desde las palabras.

Para empezar, es necesario contemplar la distincién entre el sentido y
la referencia de Gottlob Frege. Para ello, es menester plantear la siguien-
te pregunta: jalguna vez has estado presente en una conversacién donde
un sujeto dice algo y lo entiendes de una manera, pero al final parece
significar algo completamente diferente? Esto no solo es un problema de
malentendidos cotidianos; es un desafio filoséfico que tiene que ver con
la misma rafz del lenguaje, con el cdmo se conectan las palabras con el
mundo.

De lo anterior, Frege propuso una solucién que cambiaria de manera

radical y para siempre la comprensién del lenguaje. En Estudios sobre

! N.B. Se analizan las ideas de los filésofos de manera anacrénica con el propésito de elevar la

complejidad de las ideas de los pensadores y, al mismo tiempo, el lector pueda tener una mayor
comprensién de este texto.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 239

semdntica, Frege (1984, pp. 54-63) planteé que cada expresién lingiifsti-
ca posee dos dimensiones fundamentales, precisamente el “sentido” y la
referencia”. Por una parte, el “sentido” es uno de los modos en los que un
objeto o una idea es presentado; es una ruta o perspectiva particular que
el ser humano adjudica para entender algo. Por otra parte, la “referencia”
es el objeto o la idea misma a la que la expresién apunta. En términos més
simples, el “sentido” es el cdmo entiende algo el hombre, mientras que la
“referencia” es aquello que entiende el hombre.

Asimismo, puede entenderse que el sentido de una expresién no es el
objeto mismo al que se refiere, sino el modo de presentacién de dicho obje-
to. Ejemplo: una ventana, la referencia es lo que estd afuera, el sentido es
el marco que determina c6mo lo ve el sujeto, pero he aquf la complejidad
de esta idea, puesto que hay expresiones que tienen el mismo referente,
pero sentidos distintos. Para esto, es preciso exponer el ejemplo que Frege
(1984, pp. 62-71) usé sobre la “estrella matutina” y la estrella vesper-
tina”, ambas se refieren al mismo objeto del Universo que es el planeta
Venus al que el sujeto puede ver siempre desde su horizonte. Sin embargo,
el sentido de cada frase es distinto, una la describe como visible al ama-
necer, mientras que la otra la presenta como al atardecer. Esto es crucial,
debido a que explica c6mo se puede aprender algo nuevo, incluso cuando
las cosas que ya se conocen son nombradas de una manera distinta. Saber
que la “estrella matutina” es la misma que la “estrella vespertina” no es
algo trivial; es un descubrimiento.

Bajo este sentido, Frege abordé un aspecto alucinante en torno a la
problemadtica sobre qué pasa cuando una expresién tiene sentido, pero
no tiene referencia, es decir; aquello de lo que uno habla. Alguien pue-
de decir “el rey actual de Francia”, se sabe que Francia no tiene rey,
pero la frase todavia tiene un sentido que permite entender. De aqui que
Frege (1984, pp. 54-55) propusiera al lector, que una expresién puede
tener sentido sin referirse a ningtin objeto. Este detalle, por muy simple
que parezca, permiti6 a Frege resolver algunas paradojas filoséficas que
prevalecieron en el pensamiento filoséfico por varios siglos debido a que no

distinguieron el sentido y la referencia. Ante esto, conviene situar el si-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



240 II. DOSSIER

guiente caso: cuando se estd discutiendo sobre literatura y alguien men-
ciona “infierno”, de inmediato puede caer en el entendimiento de alguien
el titulo de la obra La Divina Comedia, pero alguien mas puede pensar
sobre La Biblia. Aunque ambos usan el mismo término “infierno”, ambos
estdn pensando en referencias completamente distintas debido a que cada
uno interpreta diferente el sentido de ese término.

Este problema que desentrafié Frege hace que esta distincién sea fi-
loséficamente relevante y poderosa, esto vino a ser la base de cémo se
piensan todas las disciplinas modernas, incluidas las ciencias, desde la
semdntica hasta la I.A. actual. Asimismo, esta idea transformé en el hom-
bre la forma en que se pueden interpretar descripciones ambiguas, c6mo
se relacionan el lenguaje y la realidad, y qué significa entender o malen-
tender una frase o una proposicién.

De igual manera, esta idea permiti6 resolver paradojas aparentemente
insuperables, entre ellas el cémo entender que dos nombres diferentes
pueden referirse al mismo objeto, pero predicar algo nuevo al decirlo.
Gottlob Frege heredé a la humanidad una de las herramientas més va-
liosas para entender el lenguaje y con ello inauguré una nueva tradicién
filoséfica. La idea de que las palabras no son simplemente etiquetas para
el mundo sino complejos mapas de significados, cada uno con su propia
légica interna. Su distincién entre sentido y referencia sigue siendo una
piedra angular en la semdntica, la filosoffa y la tecnologfa, recordando a
la humanidad que las palabras, aunque parezcan simples, son mds pro-
fundas de lo que aparentan ser.

De aquf surge el problema de la vaguedad en Ludwig Wittgenstein,
porque al parecer, el lenguaje es una herramienta precisa; las palabras
parecen delinear el mundo con claridad, entregando al ser humano un
mapa para entenderlo, de tal manera que, si se nombra algo, el ser hu-
mano lo puede comprender porque se refiere a cosas de la realidad. Pero,
qué ocurre cuando las fronteras entre significados se difuminan. Este es

el profundo problema de la vaguedad del lenguaje, este problema se puede

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 241

identificar mds en la paradoja del monton,? dicha paradoja plantea pre-
guntas “aparentemente simples” como jcudntos granos se necesitan para
ser un montén? si tomas un grano de un montén ;sigue siendo un montén
de arena? y si sigues quitando granos jen qué momento deja de ser un
montén? Esta paradoja obliga al sujeto a enfrentarse al hecho de que los
términos que el hombre emplea a diario son vagos y esta vaguedad no es
un simple defecto del lenguaje, sino una nota esencial del mismo lenguaje.

Ante esto, Wittgenstein (1988, pp. 19-27) abordé este problema en
su obra [Investigaciones filosdficas, donde observé que las palabras no
tienen limites fijos o definidos en muchos casos y su significado depende
del contexto en el que se puedan usar. Para él, la vaguedad del lenguaje
no era solo un error que tenfa que corregirse, sino una realidad que debfa
comprenderse. El significado de una palabra no es algo fijo como un obje-
to, el significado es su uso del lenguaje. Esto significa que términos como
“alto”, “bueno”, “rico”, no tienen definiciones estrictas porque su interpre-
tacién depende de las circunstancias y de c6mo los hombres interactian
con dichos términos.

La vaguedad no solo es un juego filoséfico pues, como se habia dicho
anteriormente, tiene implicaciones con otras ciencias como la Etica, el
Derecho, y ni se diga la I.A. Por ejemplo, en el Derecho, términos como
“justicia razonable” o “dafios” son inherentemente vagos lo que abre paso
a la interpretacién mdltiple. En la [.A. hay un desafio que, al parecer, lo
seguird siendo durante mucho tiempo en la “seméntica computacional”,?
ya que el lenguaje cotidiano no estd cefiido, sino que fluye y toma la forma
en la que se encuentra (¢f: Conesa y Nubiola, 2002, pp. 41-44). Por eso,
hasta en la cotidianidad puede analizarse esto, pues al hablar de “rique-
za” para alguien con ingresos minimos, cien mil pesos puede ser una can-

2 N.B. La paradoja del montén “De acuerdo con Rescher, la forma original de la paradoja es la

siguiente: Claramente 1 es un nimero pequefio. Y si n es un nimero pequefio, también n + 1 lo serd.
Pero esto lleva directamente a tener que decir que un nimero obviamente grande (digamos muchos
billones) es un nimero pequefio”. (Buitrago, 25 de noviembre 2024).

* N.B. La «seméntica computacional» entiéndase como el drea que estudia el significado de los
programas y piezas de software. Por otra parte, estd la Semdnticas de la filosoffa de la computacién
que se encarga de estudiar los lenguajes formales de la computacién vy, al mismo tiempo, pretende

responder a preguntas filoséficas. En: Cf. Tordera, J. (26 de noviembre 2024).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



242 II. DOSSIER

tidad que indique riqueza, mientras que para un millonario es distinto.
Entonces, ya no hay un limite claro del concepto, ya que se mueve en el
contexto de quien lo usa. El lenguaje opera en un terreno ambiguo que
obliga al hombre a tomar decisiones, inclusive cuando no hay respuestas
precisas.

Wittgenstein (1988) sefial6 que el significado estd ligado intrinsecamen-
te al contexto y al uso, por eso la vaguedad no es falla sino funcién propia
del lenguaje. Esto demuestra que el lenguaje no opera como una maquina
légica perfectamente acabada, sino como un instrumento flexible, poderoso
y desconcertante que se adapta a la vida humana (pp. 127-129).

Se sigue que, algunos de los pilares de la filosofia moderna se constru-
yeron en aparentes distinciones, de entre ellas destacan las distinciones
analiticas y sintéticas del filésofo prusiano Immanuel Kant, segtin este en-
foque las proposiciones analiticas son verdaderas en virtud del significado
de las palabras que las componen, en cambio, las proposiciones sintéticas
son verdaderas o falsas y siempre predicardn algo nuevo del sujeto, pero,
luego derribarfa esta postura Willard Van Orman Quine con su critica a
la distincién analitico-sintético, demostrando que muchas de las certezas
filoséficas son artificiales y débiles, puesto que las proposiciones de Kant
son dogma, ya que no hay una base clara para establecer una real distin-
ci6én (Conesa y Nubiola, 2002, pp. 132-133).

En Quine toda proposicién estd conectada a un vasto entramado de
creencias y conocimientos, incluso las verdades que parecen puramente
analiticas como las de la l6gica o de las matemdticas dependen de la rela-
ci6én del hombre con sus sistemas de conocimiento. Un punto crucial en la
critica de Quine es el rechazo a la nocién de que las palabras tienen sig-
nificados independientes del contexto, en este sentido afirmé que el signi-
ficado de una proposicién no puede ser aislado de la red total de dogmas
y creencias que las sustentan, incluso pensé que hasta las proposiciones
aparentemente més obvias como [+/=2 estdn enraizadas en un sistema
més amplio que les da sentido. Dicho esto, Quine argumentd, a modo de
ejemplo, que si existiera una anomalia cientifica suficiente que desafiara

las leyes matematicas bdsicas es necesario que revisen incluso las verda-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 243

des més obvias e indiscutibles. Esto demuestra que lo que se considera
como analitico esté totalmente influido por factores externos, incluyendo
la experiencia (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 132-135).

Esta critica no solo es un desafio filoséfico abstracto, al contrario, tie-
ne profundas implicaciones, principalmente en la ciencia, donde refuerza
la idea de que las teorfas cientificas no pueden ser separadas en partes
aisladas, porque la validez de cualquier teoria depende del sistema to-
tal de conocimientos en el que se integran. Quine (1968) sefialé que las
creencias forman una red que se ajusta continuamente en respuesta a las
tensiones impuestas por la experiencia sensible, por ende, no hay nicleos
de certezas absolutas (pp. 39-42).

De lo anterior, conviene realizar un ejemplo para ahondar més en la
comprensién del pensamiento de Quine. Cuando uno dice todos los jagua-
res son felinos, parece analitica la oracién porque parte de la definicién de
que “jaguar” es ser “felino”, pero en esta supuesta verdad jc6mo se define
“jaguar” y "felino”? Por eso, las definiciones siempre serdn influenciadas
por la comprensién cultural y cientifica que tenga cada individuo. Pero,
si la biologia cambiara sus categorias se podria redefinir la proposicién
anterior, eso no cambia el hecho de que objetivamente los jaguares sean
felinos. Asimismo, este problema se ve de manera constante en la ciencia,
pues se ha de recordar que las leyes de Isaac Newton parecian verdades
analiticas irrefutables, pues tenfan cardcter de universalidad y necesidad,
hasta que el fisico Albert Einstein revisé dichas leyes. Quine (1974, pp.
43-91) mostré que este proceso de revision es inevitable para que el co-
nocimiento no tenga un nicleo fijo, sino que sea una red que se ajusta a lo
mds préximo a ser un conocimiento auténticamente verdadero.

Con su critica analitico-sintética, Quine no sélo derrumbé un dogma
central del empirismo, sino que también abri6 la puerta a una nueva ma-
nera de entender el conocimiento, como un todo interconectado y que es
imposible acceder a él sin realizar un andlisis filoséfico. Su enfoque creé
una revolucién en la semédntica, la epistemologia y, ni se diga, la filosofia
de la ciencia, pues como trat6é de explicar que toda proposicién es vul-

nerable al ajuste, entonces, toda afirmacién analitica debe ser revisada

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



244 II. DOSSIER

en funcién del contexto. Esto es un recordatorio para el ser humano y la
capacidad que tiene de entender el cosmos.

Otra reflexién importante dentro de la filosofia analitica o del lenguaje
son los Actos de habla, propuestos por John L. Austin y John Searle. Den-
tro de este marco de reflexion, el lenguaje es algo mds que juntar pala-
bras fruto de sonidos o signos. Cuando los hombres hablan, hacen cosas,
prometen, ordenan, inclusive, cambian el mundo con las palabras. Este
fue el punto de partida de Austin, quien en su obra Cdmo hacer cosas con
palabras transformé la comprensién del lenguaje al mostrar que hablar es
una forma de accién.

Por su parte, Austin argumenté que el lenguaje no se limita a describir
la realidad, sino que la moldea, por ejemplo, cuando una persona dice “te
prometo que estaré alli”, no estd describiendo algo que har4, sino que esta
haciendo algo, en este caso, una promesa. Este tipo de expresiones que
realizan una accién en el mismo momento en que se pronuncian son los
que este pensador denominé actos performativos (Cf. Conesa y Nubiola,
2002, p. 176), pues para él, cuando un sujeto emite un enunciado como
“Juan, yo te bautizo en el nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu San-
to” (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, p. 173) no se describe algo, sino que se
estd haciendo algo. Por eso, Austin distingui6 tres dimensiones principa-
les en cada acto del habla. “acto locutivo es el que realizamos por el hecho
de ‘decir algo’ [...] acto tlocutivo es el que se realiza al decir algo [...] acto
perlocutivo es aquel que se realiza por haber dicho algo” (Cf. Conesa y
Nubiola, 2002, p. 176).

Posteriormente, Searle amplié la idea de Austin en su obra Actos del
habla, donde sistematizé las categorias de los actos del habla e identific6
tipos especificos como: 1) actos asertivos declaran algo como verdadero; b)
actos directivos aquellos que intentan hacer que alguien haga algo; c) com-
promisorios que comprometen a alguien; d) expresivos son los que expre-
san un estado emocional; €) declarativos aquellos que cambian la realidad

al hablar (quedas despedido). (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 177- 179).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 245

Luego entonces, para Searle cuando el hombre habla realiza acciones
que dependen de reglas sociales y contextuales complejas y no solo queda

en el mero emitir palabras. Cuando se habla se hace algo. Por ejemplo:

un programa de computador no puede jamés ser una mente, porque
la mente constituye una experiencia intencionada causal que capacita
a los seres humanos para realizar acciones no sélo de simulacién,
sino también de multiplicacién de los pensamientos y las sensaciones.

(Cuchumbé, 2024, p. 71)

La teorta de los actos del habla vino a transformar la comprensién
del lenguaje, al demostrar que las palabras no son meros reflejos de la
actualidad sino herramientas para actuar en el mundo. Asimismo, Austin
sefial6 que decir algo es hacer algo y las consecuencias de lo que hace el
ser humano con sus palabras son tan reales como cualquier accién fisica.
Por ende, esta perspectiva redefine el lenguaje en términos éticos, porque
cada acto del habla lleva consigo una responsabilidad, las palabras tienen
efectos concretos en el mundo y en quienes las escuchan. Austin y Searle
ensefian que el lenguaje es accién ya que cada palabra que se pronuncia
es una herramienta para influir en el mundo y en los demds. Entonces, re-
conocer el poder performativo del lenguaje como aspecto filoséfico no solo
ayuda a entender c6mo se comunica el hombre, sino que las palabras con
las que se comunica tienen una relacién directa con la realidad.

Siguiendo las grandes ideas de los pensadores de esta tradicién filos6-
fica, es pertinente destacar al pensador Saul Kripke y su teoria causal de
los nombres, en esta teorfa los nombres propios parecen simples etiquetas
que usa el hombre para referirse a cosas o personas, pero jcémo logra co-
nectarlos con el mundo?, jc6mo sabe que al decir “Aristételes” o “Marco
Aurelio” estdn hablando del filssofo griego o el emperador romano y no de
cualquier otro individuo con el mismo nombre?

Este misterio fue resuelto de modo revolucionario por Kripke en su
obra Nombres y necesidad, donde propuso que un nombre propio no des-

cribe un conjunto de caracteristicas, mejor dicho, se conecta directamente

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



246 II. DOSSIER

con su referente a través de una comunidad lingiifstica, eso significa que
cuando alguien dice “Aristételes” o "Marco Aurelio”, el hombre o el su-
jeto que estd conociendo no necesita recordar cada detalle de su vida
y sus obras, lo que importa es que el nombre se originé en un contexto
especifico y fue transmitido a través de una red de hablantes de diferentes
contextos especificos hasta llegar al hombre o sujeto que est4 conociendo.
No obstante, Kripke argumenté que un nombre se fija cuando alguien lo
asigna a una cosa, animal o persona, como cuando los padres eligen un
nombre a su hijo, desde ese momento, el nombre se transmite de persona
a persona, manteniendo una conexién que es causal con el referente origi-
nal, aunque esta cadena puede influir errores o distorsiones (que més bien
es lo que sucede), la conexién bdsica se mantiene (Gf: Conesa y Nubiola,
2002, pp. 137-138).

Segun Kripke, en el proceso de transmisién de un nombre no se re-
quiere que cada usuario del término conozca todos los detalles de su re-
ferente, pero si que exista una conexién causal entre el hablante y el
objeto hablado. Esto resuelve problemas como la posibilidad de referirse
a figuras histéricas sobre las que se sabe muy poco, pero cuyo nombre ha
sido preservado a lo largo del tiempo. De igual forma, esta teorfa no solo
reformul6 c¢é6mo los hombres entienden los nombres propios en general,
sino que también influy6 en algunas ideas en la semdntica, donde introdu-
jo una revisién mds robusta de la referencia, dejando atrés las limitaciones
de las otras teorfas (Cf. Méndez, 2024, pp. 1-23).

Para poder entender la complejidad de esta idea (que es realmente
dificil de explicar), conviene traer al pensamiento un nombre como el de
“Albert Einstein”, incluso si no lo conoce uno, los detalles de su vida o sus
teorfas, se puede usar su nombre para referirse a este famoso fisico, esto
es posible gracias a la cadena causal, el nombre “Einstein” fue fijado en
un contexto especifico y fue transmitido a través de generaciones, mante-
niendo su conexién con el referente original. Ahora, si uno considera un
error histérico, por ejemplo, alguien cree que Einstein fue quien inventé
la bombilla, aunque esta informacién es incorrecta, la cadena casual si-

gue conectando el nombre Einstein con aquel fisico que desarrollé dicha

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 247

teorfa de la relatividad. Esto muestra que el significado del nombre se
mantiene independientemente de las descripciones erréneas.

He aquf la gran innovacién de Kripke, donde recuerda que el lenguaje
es un sistema vivo, dindmico y misterioso que conecta a los hablantes con
el mundo a través del tiempo y no es solamente una conexién de etiquetas.
Igualmente, gracias a Kripke, se entiende que los nombres propios son
reflejos de la realidad y las anclas en las comunidades lingiifsticas y que
han preservado el significado durante varias generaciones.

Ahora nos adentraremos en la teoria de la verdad como coherencia de
Donald Davidson, que consiste en preguntarse, en un primer momento,
;qué es la verdad? Durante siglos los filésofos buscaron definirla como la
correspondencia entre las palabras o conceptos y la realidad fenoménica.
Luego, si lo que uno dice coincide con lo que es, entonces, es verdadero.
Pero, si la verdad no se hallase “alld afuera”, sino que dependiera de la
forma en la que nuestras creencias encajen entre si.

Este enfoque fue articulado y defendido con profundidad por Donald
Davidson, quien reformulg la pregunta sobre la verdad para adaptarla a
un mundo en contante cambio interpretativo. Este desarrollo filoséfico
lo plasmé en su obra Investigaciones sobre la verdad y la interpretacion,
segtin Davidson, la verdad no debe entenderse como una simple corres-
pondencia entre palabras y hechos, sino como un atributo de las proposi-
ciones que forman parte de un sistema coherente de creencia. En este sis-
tema, las proposiciones ademds de ser internamente conscientes también
son funcionales para interpretar la experiencia. Entonces, para Davidson
(1991) la verdad debe ser entendida como una caracteristica de las propo-
siciones en tanto que forman parte un esquema interpretativo, y, al mismo
tiempo, refleja la coherencia de nuestras creencias e ideas previas. (citado
por Conesa y Nubiola, 2002, p. 55).

Cabe destacar que, para Davidson (2005) la verdad no es subjetiva,
mucho menos, relativa, pero depende de un marco compartido de inter-
pretacion. Igualmente, este filésofo estadounidense hizo hincapié en que
el lenguaje tenfa que ser como una especie de vehiculo principal para po-

der conducir la coherencia. No obstante, las palabras no funcionan de ma-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



248 II. DOSSIER

nera aislada; su significado y verdad dependen del contexto y sobre todo
del sistema lingiifstico al que pertenecen. Bajo esta linea se puede decir
que, para que una proposicién sea verdadera debe encajar con las demds
proposiciones que usan los seres humanos para describir al mundo (p. 5).

Sin embargo, la verdad no deriva de los hechos aislados sino que brota
0, mejor dicho, emerge del proceso de reconciliar las afirmaciones de los
hombres con un sistema mucho mds amplio y complejo de interpretaciones
compartidas. Esta idea logra conectarse con la nocién de que el lenguaje
no solo describe la realidad, sino que también organiza la experiencia de
la persona con la realidad (Davidson, 2005, p. 51).

Luego, la teorta de la verdad como coherencia ha influenciado fuerte-
mente en la hermenéutica, resaltando lo importante que es el contexto v,
a la par, el sistema interpretativo para la deliberacién veritativa de una
afirmacion. Por su parte, la epistemologia y la ciencia han encontrado rele-
vancia en esta postura ya que ha desafiado la idea de que las verdades son
independientes de nuestras creencias, y propone que todo conocimien-
to depende de su integracién con un sistema coherente de interpretacion
como se habia dicho anteriormente. Finalmente, en la lingiifstica también
hay gran influjo de dicha teorfa debido a que el significado de las palabras
depende de su relaciéon con otras palabras. Segiin Davidson, no existen
verdades aisladas, cada afirmacién adquiere su sentido y validez al formar
parte de un sistema més amplio que la sustenta.

En un sentido mds amplio, dicha teorfa intent6 explicar cémo el ser
humano evalda los sistemas cientificos, por ello, la teoria de la relatividad
general no es que coincida con hechos aislados, sino que encaja con un
vasto conjunto de observaciones, ecuaciones y principios que forman un
“todo coherente”, pero tdnicamente describe un aspecto de la realidad.
Entonces, la verdad debe ser entendida como un entramado de un sistema
en constante evolucién que homologa las palabras, ideas y experiencias
en una sola cosa. Donald Davidson insistié en que al buscar la verdad el
hombre no solo estd describiendo el mundo como lo venfa postulando la

filosofia, sino que también lo estd interpretando una y otra vez.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 249

Sumergiéndose en el mar de ideas de la filosofia del lenguaje, salta a
la vista el concepto de intencion de Herbert Paul Grice, donde se continua
la defensa de que las palabras no son solo sonidos o marcas en una su-
perficie, sino que llevan consigo una marca de significados que dependen,
en gran medida, de la intencién con la que los seres humanos pronuncian
qué diferencia hay entre una afirmacién y una orden. El ejemplo més cl4-
sico podrfa ser cuando una persona pregunta “;tienes hambre?”, pero, en
realidad, estd significando “tengo hambre”. No obstante, esta pregunta y
otras mds, semejantes a esta, fueron fundamentales sobre la intencién del
lenguaje. Por tal motivo, Grice en su obra Légica y conversacién demostré
que la intencién del hablante es clave para entender el significado de
sus palabras. Asimismo, este fil6sofo argument6 que, en la comunicacién,
ademds de explicarse tinicamente a través del significado literal de las
palabras, también se debe basar en las intenciones del hablante y c6mo
estas son interpretadas por el oyente (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp.
193-194).

Esto significa que cuando el ser humano habla, transmite informacién
y junto a esto busca generar ciertos efectos en los demds, ya sea informar,
persuadir o simplemente expresar una emocién, sea consciente o no. Grice
introdujo la implicatura conversacional, que ocurre cuando un hablante
comunica mds de lo que dice literalmente. Ejemplo: hace mucho calor,
quiere que se abra una ventana, aunque no lo diga literalmente. La in-
tencién detrds de la frase es lo que permite al oyente captar el significado
implicito.

Para explicar a los hablantes y oyentes cémo interpretar estas intencio-
nes. Grice (Citado por Conesa y Nubiola, 2002) propuso cuatro maximas

conversacionales que gufan el uso del lenguaje:

Méxima de cantidad (se relaciona con la cantidad de informacién que
debe darse). Comprende:
1) haga que su contribucién a la conversacién sea todo lo informativa que
requiera el propésito de didlogo; pero

2) haga que su contribucién no sea mds informativa de lo necesario.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



250 II. DOSSIER

Méxima de cualidad: trate de que su contribucién a la conversacién
sea verdadera,
1) no diga algo que crea falso;

2) no diga algo de lo que no tenga pruebas suficientes.

Méxima de relacién: diga cosas relevantes, o més explicitamente, haga
que su contribucién a la conversacién sea relevante con respecto a la di-
reccién del intercambio.

Méxima de modo (se relaciona con el modo de decir las cosas mds que
con el tipo de cosas que hay que decir): “sea claro”,

1) evite expresarse de forma oscura;

2)

3)

4) sea ordenado. (Conesa y Nubiola, 2002, p. 194)

evite ser ambiguo;

sea breve (0 no sea innecesariamente prolijo);

Cuando estos principios se violan, los oyentes buscan una intencién
suficiente. Por ende, la violacién de una mdxima puede generar implica-
turas que revelen la verdadera intencién del hablante (Conesa y Nubiola,
2002, pp. 193-194) Verbigracia: alguien estd en una reunién y dice “este
tequila estd muy fuerte”, en el nivel literal esto solo es una observaciéon,
sin embargo, dependiendo del contexto puede implicar varias cosas, ya
sea una critica a la bebida alcohdlica, una peticién de anadir un mezcla-
dor o un elogio al sabor intenso. Lo que el oyente interpreta depende, tanto
de las palabras, como de la intencién percibida del hablante. La teorfa de-
safié y continda desafiando la idea de que el significado sea algo estético
o predefinido. En su lugar, esta propuesta muestra que el lenguaje es dina-
mico y que estd adaptandose a las circunstancias y es moldeado por las re-
laciones entre las personas. Esto obliga a reconsiderar c6mo comprenden
los hombres, filoséficamente, conceptos tan importantes como “verdad”,
“naturaleza “significado”, entre otros. De lo anterior, esta propuesta filo-
sofica es un recordatorio de que el lenguaje no solo debe ser comprendido

como un simple juego de palabras, sino como algo cargado de intenciones

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 251

humanas y comprender el concepto de intencion ayudard a los hombres a
desentrafiar lo que se dice y lo que se quiere decir.

Siguiendo la impronta de esta tradicién filoséfica, es pertinente pre-
guntarse qué sucede cuando se usa un nombre propio como “Aristételes”
o “Alejandro Magno” y qué se hace con esas palabras cuando conectan
con las ideas de cada uno o con las personas o las cosas a las que se re-
fiere. Antes de que Saul Kripke revolucionara la comprensién de los nom-
bres con su teoria causal, la vision mas importante en la filosoffa analitica
era la teoria descriptiva de los nombres de Bertrand Russell. En su dificil
ensayo Sobre la denotacion argument6 que los nombres propios son des-
cripciones abreviadas que encapsulan informacién sobre sus referentes
y no etiquetas arbitrarias. Esta idea permitié explicar cémo los nombres
conectan el lenguaje con el mundo y cémo las personas pueden usarlos,
incluso en contextos donde el referente estd ausente o es desconocido. (Cf.
Conesa y Nubiola, 2002, p. 137).

Segun Russell, un nombre propio como el de “Homero” no se refiere
directamente a una persona, dicho nombre actia como un atajo para una
descripcién méds completa como “el autor de La lliada y La Odisea”. En-
tonces, el significado del nombre se deriva de las caracteristicas que uno
asocia con él. No obstante, cuando se usa un nombre propio, al mismo
tiempo, se estd implicando una descripcién; una lista de propiedades que
identifican al objeto o persona referida. Esto quiere decir que, incluso
cuando se emplea un nombre sin conocer a su referente directamente, se
estd vinculando con una serie de descripciones que permite manejarlo
dentro de un contexto lingiiistico. Por ello, cuando una persona menciona
“el autor de Los Miserables”, incluso si alguien no llegase a saber quién es
“Victor Hugo”, puede entender la referencia por la descripcién “el autor
de Los Miserables”, ya que se delimita un conjunto de caracteristicas que
identificard al referente. Russell usa un ejemplo cldsico “el actual rey de
Francia es calvo”, no tiene referente porque no existe un rey en Francia,
pero sigue siendo significativa porque implica una descripcién; existe un

rey en Francia y este es calvo. Aunque el referente el rey de Francia no

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



252 II. DOSSIER

existe, la estructura descriptiva del enunciado permite analizarlo 16gica-
mente. (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 110-112, 205).

Aunque esta teoria fue sumamente influyente, también implicé gran-
des criticas, particularmente, la hecha por Kripke que se analiz6 ante-
riormente, donde se argumenta que los nombres propios no dependen ne-
cesariamente de las descripciones, segtin Kripke, el nombre “Aristételes”
no necesita encapsular las caracteristicas asociadas a él, puesto que su
conexién proveniente es una cadena causal. Sin embargo, frente a estas
criticas, la teoria descriptiva de Russell es considerada relevante, ya que
se sumerge en la profundidad méxima del atomismo logico® y ayuda a
entender c6mo el lenguaje funciona en contextos donde no se tiene acceso
directo al referente y c6mo se construyen significados a partir de descrip-
ciones parciales. (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 204-205).

Cabe destacar que, toda esta complejidad que Russell introdujo en su
teorfa se debe a que él mismo fue un gran matemético y, obviamente, fil6-
sofo, por eso, la teoria descriptiva es un intento matemadtico de comprender
el lenguaje y lo lleva a niveles muy complejos. La teoria descriptiva de los
nombres marcé un hito en el desarrollo de la semédntica moderna y permi-
ti6 resolver problemas sumamente complejos como las proposiciones com-
plejas, los nombres en contextos literarios o histdricos y los términos vacios.
Con todo esto, se podria decir que la propuesta de Russell comprende el

andlisis 16gico del lenguaje que revel6é cémo el ser humano enlaza pala-

* Russell sostuvo la doctrina conocida como “atomismo légico”, que es una combinacién de em-
pirismo radical y l6gica. Su origen se remonta -como reconoce Russell en el prélogo a La filosoffa
del atomismo légico (1918) “ideas que debo a mi amigo y antes discipulo Ludwig Wittgenstein”. La
doctrina del atomismo légico sostiene que la estructura de las frases (su gramdtica o sintaxis) guarda
relacién con la estructura de los hechos. Asi como el lenguaje es descomponible en unos elementos
dltimos, el atomismo postula que también la realidad lo es. Tales elementos no tienen caricter fisico,
sino légico; son entidades inanalizables por el pensamiento. «Llamo atomismo légico -escribié- a mi
doctrina porque los dtomos, a los que deseo llegar como elemento dltimo de mi andlisis, son dtomos
légicos y dtomos fisicos» Russell sostiene que la relacién semdntica bésica es una relacién de co-
rrespondencia entre lenguaje y realidad. Esta relacién de correspondencia se expresa a través de dos
relaciones que ligan el lenguaje con el mundo: nombrar y representar. Nombrar es la relacién propia
de los nombres y representar la de los enunciados. Entre los enunciados y el mundo existe una espe-
cie de paralelismo o isomorffa: del mismo modo que los enunciados se componen de proposiciones
atémicas, la realidad se compone también de hechos atémicos”. Russell (1974, p. 137, citado por
Conesa y. Nubiola, 2002, pp. 110-111).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 253

bras con objetos 0 c6mo se enfrentan las limitaciones del conocimiento
propio a través de las descripciones. Por eso, esta teorfa continda siendo
crucial para entender c6mo el lenguaje conecta las mentes con la realidad.

Adentrdndose més en la reflexion de esta tradicién filoséfica, se puede
observar que el lenguaje rodea y define al ser humano, tanto que se vuelve
tan comtin para él y rara vez se cuestiona sobre qué significa realmente
una palabra o dénde recibe su significado real. Ante esto, cabe destacar
la idea de uno de los filgsofos més relevantes del siglo XX; Ludwig Witt-
genstein, quien aport6 la reflexién sobre el significado como uso y juegos
del lenguaye.

Wittgenstein cuestion6 la idea que se tuvo durante siglos de que el sig-
nificado de las palabras era una esencia fija o dicho de otra manera; una
representacion abstracta. Argumenté que el significado de una palabra,
por complejo que sea, depende de c6mo se use en el contexto del lenguaje;
es decir en dénde se le utiliza y por qué. Entonces, el significado de la
palabra es su uso en el lenguaje. Para Wittgenstein, el lenguaje es una
actividad vivificadora, moldeada por las pricticas sociales en los contex-
tos donde las palabras se emplean, por ello, el lenguaje no puede ser un
reflejo inamovible del mundo.

Aunado a esto, el filésofo vienés introdujo el concepto de juegos de
lenguaje® para describir c6mo las palabras adquieren reglas especificas
en variados contextos en los que se emplean. Es decir, que las palabras
son como una especie de herramientas que deben ajustarse a las rea-
lidades humanas. No obstante, el lenguaje abarca lenguajes especificos

como el cientifico, matemdtico, poético, mistico, entre otros. Cada uno

> Wittgenstein describié los juegos de lenguaje de la siguiente manera: “Ten a la vista la multipli-

cidad de juegos de lenguaje en estos ejemplos y en otros: dar érdenes y actuar siguiendo érdenes.
Describir un objeto por su apariencia o por sus medidas. Fabricar un objeto de acuerdo con una
descripeién (dibujo). Relatar un suceso. Especular sobre un suceso. Formular y comprobar una hipé-
tesis. Presentar los resultados de un experimento mediante tablas y diagramas. Inventar una historia
y leerla. Actuar en teatro. Cantar a coro. Adivinar acertijos. Hacer un chiste; contarlo. Resolver un
problema de aritmética aplicada. Traducir de un lenguaje a otro. Suplicar, agradecer, maldecir, salu-
dar, rezar. Es interesante comparar la multiplicidad de herramientas del lenguaje y de sus modos de
empleo, la multiplicidad de géneros de palabras y oraciones, con lo que los 16gicos han dicho sobre la
estructura del lenguaje (incluyendo al autor del Tractatus Logico-philosophicus)” (citado por Conesa
y Nubiola, 2002, pp. 127-128).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



254 II. DOSSIER

de estos juegos tiene reglas propias que determinan el uso de las pala-
bras en determinado contexto (Gf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 129-131)
por ejemplo: cuando alguien dice la palabra “rey”, el significado de esta
palabra cambia dependiendo del juego del lenguaje en el que se emplea,
pues en el ajedrez es una pieza constitutiva del juego y que cumple ciertas
reglas, en lo politico refiere a quien gobierna en la forma de gobierno de la
monarquia y en una simple pldtica coloquial la palabra “rey” podria ser
un apodo que expresa carifio.

Wittgenstein ilustré al lenguaje de modo flexible, ya que para que se
pueda comprender el significado del lenguaje, no se debe buscar su esen-
cia, sino su préctica. Esto, lleva a entender que las palabras se adaptan a
las actividades humanas y que no tienen un solo significado. Asimismo,
las palabras o, mejor dicho, el lenguaje debe ser visto como una forma de
vida y no propiamente como un espejo de la realidad fenoménica. Luego
entonces, esta visién represent6 un gran desafio para la metafisica, por-
que esta reflexién no busca un lenguaje perfecto o universal, al contrario,
pretende mostrar que la riqueza del lenguaje radica en su diversidad, fle-
xibilidad y, sobre todo, en su profundidad, acercando al ser humano a una
verdad mds precisa. (Cf- Conesa y Nubiola, 2002, pp. 131)

Igualmente, el lenguaje al ser un sistema dindmico que el hombre
crea y recrea, no puede ser entendido como una lista de definiciones o
una maquina rigida inamovible. Por eso, Wittgenstein externé la idea de
abandonar la busqueda del significado absoluto y mejor observar c6mo las
palabras viven en nuestras interacciones diarias; no hay nada mas alld del
lenguaje porque es en él donde vivimos y comprendemos la realidad. (Cf.
Conesa y Nubiola, 2002, pp. 142).

Durante esta inmersion en este vasto mar de pensamientos, se trat6 de
rescatar algunas ideas relevantes que aportaron a la tradicién filoséfica,
asimismo, se quiso precisar, desde las distinciones, el sentido y la referen-
cia hasta el holismo semdntico. Por tltimo, en cada una de las ideas plan-
teadas, no solo se reformulé c6mo el ser humano ha entendido el lenguaje,
sino también se mostré algo mucho mds profundo; que el lenguaje no es

una herramienta del intelecto humano para describir el mundo y adecuar-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



EL LENGUAJE: COMPLEJOY PODEROSO CONECTOR INVISIBLE. .. 255

se a él, sino una parte esencial de cémo el hombre crea y vive el mundo.
Dicho de otra manera, el lenguaje es una realidad compleja y poderosa;
es el conector invisible entre el pensamiento y el mundo fenoménico. Es
la manifestacién mas alta del Adyog y que la filosofia custodia hasta la

actualidad.

Referencias

Buitrago, D. (25 de noviembre de 2024). Propuesta de una metodologia basada
en la l6gica difusa para explicar los razonamientos de tipo sorites, Revista Co-
lombiana de Filosofta de la Ciencia, XVIII (36), 42. https://www.redalyc.org/
journal/414/41457106006/41457106006.pdf

Conesa, F. y Nubiola, J. (2002). Filosofta del lenguaje, Herder.

Cuchumbé, N.(29 de noviembre de 2024). Lenguaje y rasgos constitutivos en
John Searle: aporte al estudio de procesos mentales, Praxis Filosdfica, 38, 71-
87. http://praxisfilosofica.univalle.edu.co/index.php/filososfica/article/view/
2842/2851

Davidson, D. (1991). Three Varieties of Knowledge, Cambridge University Press.

Davidson, D. (2005). Estructura y contenido de la verdad, Madrid, Tecnos.

Frege, G. (1984), Estudios sobre semdntica, Barcelona, Orbis.

Méndez, M. (29 de noviembre 2024), El nombrar y la necesidad de Kripke: entre
los nombres propios y las descripciones definidas. Sincronia, 63, 1-23. https://
www.redalyc.org/articulo.0a?id=513851569019

Quine, W. (1968). Palabra y objeto, Barcelona, Labor.

Quine, W. (1974). La relatividad ontoldgica vy otros ensayos, Madrid, Tecnos.

Russell, B. (1974). La filosofia del atomismo l6gico. En Muguerza (Ed.), La con-
cepcidn analitica de la filosofia, Madrid, Alianza.

Tordera, J. (26 de noviembre 2024), Puentes entre la lingiifstica computacional
y la psicolingiiistica, Revista de Lingiiisticas y Lenguas Aplicadas, V, 341-349.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4780850.

Wittgenstein, L. (1988). Investigaciones filosdficas, México, Critica.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025






Transculturalidad, Educacion y Politica:

apuntes filoséficos desde El maestro ignorante

Transculturality, Education and Politics:

philosophical notes from The ignorant schoolmaster

Resumen

EL 02 de octubre de 2024 se llevé a
cabo la Instalacién de la Comisién de
Agricultura del Senado. La partici-
pacién que la senadora Edith Lépez
Herndndez tuvo en ella causé revuelo
en redes, sirviéndonos aqui de motivo
filoséfico para analizar la cuestién

de la transculturalidad, su relacién
con la racionalidad critica, con las
maneras de educar y las implicacio-
nes politicas de todo lo anterior. Asf
pues, una vez expuesto el contexto

de la intervencién de la senadora, se
analiza la necesidad de un pensa-
miento transcultural, signado por una
racionalidad critica, que abra las po-
sibilidades de reconocer los saberes
que dependen de unas coordenadas
culturales concretas y las que no,
esto a la luz de la propuesta filoséfica
de José Antonio Pérez Tapias. Poste-
riormente, se exploran las principales
ideas vertidas en el texto El maestro
ignorante de Jacques Ranciere,
proponiéndolas como un mecanismo
pedagégico idéneo para alcanzar la

José Guadalupe Olivares Terrones®

Abstract

On October 2, 2024, the Installation
of the Senate Agriculture Commis-
sion took place. The participation of
Senator Edith Lopez Herndndez in it
caused a stir on the social networks,
serving as a philosophical reason to
analyze the issue of transculturality,
its relationship with critical rationali-
ty, with the ways of educating and the
political implications of all the above.
Thus, once the context of the sena-
tor’s intervention has been exposed,
the need for a transcultural thought
is analyzed, marked by a critical ra-
ttonality, which opens the posstbilities
of recognizing the knowledge that de-
pends on specific cultural coordinates
and those that do not, this in light of
the philosophical proposal of José An-
tonio Pérez Tapias. Subsequently, the
main ideas expressed in the text The
Ignorant Schoolmaster by Jacques
Ranciere are explored, proposing
them as an ideal pedagogical mecha-
nism to achieve the aforementioned
rationality. Finally, the political im-

* Maestria de Filosoffa y Critica de la Cultura, UIC.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



258 II. DOSSIER

mencionada racionalidad. Por dltimo,  plications of carrying out an intellec-

se discuten las implicaciones politi- tual project such as the one described
cas si se llevara a cabo un proyecto above, with emancipation as its goal,
intelectual como el que se describig, are discussed.

teniendo como meta la emancipacién.
Keywords
Palabras Clave

Transculturality, critical rationality,

Transculturalidad,racionalidad criti- education, politics, emancipation

ca, educacién, politica, emancipacién

odria decirse que, como meta de todo quehacer filoséfico, ha es-

tado siempre presente un proyecto de emancipacién, vocablo que

de manera mds o menos generalizada evoca las posibilidades de
tener una vida humana que pueda tildarse de “buena”. Sin embargo, bajo
el amparo de dicho objetivo, a lo largo de la historia se hicieron las més
disfmiles propuestas, todas ellas esgrimiendo argumentos a diestra y si-
niestra, sosteniendo que ellas, y solo ellas, tenfan razén, todo lo cual llevé
a tesis como las posmodernas, que propugnaban por la no existencia de
una verdad més alld de los limites de una comunidad determinada, que
en funcién de una experiencia de vida compartida, decretaba lo que era o
no verdadero, y las razones por las que lo consideraban asi.! El mundo no
es mds que una fabula, un mito. Sin embargo, asumir esta posicién pasa
por alto al menos dos evidencias sustanciales: la primera es que el desa-
rrollo de nuestros marcos de referencia epistémicos ha llegado a un nivel
de sofisticacién que nos han permitido comprender vy, en cierta medida,
dominar fuerzas de la naturaleza que antes nos parecian completamente
ajenas, incomprensibles, y en la medida de lo posible, tratdbamos de dar-
les un orden, un sentido. Es justo aqui que aparece la segunda evidencia:

las mitificaciones arcaicas; producto de una capacidad racional que —con

' Tal es el caso, por ejemplo, del fil6sofo italiano Gianni Vattimo, para quien la verdad no es sino

lo que determina una comunidad, respondiendo a su historicidad, y mediada en todo caso por la
caridad (Cfr. Gianni Vattimo, “Girard y Heidegger: Kénosis y final de la metafisica”, en Girard y
Vattimo, 2011, pp. 109-123.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 259

lo que tiene a la mano— procura dar precisamente orden, estructura y
sentido, es decir, comprender todo cuanto le rodea.

Esta constatacién es precisamente el punto de partida que tomamos
de las reflexiones de José Antonio Pérez Tapias en torno al anilisis de
las condiciones de posibilidad para hablar de una transculturalidad, es
decir, de un pensamiento que trascienda los limites de las culturas par-
ticulares, en pos de una universalidad. Tal criterio seria la racionalidad.
Sin embargo, por contraposicién a los supuestos de la modernidad, no se
tendria a sf misma como absoluta, sino al contrario, se sabria limitada,
de tal modo que se somete a sus propios mecanismos de anélisis, devi-
niendo en “racionalidad critica”, la cual, a su vez, procura dirimir entre
aquellos objetos epistémicos que si dependen de limites culturales y los
que no, sin renunciar en ningdn momento a la coherencia ni a, valga la
redundancia, la razén como mecanismo de ordenamiento y expresién. Lo
anterior, discutido en el segundo apartado del trabajo, demanda un pro-
ceso pedagégico-educativo que sea capaz de incentivar las capacidades
cognitivas humanas que lo hacen posible; a ello aboca la tercera parte del
escrito, dedicado a El maestro ignorante de Jacques Ranciere.

Para Ranciere, en orden de lograr su cometido emancipador, todo pro-
yecto educativo debe partir de suponer la igualdad de las inteligencias en
todos los seres humanos. En funcién de ello, la labor de un maestro no es
tanto la de explicar, cuanto la de destrabar en los alumnos la potenciali-
dad creadora, que pasa por asumirse capaces de todo lo que cualquier ser
de razén es, y por ello, mds que cualquier otra cosa, insiste en la atencion,
el querer y el aprender a ver como mecanismos mediante los cuales llega
a descubrir el mundo y sus regularidades, organizarlas, conceptualizarlas
y verificarlas. Todo esto tiene un impacto en el dmbito politico, pormeno-
rizado en el apartado IV, definido desde Ranciére como el modo de actuar
de un sujeto que pende de su propia racionalidad, donde todo quehacer
humano deberfa orientarse en funcién de la sefialada igualdad de las inte-
ligencias, que se traduce en igualdad de condiciones relacionales, sin que

haya un principio que legitime la naturalidad de mando de unos sobre los

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



260 II. DOSSIER

otros, y que impele ademds a poner a la racionalidad como el criterio de
discurso, decisién y accién.

Estos tres apartados tienen como motivo de reflexién filoséfica la in-
tervencién de la senadora Edith Lépez Herndndez el 2 de octubre del
2024, en el marco de la Instalacién de la Comisién de Agricultura del Se-
nado, atendiendo tanto al contenido de sus afirmaciones, como también a la
discusion posterior que éstas suscitaron, ya que se centraron en sus origenes
culturales tanto para defenderla a ultranza como también para descredi-
tarla aprioristicamente, ambos procederes igualmente falaces, intentando
redireccionar, a lo largo del trabajo hacia lo que consideramos el verdadero
nticleo problemdtico de sus afirmaciones. Al respecto, en el primer apartado

se ofrece el contexto necesario sobre el suceso.

El 2 de octubre del 2024 se llevé a cabo la Instalacién de la Comisién de
Agricultura del Senado. En el marco de la discusién ordinaria, la senado-
ra Edith Lépez Herndndez realiz6 una intervencién en la cual condenaba
el uso del maiz transgénico, instando a mantener una legislacién prohibiti-
va en tanto, segtin el sentido de sus palabras, los sumos males que acarrea
tan nefasto producto. Su argumento se centraba en la afirmacién de que
un supuesto aumento de cesdreas en el pafs se debe a que el consumo de
productos del campo modificados genéticamente ha tenido como conse-
cuencia una disminucién de la fuerza a nivel genético en los humanos.
sSus fuentes?; las parteras de diferentes comunidades indigenas se han
dado cuenta de que, al momento de dar a luz, las mujeres tienen menos
fuerza para pujar, y analizando la cuestién han llegado a la conclusién
de que se debe a una deficiente alimentacién, consolidada gracias a los
transgénicos, cuyos nocivos compuestos llegan a nosotros por via directa
al consumir maiz modificado de manera artificial, e indirecta al comer
pollo que a su vez se nutrié con dichos compuestos. Y no, no se exagera:
tal ha sido tanto la argumentacién como la fundamentacién que ha dado.

La grabacién de la discusién puede encontrarse en los canales oficiales

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 261

del Senado de la Reptiblica.? Las declaraciones posteriores de la senadora
estdn disponibles en diversos medios digitales.?

Son muchas las aristas que este suceso abre para la reflexion: desde
el servilismo politico —se deja ver ya a partir de las primeras interven-
ciones que los senadores del oficialismo defenderian a capa y espada, sin
un épice de critica y distancia, el pronunciamiento de Claudia Sheinbaum
sobre la condena a los transgénicos— hasta la reticencia a incluir el saber
cientifico en las diferentes facetas de la vida humana, especificamente en
este caso, en la vida politica. De entre ellos, hay uno en el que se quisiera
centrar la atencién: apelando a un principio de respeto por la intercul-
turalidad, ;es licito dejar que una persona “opine lo que opine”, y que
“lo opine por las razones que lo opine”, dado que en tltima instancia su
cultura es diferente a la propia, siendo marcos de interpretacién disimiles,
a la vez que tan vélido uno como el otro? ;No constituiria un agravante
el hecho de que tal persona ostente un cargo publico de cuyas decisiones
dependa la direccién de todo un pafs?

La pertinencia de las preguntas previas adquiere relevancia en el caso
concreto que nos ocupa ya que, por un lado, el cargo de senador o se-
nadora no es menor, y las palabras de quienes se sientan en una curul
en alguna de las cdmaras tienen implicaciones mayusculas, lo cual ya
deberfa ser motivo suficiente para cuestionarse en torno a las “opiniones”
que sostienen los integrantes de alguno de los Poderes de la Unién. Sin
embargo, hay algo més: los origenes culturales de la senadora Lépez Her-
nandez fueron utilizados falazmente tanto como argumento disuasorio de
cualquier critica, como también para desacreditarle en automaético.

En efecto, partiendo de su pertenencia a una comunidad indigena,
los primeros arguyeron que los pueblos originarios disponen de medios
de produccién y justificacion del conocimiento diametralmente diferentes
a los “occidentales”, y en términos epistémicos tanta valfa tienen unos

como los otros: si desde sus conocimientos ancestrales y sabiduria popu-

2 Cfr. Senado de México, Instalacion de la Comision de Agricultura, del 2 de octubre de 2024, Dis-
ponible en https://www.youtube.com/watch?v=QI5Gst10Xcc
3 Cfr. Robles (2 de octubre 2024)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



262 II. DOSSIER

lar, la senadora y las parteras han llegado a esas conclusiones, ;quiénes
somos nosotros para cuestionarlas? Solo la pertenencia cultural permitirfa
comprender a cabalidad aquello a lo que apelan. Por otro lado, estaban
también quienes pretendieron desacreditar el episodio poniendo en igual
medida a su cultura en el centro de la discusién, pero haciéndolo en te-
situra de superioridad, sugiriendo en tono burlén que, por el hecho de
pertenecer a un grupo minoritario, las cosas que decfa la senadora no
eran dignas siquiera de consideracién, suponiendo una especie de tara
metaffsica que le serfa consustancial a toda persona que tenga sus raices
en alguno de los pueblos originarios: ya que todos saben que son el ejemplo
viviente de la barbarie.

Sumamente inadecuadas nos parecen ambas posturas, nudo que nos
encamina hacia el meollo de este articulo, que sintetizamos en las si-
guientes tres preguntas: jexisten horizontes de referencia que trasciendan
los limites de una determinada cultura, en aras ya no solo de una inter-
culturalidad, sino de encontrar elementos comunes al quehacer intelec-
tual humano, que permitan hablar més bien de una transculturalidad?
Si los hubiera, jc6mo podrian ensefiarse?, y muy importante, jtendrian
relevancia politica? A la primera pregunta respondemos afirmativamente,
apelando a la racionalidad critica como aquella que nos permite aspirar
a un proyecto de tal naturaleza. A la segunda proponemos el método del
maestro ignorante como uno de los que podria satisfacer tal requerimien-
to. Respecto de la tercera, también decimos que si, ya que una dimension
politica le es inseparable a todo proyecto humano. Ensayamos a continua-
ci6n la manera en la que podrian articularse una propuesta coherente de
estos tres elementos, teniendo el referido suceso del 2 de octubre como

acicate filoséfico.

II

Para José Antonio Pérez Tapias, la reflexién filoséfica, y mds en parti-

cular aquella que versa tdcitamente sobre la cultura, lleva aparejada un

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 263

ineludible compromiso intelectual con la realidad concreta en la cual se

desenvuelve, en cuanto que

no trascurre en el clima aséptico de una aislada campana de cristal,
ni en las alturas incontaminadas de cualquier figurada estratésfera;
por el contrario, teniendo lugar en medio de unas condiciones cul-
turales determinadas, no puede marginarse olimpicamente de ellas,
sino que han de afrontar su concreta ubicacién y hacerse cargo de la
problemética humana que desde su entorno emerge. (Pérez, J. 2000,

pp. 11-12)

En dicho compromiso, desde una perspectiva critica, el anhelo de
emancipacién constituye, podria decirse, el principal eje del queha-
cer filoséfico, mismo que atravesaria a toda actividad humana, y por
ello apuntaria hacia lo que ha llamado “humanismo transcultural”.
Dicho concepto supone pensar al ser humano en funcién de un di4-
logo entre coordenadas culturales diversas, pero sin abandonar un
discurso con pretensiones de verdad mds amplias que las cenidas a
un horizonte de sentido particular. Si esto es asi, cabria entonces la
pregunta justamente por las condiciones de posibilidad de un marco
comiin de referencia que haga las veces de facilitador para la comu-
nicacién y el transito de las ideas, proporcionando, a su vez, un eje
paradigmatico frente al cual se midan los contenidos de las diferentes
manifestaciones culturales, ayudando a discernir aquellos que vale la
pena conservar, asi como los que habrfan de ser transformados o, en
su defecto, dejados de lado. Ahf estarfa precisamente el germen de la

transculturalidad.

Asf pues, con miras a tal objetivo, uno de los primeros pasos a realizar
es definir el término cultura. El mismo Pérez Tapias, citando a Pedro G6-

mez Garcfa, lo hace de la siguiente manera:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



264 II. DOSSIER

Cultura alude al sistema comin de vida de un pueblo, lo que es el
resultado de su historia, de la adaptacién entre esa poblacién huma-
na y el medio ambiente en que habita, y transmitido socialmente,
un proceso que se va realizando mediante técnicas productivas, me-
diante estructuras organizativas a nivel econémico, social y politico,
y mediante concepciones de la vida, de tipo cientifico, mitolégico, éti-
co, religioso, etc. Por tanto, defino la cultura globalmente, abarcando
todos los niveles que componen el sistema social, en su complejidad,
interrelaciondndose entre sf, operantes de modo consciente e incons-
ciente. (Pérez, J. 2000, p. 21)

Asi, cultura, en un sentido m4s bien ecolégico, es toda manifestacién
de vida humana que se fragua en sus interacciones con el medio, en sus
instituciones, en sus productos tanto fisicos como intelectuales, que arti-
culan un horizonte de sentido y una forma de vida. A la luz de lo anterior,
la filosoffa serfa un producto cultural entre muchos otros. Esto abre un
problema a abordar: ;es licito “violentar” a una cultura con dispositivos
discursivo-intelectuales que le son ajenos? Pérez Tapias no elude el t6pico
espinoso. Al respecto, si bien es cierto que reconoce un dejo de particu-
larismo en el proceder filoséfico, en tanto producto cultural occidental,
usando una conocida distincién epistemolégica entre el contexto de des-
cubrimiento y el de justificacién, el autor arguye que, aunque el desarrollo
de la filosoffa como disciplina de conocimiento tenga un contexto de des-
cubrimiento concreto, sus alcances van mucho mas alld, teniendo uno de
justificacién mucho mds amplio.

En la base de tal afirmacién estaria el reconocimiento de la raciona-
lidad como un primer elemento comin a todos los seres humanos, y que
podria constituir un punto de partida para la sefialada transculturalidad.
Acaso la manifestacion més arcaica de esta capacidad sean los mitos. En
efecto, “histéricamente ya en los mitos subyacfan los primeros balbuceos
de la razén en su intento de estructurar el mundo y de dar cuenta del sen-
tido de la existencia humana.” (Pérez, J. 2000, p. 31).

Asf pues, los sistemas miticos son ya ejemplos de racionalidad, y las

explicaciones de esta naturaleza que se articularon en las diferentes lati-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 265

tudes representan el esfuerzo mejor logrado de los habitantes de un cierto
espacio y lugar para dar explicacién a su mundo circundante. Més aun, di-
ria Pérez Tapias: no es solamente que los mitos hubieran estado presentes
en un cierto momento de la historia, sino que lo siguen haciendo de cierto
modo todavia, de manera mas o menos tacita. La razoén ilustrada serfa un
ejemplo de mito moderno, ya que se pretendia absoluta, irrestricta. Sin
embargo, sostiene el mismo autor, en los mitos convergen elementos de
verdad con otros que no lo son tanto, de ahi que sea necesario someterlos
a un proceso de desmitologizacion, el cual, contrario a la desmitificacion,
que pretende la total desautorizacién del mito en tanto falso discurso, lo que

busca es

esa desmitificacién positiva capaz de acceder a la dimensién de ver-
dad del mito, ésa vinculada a su funcién donadora de sentido, dife-
rencidndola de las otras funciones en cuyo despliegue aparecia lo que
para la mirada desmitificante es el “falso logos” del mito. (Pérez, J.

2000, p. 42)

Ahora bien, jen funcién de qué puede llevarse a cabo esta desmitologi-
zaciéon? Sin absolutizarla, el pensador espafiol sostiene que no obstante la
filosoffa surge en un contexto cultural determinado —de ahi que a veces
se le identifique como “pensamiento occidental”’—, es capaz de aprehen-
der ciertos elementos de la realidad y hacer afirmaciones con sentido res-
pecto del mundo. La l6gica, la ética y la episteme cientifica jugarfa aquf

un papel importante. Al respecto, como dirfa Jestis Mosterin,

Ciencia y Filosoffa forman un continuo. La filosoffa es la parte mds
global y reflexiva del continuo, el escenario de las discusiones que
preceden y siguen a los avances cientificos. La ciencia es la parte més
especializada, rigurosa y bien contrastada, la que se incorpora a los
modelos estdndar, a los libros de texto y a las aplicaciones tecnolégi-
cas. (Mosterin, 2013, p. 22)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



266 II. DOSSIER

Estos elementos serfan aquellos que configuran la base del prefijo
trans en el término “transculturalidad”, y que hacen posible la recién
apuntada desmitologizacién, siendo aplicables a cualquier horizonte cul-
tural, incluido aquel del que ha nacido. Cabe entonces subrayar la no ab-
solutizacién de esta razén, la cual, volcdndose sobre si misma, toma con-
ciencia de sus limites, y en tal medida se abre al didlogo, a un movimiento
de intercambio en doble sentido, hablando a la vez que escuchando —y
reconociendo— aquello que las otras culturas tengan que decir. Deviene,
pues, lo que podria llamarse “racionalidad critica”.

Ahora bien, para propiciar el acaecimiento de dicha racionalidad,
abriendo entonces paso a un pensamiento transcultural, nos parece nece-
sario un proyecto pedagégico acorde, el cual permita desarrollar adecua-
damente las capacidades intelectuales presentes en todo ser humano, pro-
piciando el estudio profundo de los modos y las maneras de la produccién
del conocimiento, permitiendo discernir entre aquel que evidentemente
trasciende las barreras de la cultura, y aquel que de cierto modo sf estarfa
cefiido a unas coordenadas interpretativas concretas. Esto coadyuvarfa de
forma determinante en el proyecto emancipatorio humano. La propuesta
de “el maestro ignorante” planteada por Jacques Ranciere en el libro ho-
moénimo es al respecto tentativa. La analizamos someramente en el apar-

tado siguiente.

11

En 1981 veia la luz La noche de los proletarios. Archivos del suefio obrero,
producto de una honda investigacién en la que su autor, Jacques Ranciere,
se top6 con las obras de un ignoto profesor nacido en el siglo XVIII: Joseph
Jacotot. Sus métodos y opiniones poco ortodoxas llamaron su atencién,
mismas que, de una u otra forma, permearon en aquel escrito de 1981.
Sin embargo, motivado por la coyuntura politico-educativa francesa que
se gestaba en aquellos dias, Ranciere profundiza en los postulados de ese
otro incomprendido pensador para descolocar el debate y abordarlo desde

una Gptica diferente: a su juicio, las dos perspectivas contendientes en

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 267

realidad partian de los mismos prejuicios errados, y por ello en realidad
no eran tan disimiles. Si bien fueron varias las obras de Ranciere en las
que se dejaba sentir el halo de Jacotot, no fue sino hasta la publicacién
de El maestro ignorante, en 1987, cuando hay una relectura propia de
sus postulados, y en funcién de ello blandié argumentos contra ambos
lados del estrado. Si se tuvieran que sintetizar las dos posiciones politico-
pedagégicas contra las que se posicionaba el autor, podria hacerse en

estos términos:

[Se] Confrontaban allf las concepciones progresistas de cufio socio-
légico, inspiradas en la obra de Pierre Bourdieu, con el pensamiento
tradicional “republicano”. Unos, sefialaba [sic| la necesidad de adap-
tar los saberes y las précticas educativas a la realidad de los sectores
mds desfavorecidos, otros, promovian la difusién indiferenciada del

saber como forma de instruccién igualitaria. (Cerletti, p. 47)

La critica esgrimida por Ranciére contra ambas posturas es que parten
de un error metodolégico: independientemente de las acciones concretas
que propusieran, consideraban a la igualdad como una meta a conseguir,
y por ello mismo nunca alcanzable. Cualquier prictica educativa, con-
traviene el pensador argelino-francés, si de verdad quiere conseguir los
cometidos de emancipacién de los que se jacta, ha de tomar a la igualdad
como el punto de partida y no como el de llegada. Si esto no es asf, hdgase
lo que se haga, se constrifie en lugar de liberar, es decir, se embrutece, vi-
cio infame al que sucumbian los “expertos” educativos de su tiempo, para
los cuales siempre habia algo por hacer, algo por mejorar, alguien con
quien trabajar mds; reportes que hacer, proyectos que entregar y leyes por
reformar, de manera que, en dltima instancia, la igualdad entre alumnos y
maestros, entre sabios e ignorantes, entre pudientes y no pudientes, jam4s
se alcanzaba. De lo que se trataba era de “colmar una brecha, salvar una
distancia.” (Ranciere y Bassas, 2019, p. 24) Frente a este posicionamien-
to, su cometido consistié en “insertar el debate contempordneo en una al-

ternativa mds antigua sobre la pregunta por la igualdad; en consecuencia,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



268 II. DOSSIER

suprimir la diferencia y hacer actuar, con respecto a esta actualidad, la
extrafieza radical de la posicién teérica de Jacotot.” (Ranciere, 2018, p.
224) Su punto de partida serfa entonces la igualdad de las inteligencias.

En efecto, sostiene que quien educa no puede sino asumirse, desde el
principio, en igualdad de condiciones respecto de su interlocutor, y mds
concretamente, de una equiparacién en términos de potencialidades in-
telectuales. Tal serd la definicién que ofrece de la inteligencia: es una
potencia. “{Y yo también soy pintor!” (Ranciere, 2018, p. 27), exclama al
respecto Ranciere, no como la constatacién de un estado de cosas en acto,
sino como la puesta en evidencia de la potencialidad subyacente en si mis-
mo, la cual, por otro lado, también se da por sentada en los demés. Desde
esta optica, la educacién, més que formar pintores en el estricto sentido
del término, tiene por cometido convencer al otro de este poder intrinseco
a su ser, el cual, bien encauzado, puede llevarlo a conquistar los horizon-
tes que mds le apetezcan.

Esta es la diametral diferencia entre su perspectiva y la de aquellos
con los que discute: no se trata de explicar un contenido a alguien que no
lo sabe, sino m4s bien de destrabar la potencia creadora de todos. Esto es
emancipar. Hacfa alld se orienta la préctica del llamado maestro ignoran-
te, el cual “no trata de hacer grandes pintores, sino emancipados, hom-
bres capaces de decir y yo también soy pintor, férmula que no deja lugar
a ningin orgullo, sino, por el contrario, al justo sentimiento de poder, de
todo ser dotado de razén” (Ranciere, 2018, p. 114). Quien explica, arguye,
embrutece: “Explicar algo a alguien es, en primer lugar, demostrarle que
no puede comprenderlo por si mismo” (Ranciere, 2018, p. 27). Lo que
debe hacerse mds bien es preparar las condiciones necesarias para cons-
tatar una y otra vez que se puede, que con sus solas facultades aprendera
cualquier cosa, como por lo demds el educando ha hecho toda su vida:
“Todo estd en todo” (Ranciere, 2018, p. 46) y lo que sabe es suficiente
para llegar a conocer todo lo demds. Por ello, el maestro ignorante se em-
pefia vehementemente en luchar contra los vicios del intelecto, contra la
pereza; por eso es, dice, un maestro intratable que nunca acepta un “no

puedo” por respuesta. Su cometido es demostrar al alumno que es igual

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 269

en inteligencia a todos los demds, que constate en su propio ser la potencia
que radica en todo ente de razén, que es capaz, en definitiva, de “todo
cuanto puede un hombre” (Ranciere, 2018, p. 55), puesto que “Un indivi-
duo puede todo lo que quiere” (Ranciere, 2018, p. 98).* Ahi se manifiesta

plenamente lo que llama el acto de la inteligencia:

El acto de la inteligencia es ver y comparar lo que ve. La inteligencia
ve primero al azar. Le hace falta buscar la repeticién, crear las con-
diciones para ver de nuevo lo que ha visto, para ver hechos similares,
para ver hechos que podrian ser su causa. Necesita ademds formar
palabras, frases, figuras, para comunicar a los demés lo que ha visto.

(Ranciere, 2018, p. 96-97)

Este se consolida como un proceso metédico de verificacion, mismo
que hay que incentivar, y cuyo punto de partida es comiin a todos: el
lenguaje, el cual es el mecanismo de acaecimiento de la inteligencia y la
razon: si se posee lenguaje, se tiene ya todo lo necesario para afrontar y
desvelar el mundo; lo que hay que hacer es encauzarlo, de ahi la necesi-
dad de obligar a todos a que trabajen en verificar el proceso mediante el
cual han adquirido lo que saben, y en el acto, verifiquen asimismo que
su inteligencia era, en verdad, igual a las demds. Esto no se logra sin
la voluntad, misma que debe azuzarse, ya que, en udltima instancia, el
ser humano es “una inteligencia al servicio de una voluntad.” (Ranciere,
2018, p. 91). Por eso “Los amigos de la igualdad no tienen que instruir al
pueblo para acercarlo a la igualdad, tiene que emancipar las inteligencias,
obligar a todos y cada uno a verificar la igualdad de las inteligencias”
(Ranciere, 2018, p. 12).

Todo esto Jacotot lo habria demostrado, aquel lector® de literatura fran-
cesa exiliado en Lovaina que se top6 con una insélita novedad: no eran

* Al respecto, Ranciere previene que esto no debe entenderse como un aliciente a ciertas posturas

oportunistas que, con férmulas similares, pretenden vender el éxito de todo aquel que se atreve a
emprender. “Publicidad de feria” los llama. Lo tinico que cabe aqui es que se puede todo cudnto un
hombre puede, porque somos todos iguales en inteligencia.

> Profesor extranjero que ensefia en su propia lengua materna.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



270 II. DOSSIER

necesarias las explicaciones para aprender. Lo habfa descubierto cuando,
no contando més que con una edicién bilingiie de Las aventuras de Telé-
maco, de Frangois Fénelon, apoyado en su traductor dio dos indicaciones:
la primera “que se aprendieran el texto francés con ayuda de la traduc-
cién” (Ranciere, 2018, p. 20). Poco tiempo después, cuando la lectura iba
a la mitad del primer libro, gir6 la segunda: “repetir sin cesar lo aprendido
y conformarse con leer ellos solos el resto, por lo menos para poder contar-
lo” (Ranciere, 2018, p. 20). Como producto final, fue solicitado un ensayo
en francés, el cual debfa evidenciar su punto de vista sobre el texto. ;Qué

fue lo que pasé entonces? Ranciere lo pone en estos términos:

Esperaba barbarismos espantosos, tal vez una absoluta imposibili-
dad. En efecto, jde qué manera todos esos jévenes privados de ex-
plicaciones habrian podido comprender y resolver las dificultades
de una lengua para ellos nueva? jNo importaba! Era necesario ver
adénde los habia conducido ese camino abierto al azar, cudles eran
los resultados de este empirismo desesperado. Cudl no fue su sor-
presa al descubrir que sus alumnos, librados a si mismos, habfan
salido del mal paso igual de bien que muchos franceses. ;Entonces
solo era necesario querer para poder? ;jAcaso todos los hombres eran
virtualmente capaces de comprender todo lo que otros habfan hecho

y comprendido? (Ranciere, 2018, p. 21)

Jacotot llegaba asf a la nocién emancipadora que ahora Ranciere recu-
pera: para aprender es necesario querer y nada més. Suponer el axioma de
laigualdad de las inteligencias llevaba a establecer relaciones liberadoras,
lo cual, de hecho, cualquiera podria comprobar, asi como aquel antiguo
profesor lo hizo una y otra vez. Ahora bien, este planteamiento presenta
un problema no menor: jes esto suficiente para afirmar categéricamente la
igualdad de las inteligencias? ;No constituye un pedido de principio que
se confirma porque se ha supuesto de antemano? ;No tendrian entonces

la misma validez los postulados de la igualdad como sus contrarios? Y es

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 271

que, si se trata de elegir un punto indemostrado, ;qué mds da elegir uno u
otro? La cuestién no pasa desapercibida al argelino.

Lo primero que al respecto dice es que hay que atender a las con-
secuencias de la eleccién. Para ello, en primera instancia se posiciona
contra lo que él llama los “fisidlogos™ y los “cranedlogos”, es decir, contra
todos aquellos que pretenden reducir la inteligencia a meras funciones y
mediciones fisicas, defendiendo la inmaterialidad de la inteligencia. Sin
embargo, también se previene de que no lo tomen por asalto los “espi-
ritualistas”, esto es, aquellos que, suscribiendo méds o menos la misma
posicién, bajo una serie de estratagemas terminan por también diferenciar
grados en las inteligencias, en los “espiritus” humanos. Asf pues, ni una
ni otra; lo que Ranciere busca va por otro lado: si la inteligencia es algo
inmaterial, jc6mo habrd de medirse, para determinar su igualdad o, por
el contrario, su desigualdad en los individuos?, jcudl es el instrumento
utilizado para tales efectos? Imposible, francamente, es esta empresa; hay
que atajar el tépico por otro flanco: ir hasta donde se pueda en la extrac-
cién de conclusiones cuando se asume una u otra postura. El lo pone en

estos términos:

Conocemos la inteligencia por sus efectos. Pero no podemos aislarla,
medirla. Nos vemos limitados a multiplicar las experiencias inspira-
das en nuestra opinién. Pero nunca podremos decir: todas las inte-
ligencias son iguales. Es verdad. Sin embargo, nuestro problema no
consiste en probar que todas las inteligencias son iguales, sino en ver

qué se puede hacer a partir de esta suposicién. (Ranciere, 2018, p. 5)

Realizando esta operacién, lo apetecible que deviene una u otra opcién
difiere completamente: asegurar que las inteligencias divergen entre indi-
viduos es el terreno propicio para la sujecién y la alienacién, para el em-
brutecimiento, para mantener un statu quo que beneficia a unos cuantos
en desmedro de otros. Aseverar que hay grados en lo que cada cual puede

lograr, esto es, en su potencia, demarca una linea ya entre superiores e in-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



272 II. DOSSIER

feriores, entre los que saben y los que no, entre los parte y los sin-parte,6
entre aquellos destinados para mandar y los naturalmente dispuestos para
obedecer. Esta opcién es, como puede verse, el punto de partida idéneo
de todo régimen autoritario y déspota. En el lado opuesto, asumir que
las inteligencias son iguales abre caminos insospechados de liberacion.
Nadie es mds que nadie; ningin individuo posee la verdad en mayor o
menor medida que otro; cada cual puede dar razén de su saber, procurar
darse a entender, y brindar la evidencia necesaria para que otro, por sus
medios, sea capaz de verificarlo. Por esto mismo, nadie posee titulo natu-
ral certificado de mandar sobre los otros. Esencial y radicalmente todos
somos iguales. Con esto se perfila la discusién hacia el dltimo aspecto que
hemos previsto para este trabajo: el de la politica. En el siguiente apartado
presentamos c¢émo se vincula lo discutido aqui con la racionalidad y la

transculturalidad, objetos de reflexién de este ensayo.

v

Z@ov moMTikdv, asi definfa Aristételes al ser humano, subrayando la di-
ferencia especifica de nuestra especie, pudiendo constatarse con ello que
ya desde los albores de la civilizacién se tenfa conciencia de la importan-
cia de la interrelacién con los otros en la construccién de la narrativa de
aquello que decimos que somos. Sefialarfa alguna vez Fernando Savater
que “Nacemos humanos pero eso no basta: tenemos también que llegar a
serlo” (Savater, 2008, p. 21), comentando con ello el hecho de que, méds
alld del aspecto biolégico, el ser humano es el resultado de toda una serie
de interacciones que lo moldean y condicionan. Esto es importante para
Ranciere ya que, enmarcado en este impulso emancipatorio, es consciente
de la necesidad de problematizar el aspecto politico del ser humano: la
politica no deberia ser mis que una organizacién fundada en la igualdad

de las inteligencias. Sobre el concepto comenta que “debe ser definida por

® Nomenclatura de Ranciére que, de manera aproximada, refiere a aquellos individuos que estarfan

dentro de la esfera del ser, y aquellos que no.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 273

s{ misma como un modo de actuar especifico puesto en acto por un sujeto
propio que pende de una racionalidad propia” (Ranciere, 2006, p. 59).
Esto es, la politica constituye el modo especifico de actuar de aquel ser
humano que se ha asumido a si mismo, que ha asumido su propia raciona-
lidad, como punto de partida de su relacién con el mundo y con los otros,
lo cual no puede sino devenir en democracia.

La democracia, por su parte, se entenderd como “el régimen mismo de
la politica como forma de relacién que define un sujeto especifico” (Ran-
ciere, 2006, p. 59), cuya caracteristica esencial es la anarquia, la falta de
un &pyx#, de un principio axiolégico cualquiera mds alld de la racionali-
dad del sujeto mismo, es decir, de la igualdad de las inteligencias y sus
productos, cuyo corolario es la ausencia de estructuras, 6rdenes o titulos
naturales que legitimen el ejercicio del poder de unos sobre otros, ya que
todos estdn capacitados para hacerlo. En todo caso, podria ser que més o
menos por consenso alguien ostente un cargo por determinado tiempo, lo
cual no significaria que tenga potestad para hacer lo que le venga en gana,
sino que estarfa cumpliendo un papel de cierta forma sf, de mandato, pero
uno sobre los iguales, lo cual le condiciona a actuar en funcién de la razén,
de su inteligencia, y cuya accién debe partir del supuesto de que todos los
demds integrantes de la sociedad lo son también, de ahi que su compromi-
so sea precisamente con tal capacidad esencial humana y no con ningtin
otro principio o interés. Es en este sentido que dice el pensador argelino
que “La politica no tiene arkhé. En sentido estricto es andrquica. Es lo que
indica el nombre mismo de democracia” (Ranciere, 2006, p. 18).

Con esto en mente, volvamos la mirada al suceso con el que inicis-
bamos la discusion: la senadora Lépez Herndndez ha afirmado que los
transgénicos tienen un impacto negativo a nivel genético en el cuerpo hu-
mano. La evidencia se encuentra en el aumento de cesdreas en el pafs,
consecuencia de la pérdida de fuerza para pujar, lo cual a su vez se debe
al consumo de los transgénicos. Sefialaremos algo que podria ser obvio,
pero que vale la pena subrayarse: la senadora tiene una excelente capa-
cidad de razonar, tanto como cualquier otra persona. Tan es asi que, en

términos formales, ha construido un polisilogismo aceptable. Mas aun:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



274 II. DOSSIER

intenta darles rigor material a sus palabras, aunque sea ahf donde flaquea.
Antes de pasar a ello, remarquemos: esta capacidad es independiente de
su pertenencia o no a una comunidad indigena; no se funda en su forma
de vida o en supuestos saberes ancestrales, sino en una capacidad que, si
no hay algin tipo de dafio neurolégico, basicamente es comun a todos los
seres humanos y que, por lo demds, en términos generales, tiene su origen
en el proceso evolutivo que nos ha llevado a ser tales. En este sentido,
la inteligencia, més alld de su equivocidad, no serfa entonces un rasgo
exclusivo de las humanas y los humanos, sino que estarfa compartido con
todos los animales, los cuales habrian logrado el florecimiento de recursos
cognitivos méds o menos sofisticados, dependiendo del nivel de desarrollo
de su sistema nervioso central (Gf. Mosterin, 2013b, p. 230-235). Asf, el
problema de los dichos de la senadora no estaria en su inteligencia, sino
en la deficiencia de los criterios utilizados para determinar algo como
evidencia vélida. En términos de Ranciere, en un problema de atencién.
En efecto, ella es consciente de la necesidad de una fundamentacién
material de todo aquello que se arguye —evidencia, de nueva cuenta,
de su capacidad racional—. Tanto es asi que propone una constatacién
de hechos para tales fines. Sin embargo, lo hace defectuosamente. Des-
compongamos su argumento en sus elementos constitutivos: a) “Hay un
aumento en el ndmero de cesdreas”. Evidentemente deberia respaldarse
con un estudio que muestre c6mo, cudndo y dénde ha habido —y quiza
hacerlo més bien en términos porcentuales— un aumento de este proce-
dimiento médico. b) “Se debe a la pérdida de fuerza para pujar”. Supo-
niendo que, en efecto, aumentaron las cesdreas, deberfa mostrarse, y con
qué nivel de certeza, que se guarda una correlacién entre recurrir a ellas
y la deficiencia de capacidad de pujar de una mujer en labor de parto. c)
“Lo anterior es consecuencia de una disminucién de la fuerza genética del
ser humano”. Uno de los principales problemas de esta premisa es definir
c6mo se entenderd la variante de “fuerza genética”, para posteriormente
evidenciar que ha disminuido, y que ello impacta en la incapacidad de
una mujer para pujar adecuadamente. d) “La fuerza genética humana ha

disminuido por el consumo de alimentos transgénicos”. Quizd aqui un

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 275

metandlisis serfa el instrumento adecuado para mostrar que alimentarse
con maiz transgénico impacta negativamente en nuestra fuerza genética.

Como puede verse, cada parte del argumento requiere de un sélido
proceso de justificacién, demandando un arduo trabajo de estudios, pu-
blicacién de conclusiones, revisién y replicacién por pares, contrastaciéon
de resultados, entre otros, todo lo cual va mucho més alld de los dichos
y suposiciones que de una manera més o menos intuitiva puede llegar a
tenerse sobre el asunto. Esto por supuesto que excederfa a las fuerzas de
una sola persona, y més cuando ésta se dedica a la labor legislativa, ya de
suyo exigente, lo cual, por otro lado, no justifica que se pueda decir lo que
se quiera, y menos atin que se utilice la pertenencia de tal o cual persona
a una determinada cultura o colectivo como aliciente o desacreditante de
afirmaciones que, por su naturaleza, demandan evidencia contundente,
y mds adn, porque las palabras y acciones de alguien en su posicién tie-
nen impacto directo e inmediato en una gran parte de la poblacién. Una
“politica” que se hiciera bajo criterios tan enclenques contravendria los
principios de una que se entendiera, segiin la definimos més arriba, como
el modo de actuar propio de una inteligencia puesta en acto, con conse-
cuencias que tenderfan a la degeneracién de la vida publica.

En este sentido, encuentra eco la voz del maestro ignorante que nos
insiste en atender y poner en acto la inteligencia: voltear a ver, quizd pri-
mero al azar, y luego creando las condiciones para ver correctamente.
Tal vez a la senadora le hizo falta tomar conciencia de que ella ya estaba
demandando elementos de contraste para fundamentar su posicién sobre
los transgénicos, pero no fue capaz de exigir lo mismo de sus fuentes, a
quienes dio concesiones muy laxamente. Si lo hubiera hecho, es altamente
probable que se ha hubiera percatado de que los OMG (Organismos Modi-
ficados Genéticamente) han sido objeto de intenso estudio en por lo menos
los dltimos treinta afios, y que en el aspecto especifico de la alimentacién
humana se ha llegado a la conclusién de que “comer plantas transgéni-

cas no tiene mayor riesgo que comer sus equivalentes no transgénicas.””

En pocas palabras-Kurzgesagt, ;Los transgénicos son buenos o malos? La ingenierta genética y
la comida, 24 de febrero de 2021. Disponible en https://www.youtube.com/watch?v=filh2E835ig.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



276 II. DOSSIER

Lo mejor de todo es que estos datos estdn ahf afuera, son consultables y
replicables por cualquiera que asf lo quiera. Quizd ella no disponga de lo
necesario para llevar a cabo algo asf, pero tiene acceso directo a las més
altas esferas institucionales de la vida publica nacional: lo que podria
haber hecho es solicitar por lo menos una revisién por parte de expertos,
cuando no, una comisién de algtin organismo para intentar contrastar re-
sultados varios que no le parecieran fiables.

Al respecto, habria que agregar que esto no es algo que atafia exclu-
sivamente a las personas que ocupan un puesto publico; al contrario, es
competencia de todos, porque todos somos iguales en inteligencia, y lo
que acaba de ser dicho para la senadora es aplicable para cada uno de
los integrantes de una comunidad, quienes a su vez pueden hacer oir su
voz y demandar las pruebas necesarias de aquellos que hagan alguna
afirmacién de la indole que sea. Atin mds: este proceder trasciende fronte-
ras. En efecto, las herramientas intelectuales que aqui se sugieren no son
patrimonio de ninguna cultura en particular sino de la humanidad toda:
estdn al alcance de todos, puesto que son el resultado de la capacidad
racional que compartimos en tanto especie, y que nos permite comprender
el mundo de una mejor manera, al igual que tener una vida un tanto m4s
cémoda, mejor para todos, al menos en un nivel elemental.

Esto podria constituir, por lo demés, un excelente punto de partida
para una apuesta transcultural como la que plantedbamos, de la mano de
Pérez Tapias, en el segundo apartado de este escrito. Esto, por lo demas,
no debe llevar a pensar que se apela a un sistema estructurado en fun-
cién sélo de una cierta racionalidad —la cientifica—, puesto que negaria
las diferencias culturales, reduciéndolas a un amasijo de datos, ademds
de que, por el uso que pueda dérsele, también es cierto que podria lle-
gar a ser peligroso; sin embargo, nos parece que tampoco puede hacerse
al margen de ella: es la base de una cultura humana. Esta base, por lo
demads, idealmente tenderfa a la mejor comprensién y valoracién de las

diversidades culturales, puesto que permitirfa el intercambio discursivo-

Ciertamente se cita aqui un material de divulgacién, pero en la descripcién del video se tiene acceso
a una gran cantidad de fuentes respecto de los transgénicos.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 277

racional necesario para discernir aquello que es, y por qué razones, propio
de una cultura, y aquello que la excede, y en ese mismo sentido, discutir
qué conservar, qué cambiar y qué eliminar, aunque esto no se logre nunca
del todo y deban hacerse pequeiios ajustes continuamente para lograrlo.
Como dirfa Mosterin (2013) “Nunca llegaremos a poseer un conocimien-
to perfecto ni una sociedad perfecta. Solo tiene sentido hacer reformas
politico-sociales parciales, evaluar sus resultados y, eventualmente, dar
marcha atrds y probar nuevas soluciones” (p. 253).

En este sentido, se reconoce que la argumentacién racional, a un cier-
to nivel, por supuesto que estd mediada por la cultura, por el lenguaje, por
las metaforas cotidianas que utilizamos para darle sentido a nuestra reali-
dad circundante, lo cual no invalida, por otro lado, que dicho pensamiento
renuncie a las pretensiones de objetividad, al discernimiento entre aque-
llo que es interpretable de lo que es evidenciable. Y este reconocimiento
constituye ya un paso en la direccién de un andlisis critico de los propios
dispositivos discursivos, elemento clave a la hora de apelar precisamente
por una racionalidad critica, base de un pensamiento transcultural, labor
especifica a la que ha de avocarse la filosofia, teniendo a la emancipacién
humana como meta. Y para conquistarlo, nos parece que una educacién

orientada segtin lo planteado en El maestro ignorante es idénea.

Conclusiones

La intervencién de la senadora Edith Lépez Herndndez el 2 de octubre del
2024 ha sido el motivo filoséfico para discutir en torno a las posibilidades
e implicaciones politicas de un didlogo transcultural, esto dados tanto sus
dichos como la coyuntura del debate posterior, que en muchas ocasiones
tuvo a sus raices culturales como eje articulador. Al respecto, en prime-
ra instancia se ha apelado a la racionalidad critica, de acuerdo con los
planteamientos de José Antonio Pérez Tapias, como mecanismo mediante
el cual la filosoffa pueda apelar precisamente a una transculturalidad, es
decir, a un saber que tenga pretensiones de validez mds all4 de los limites

de una cultura determinada, reconociendo en la capacidad racional un

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



278 II. DOSSIER

elemento comin a todos los seres humanos, misma que permite, por un
lado, la desmitologizacién de los dispositivos discursivos cotidianos, en
aras de dejar de manifiesto su verdad, y por otro el reconocimiento de
aquellos saberes que pertenecen mds bien a la esfera de una constatacién
de hechos —saber cientifico—, que sin lugar a dudas es comin a todo el
género humano, todo lo anterior con el anhelo de la emancipacién.

Para hacer realidad un proyecto como el anterior, se vuelve menester
una apuesta pedagégica que coadyuve en el desarrollo adecuado de las
capacidades intelectuales comunes a los humanos, y se propusieron las
ideas vertidas en El maestro ignorante de Jacques Ranciere que podrian
cumplir ese cometido. La idea clave de Ranciere es que al educar hay
que partir siempre de un supuesto: la igualdad de las inteligencias. A
partir de ahfi, el maestro ignorante ha de buscar constatar dicha igual-
dad, y para ello més que ensefiar hay que mostrarle a quien sea que es
capaz de aprender cualquier cosa. Lo que se requiere: atencién, querer y
aprender a ver. Ello permite descubrir el mundo y sus regularidades, or-
ganizarlas, conceptualizarlas y verificarlas, emancipando en el acto. Las
implicaciones politicas de esto son mayusculas, ya que pone de relieve la
irrenunciable igualdad de todos, siendo asf que nadie estd para mandar ni
nadie para obedecer de manera natural: todos tenemos derecho a la mis-
ma participacién activa. Si alguien ocupa un lugar dentro de un érgano de
gobierno, no es para beneficio propio, sino para facilitar el funcionamiento
de la comunidad, y sus acciones tanto como sus palabras siempre deben
partir del principio de la igualdad.

Naturalmente que estas conclusiones se saben parciales, y mds por-
que hay la conciencia de que quedan abiertas miltiples opciones. En la
cuestion de la igualdad de las inteligencias, por ejemplo, aunque en tér-
minos generales nos parecen apetecibles, no se aborda adecuadamente el
problema de las discapacidades intelectuales, y que pasaria con aquellos
que las padecen: jserfan o no iguales?, jserfan menos “humanos”? En lo
tocante a la racionalidad critica, creemos que hay todavia mucho por decir
a la luz de la teorfa de la accién comunicativa de Habermas, por lo menos.

Faltarfa también clarificar la cuestién de las intenciones y el desarrollo de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



TRANSCULTURALIDAD, EDUCACION Y POLITICA 279

la vida politica, porque hay la posibilidad de que se devenga en una con-
cepcién de corte moral-intelectualista parecida a la socrética, y tampoco
se pretende eso. Sin embargo, en todo caso, quedan aqui como apuntes

para un desarrollo posterior.

Referencias

Cerletti, A., (2003). El maestro ignorante: Cinco lecciones sobre la emancipacién
intelectual. Ranciere Jacques, Uni-plurifversidad, (3), 73-79. Universidad de
Antioquia https://revistas.udea.edu.co/index.php/unip/article/view/12187/0

En pocas palabras-Kurzgesagt, (24 de febrero de 2021) ;Los transgénicos son
buenos o malos? La ingenieria genética y la comida. https://www.youtube.com/
watch?v=fi1h2E835ig

Girard, R. y Gianni V. (2011). ;Verdad o fe débil? Didlogo sobre cristianismo y
relativismo (trad. de Rosa Rius Gatell), Espana, Paidés.

Mosterin, J (2013b). El reino de los animales, Madrid, Alianza. .

Mosterin, J. (2013), Ciencia, filosofia y racionalidad, Barcelona, Gedisa.

Pérez Tapias, J. (2000). Filosofta y critica de la cultura. Reflexion critico-her-
menéutica sobre la filosofia y la realidad cultural del hombre, Madrid, Trotta.
Ranciere, J. (2007), Politica, policta, democracia (trad. de Marfa Emilia Tijoux),

Chile, Lom.

Ranciere, J. (2018). EL maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipacion
intelectual, Argentina, Edhasa,

Ranciere, J. y Bassas, J. (2019), El litigio de las palabras. Didlogo sobre la
politica del lenguaje (trad. de Javier Bassas), Barcelona, Ned. Robles, L. (2 de
octubre 2024) La senadora chiapaneca, Edith Lépez Herndndez, alerté hoy en
el @senadomexicano que el consumo de mafz transgénico y alimentos proce-
sados provoca cesdreas. Y en entrevista dice que la mujer pierde fuera para
el parto.X. 13:46, https://x.com/letroblesrosa/status/1841565506878504994

Savater, F. (2008). El valor de educar, México, Ariel.

Senado de México, Instalacién de la Comisién de Agricultura, del 2 de octubre de
2024, 2 de octubre de 2024. https://www.youtube.com/watch?v=QI5Gst10Xcc

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025






Constitucionalismo mexicano e identidad

nacional: hacia una metafisica del mexicano

Mexican constitutionalism and national identity:

towards a metaphysics of the mexican

Resumen

Este ensayo analiza ciertos rasgos

de la identidad mexicana que ponen
de manifiesto el derrotismo como
caracterfstica de muchos mexicanos.
A partir del estudio de las ideologias
que fundamentan al actual Estado
Mexicano, se asevera que el derrotis-
mo es fruto del sistema Constitucio-
nalista Postrevolucionario Mexicano,
que ha transmitido su pensamiento a
través de la ensefianza de la Historia
Oficial. Se propone una visién meta-
fisica basada en el pensamiento aris-
totélico-tomista como superacion al
problema de la identidad mexicana.

Palabras clave
identidad mexicana, constitucionalis-

mo mexicano, derrotismo, ideologia,
Estado mexicano, educacién oficial

Intersticios, ano 29, nim

Diego Olivar Robles

Universidad Intercontinental

Abstract

This essay analyzes certain features
of Mexican identity that reveal de-
featism as a characteristic of many
Mexicans. The study of the ideologies
underpin the current Mexican State,
and asserts that defeatism is the result
of the Post Mexican Revolutionary
Constitutionalist system, which has
transmitted its thoughts through the
teaching of Official History. A meta-
physical vision based on Aristotelian-
Thomistic thought is proposed to
novercoming the problem of Mexican
identity.

Keywords

mextican identity, mexican constitu-
tionalism system, defeatism, ideology,
Mexican State, official education

. 63, julio-diciembre, 2025



282 II. DOSSIER

as fiestas patrias y, en general, las efemérides nacionales en México

son ocasiones que permiten la manifestacién del espiritu nacional.

En efecto, gracias a los desfiles, presentacion de los héroes de la Pa-
tria y, por supuesto, de la renovacién de la ceremonia de la Independencia,
se exaltan las virtudes del pafs asi como de sus ciudadanos, a la vez que los
“vivas” y los aplausos ponen de manifiesto el orgullo de pertenecer a Méxi-
co. Obviamente, es ésta una visién idealizada de amor patrio, la misma que
se manifiesta en los grandes eventos deportivos internacionales en los que
participan mexicanos. Y digo version idealizada porque en una gran parte
de la sociedad civil, ese nacionalismo deja de manifestarse una vez el suce-
so —lldamese desfile civico o participacién deportiva— termina. Una vez fi-
nalizada la exaltacién del sentimiento nacional gran parte de los mexicanos
vuelve a précticas que poco o nada contribuyen a la mejora de la situacién
del pais. Corrupcién, apatia civica, nepotismo, falta de interés por nuestros
conciudadanos, entre otras muchas lacras que entorpecen el desarrollo de
México, vuelven a las andadas en cuanto termina la transmisién o el Grito
de Independencia ha llegado a su fin.

El problema con esta idealizacién del sentimiento nacional es que va
de la mano con una clara contradiccién: ademéds de las taras senaladas
anteriormente, muchos mexicanos se ven afectados por un claro senti-
miento de imposibilidad de mejorar nuestra suerte como pafs, al mismo
tiempo que desconocen los hitos de nuestra historia y, més atin, tienen
una visién negativa acerca de una parte importante de nuestra identidad:
el descubrimiento de América asf como la Conquista y evangelizacién de
nuestro pafs, que son continuamente denostados por el ciudadano de a
pie quien, aun a pesar de su desconocimiento en muchas dreas del saber,
st tiene por adquirido el hecho de que “fuimos” conquistados y explota-
dos por Espafia. Como resultado, pareciera planear sobre el mexicano un
condicionamiento histérico a la sumisién y a la mediocridad, llevando a
nuestro pafs a encontrar en la corrupcién y compafifa los dnicos medios
de sobrevivir en la marea de las relaciones del ciudadano con el Estado
y con sus congéneres, ademds de que se les justifica préctica, histérica e,

incluso, éticamente.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 283

De lo planteado anteriormente, parece l6gico pensar que exis-
te un claro problema en la identidad nacional mexicana. En la historia
de las ideas en México, ya otros filésofos y pensadores han planteado la
existencia de alguna tara en nuestra identidad. Tres nombres me parecen
esenciales de mencionar: Samuel Ramos con su obra El perfil del hombre y
la cultura en México, Octavio Paz, con El laberinto de la soledad, y Emilio
Uranga en el Andlisis del ser del mexicano.

Como se verd, este ensayo, si bien retoma elementos importantes
de los planteamientos de los pensadores citados lineas arriba, se aleja
también de varias de sus conclusiones, al considerar que, si por una parte
se reconoce la existencia de una tara en la identidad mexicana, por otra
creemos que el origen de la misma se sitda en otro lado del que nuestros
predecesores ubican como su origen.

El hecho de que muchos mexicanos rechacen la mitad de su origen
—Espafia—, y de que se desarrollen socialmente bajo las faldas de la
corrupcién y el mesianismo politicos, asi como de la apatia civil, actitud
que se vive en México y que aqui nombramos derrotismo, que es la enfer-
medad que hiere la identidad mexicana, no puede aparecer de una forma
etérea ni como condicién patolégica heredada; y como se verd, es el resul-
tado de un mecanismo estatal que ha movido los hilos de los que dispone
a través de la ley, para terminar imponiendo esta actitud.

No es dificil constatar que ese mismo ciudadano de a pie de quien ha-
bldbamos antes, tiene claro quiénes son los héroes y villanos de la historia
de México, asumiendo las bondades de los “préceres” de la Patria y vili-
pendiando a aquellos que la ensefianza oficial le ha ensefiado a rechazar.
Se nota, a todas luces, un claro maniqueismo que afecta a la compren-
sién de la historia de nuestro pafs y que, en dltima instancia, condiciona
ideolégicamente a muchos mexicanos hacia el derrotismo que sefialamos.
Bajo esta observacién, no serd dificil comprender que la forma en la que
piensan muchos mexicanos ha sido influida por la ensefianza de la historia
misma que, como veremos més adelante, ensalza el sistema politico vigen-
te en nuestro pafs, resultado de la Revolucién Mexicana y que denomina-

mos Constitucionalismo Mexicano Postrevolucionario (CMP)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



284 II. DOSSIER

En México, la identidad de los ciudadanos ha sido determinada a tra-
vés de la educacion oficial. La ensefianza de la historia ha sido un
instrumento ideolégico con el cual se ha adoctrinado a varias genera-
ciones de mexicanos en los ideales del CMP. Como resultado de ese
aleccionamiento se ha llegado a consolidar (la) identidad que en este
trabajo se define como derrotista.

El CMP ha moldeado la identidad mexicana derrotista actual
al interpretar los procesos histéricos de nuestro pafs a la luz de las
corrientes filoséficas que lo fundamentan. Al triunfar la Revolucién
Mexicana, se promovi6 una lectura de la historia de México que insis-
tiera en la imposicién cultural por parte de Espafia con la Conquista y
la Colonia, en el casi exclusivo interés econémico de Espafia durante
esos dos momentos histéricos, asi como en la pérdida de los valores
prehispdnicos en beneficio de los hispdnicos (insistiendo en un “no-
sotros” ahf en donde no existe, “nos conquistaron”, “nos saquearon”,
etc.), Se promueve también una interpretacién del progreso y la liber-
tad, en donde intervienen el secularismo y un marcado anticlericalis-
mo, lo que provoca que los mexicanos se identifiquen con un pueblo
conquistado y sometido a un poder civil y religioso opresores, viendo
un México partido en dos, lo que ha dado como resultado ese senti-
miento de inferioridad del que habla Samuel Ramos, o el de insufi-
ciencia de Emilio Uranga, y que, en (este trabajo), recibe el nombre
de carécter derrotista. (Olivar, 2022, p. 8).

Frente al cardcter derrotista de la identidad mexicana y a las expli-
caciones e interpretaciones de Ramos, Uranga y Paz, este ensayo tiene
la pretensién de presentar una solucién para esta tara identitaria: una
metafisica del mexicano a la luz de los principios aristotélico-tomistas,
que posibilite la toma de conciencia de nuestra realidad y nos permita
promover una vida politica y social que mejore la de todos los mexicanos.

Para ello, en un primer tiempo se explicitard el pensamiento de Samuel
Ramos, Emilio Uranga y Octavio Paz en lo tocante a la identidad mexi-

cana; posteriormente se explicard la naturaleza del CMP y c6mo se han

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 285

ensefiado sus principios a través de la Educacién Oficial para, finalmente

explicar en qué consiste la metafisica del mexicano que propongo.
1. Identidad mexicana postrevolucionaria

La idea segtin la cual la identidad mexicana sufre alguna especie de tara
que impide a muchos de los ciudadanos desarrollarse adecuadamente en
nuestro pafs no es nueva. Tres voces parecen brillar entre los pensadores
mexicanos que abordan el problema: Samuel Ramos, Octavio Paz y Emi-
lio Uranga.

Haciendo uso del psicoandlisis desde la perspectiva de Alfred Adler,
en “El perfil del hombre y la cultura en México, Ramos abre una brecha
que serd explorada con posterioridad por pensadores como Octavio Paz y
los filésofos del grupo Hiperién, particularmente Emilio Uranga” (Olivar,
2022, p. 45).

Transcribir la totalidad de citas en las cuales Ramos desarrolla su
pensamiento resulta imposible en un trabajo breve. Baste sefialar algunas

de ellas:

Hace algunos afos, observando los rasgos psicoldgicos que son co-
munes a un grupo numeroso de mexicanos, me parecié que podian
explicarse desde el punto de vista sefialado por Adler. Sostengo que
algunas expresiones del cardcter mexicano son maneras de compen-

sar un sentimiento inconsciente de inferioridad. (Ramos, 2012, p. 14)

De esta manera, y a través de los diferentes capitulos de su obra, Ra-
mos (2012) desarrolla la idea segtin la cual el mexicano sufre de un com-
plejo de inferioridad, puesto que, de acuerdo con el desarrollo de ideas

psicoanaliticas

al nacer México, se encontré en el mundo civilizado en la misma rela-
cién del nifio frente a sus mayores. Se presentaba en la historia cuando

ya imperaba una civilizacién madura, que sélo a medias puede com-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



286 II. DOSSIER

prender un espiritu infantil. De esta situacién desventajosa nace el sen-
timiento de inferioridad que se agravé con la conquista, el mestizaje, y
hasta por la magnitud desproporcionada de la Naturaleza. (p. 14)

;Cémo nace el sentimiento de inferioridad? Al darse cuente el
nifio de su debilidad, de su pequefiez, frente al adulto; pero, sobre
todo, como mds adelante lo dird Ramos, al constatar la incompatibi-
lidad y desproporcién que existe entre querer algo y poder obtenerlo.
Asi, por una analogfa, aplica esta idea a México: al nacer México
como un pafs independiente, tuvo que constatar su pequefez frente a
los pafses que ya eran desarrollados. (Olivar, 2022, p. 47)

De acuerdo con la postura psicoanalitica que presenta Ramos,
podriamos decir de una forma muy esquemadtica que, la sobrestima
de sf y la necesidad de reafirmar y mostrar su “yo”, aunadas al afdn
de poder, conducen al pesimismo y, de ahi, al sentimiento de infe-
rioridad. Este proceso se desarrolla, de acuerdo con Adler y Ramos,
cuando las expectativas no se ven cumplidas, por falta de una correcta

valoracién de las propias capacidades. (Olivar, 2022, p. 48)

En lo que respecta a la aplicacion de la teorfa al caso mexicano, afirma
Ramos (2012):

Me parece que el sentimiento de inferioridad en nuestra raza tiene un
origen histérico que debe buscarse en la Conquista y Colonizacién.
Pero no se manifiesta ostensiblemente sino a partir de la Indepen-
dencia, cuando el paifs tiene que buscar por si solo una fisionomia
nacional propia. Siendo todavia un pafs muy joven, quiso, de un salto,

ponerse a la altura de la vieja civilizacién europea. (p. 15)

Y, m4s adeltante: “cada mexicano se ha desvalorizado a si mismo, co-
metiendo, de este modo, una injusticia a su persona” (p. 14). En esta des-
valorizacién, de acuerdo con el fil6sofo michoacano, reside el sentimiento
de inferioridad del mexicano.

De acuerdo con Samuel Ramos, entonces, el sentimiento de inferiori-

dad del mexicano existe porque éste se da cuenta de su pequefiez frente

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 287

al desarrollo de los paises de més vetusta historia. Parecido a un nifio que
juega a ser adulto, asf México pretendié adentrarse en la vida internacio-
nal de las grandes potencias y, frente a su notoria juventud e inexperien-
cia, desarrolla el complejo de inferioridad.

En lo que respecta al pensamiento de Octavio Paz, El Laberinto de la
soledad resguarda importantes reflexiones acerca de la identidad mexica-
na. Para Paz (2011)

en el mexicano se manifiesta un miedo, una falta de atrevimiento a
mostrarse como es. Se esconde el mexicano en una méscara: mdscara
que, de acuerdo con el autor consiste en mostrarse como fuerte, como

macho, como el que no se raja. (p. 53)

A lo largo de las pédginas del Laberinto, Paz devela su pensamiento
segtin el cual, los mexicanos somos “Los hijos de la Malinche”, es decir,
que se presenta a la Malinche como una especie de madre comtin a todo el
pueblo de México. Pero, jqué significa la Malinche? La imagen de la Ma-
linche es la de la mujer violada, sometida y ultrajada por el padre. ;Quién
es el padre? El espafiol, Espafia. De la expresién coloquial “la chingada”,
Octavio Paz parece deducir un sentimiento que atraviesa a todos los mexi-
canos desde el momento en que hemos tomado conciencia de que somos el
resultado de una violacién. Como Ramos y como muchos de nuestros con-
tempordneos, Paz asume un “nosotros” unidireccional: no es el mexicano
(o0 el hispanoamericano en general) un mestizo resultado de la mezcla de
dos culturas, sino el resultado bastardo de la violacién de nuestra madre
indigena. Si llevdsemos esta reflexién a un dmbito individual, podemos
decir, haciendo una analogia, que la identidad del mexicano se configura
como la del hijo que descubre el origen tragico de su concepcién.

Emilio Uranga (2013) se sittia, en un primer momento, cerca del pen-
samiento de Samuel Ramos. Dice el autor del Ensayo de una ontologia del

mexicano:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



288 II. DOSSIER

Propusimos al maestro Ramos substituir la expresién de inferioridad
aplicada al mexicano por la de insuficiencia. En el caso de la con-
quista, argumentdbamos, pudiera muy bien tratarse de una relacién
de inferioridad semejante a la de padres e hijos, como dice el Dr. Ra-
mos, pero en el caso de la independencia, la relacién con el europeo
no era ya de padre a hijo sino de maestro a discipulo. Se enfrentaban
entonces dos “llustraciones” entre las cuales se daba una diferencia
de suficiencia a insuficiencia, pero no ya de superioridad a inferiori-

dad (p. 114).

De acuerdo con Uranga, la caracteristica ontolégica del mexicano es
el sentimiento de insuficiencia. No ya de inferioridad, puesto que eso po-
drfa tener sentido en el momento de la Conquista; en cambio, al llegar a
la Independencia de nuestro pafs, éste se vio obligando a rendirse ante la
evidencia de que la Ilustracién nuestra, era insuficiente frente a la Ilus-
tracién europea. Como la réplica de una obra de arte que puede ser muy
parecida al original, no pasa de ser eso, una réplica, que no lleva el sello
de la mano de su artifice y, por ende, carece del valor original, es decir,
es insuficiente.

De esta insuficiencia se desprenderdn las diferentes actitudes del
mexicano frente a la vida: la emotividad, el desprecio por la vida, la in-
actividad, asi como el disimulo, el encubrimiento, la mentira, etcétera
(Uranga, 2013, p. 120).

De la lectura de los textos de estos tres pensadores, se desprende que
todos estdn de acuerdo en que el mexicano desarrollé con el paso del tiem-
po un estado de d4nimo, un sentimiento o un complejo que lo lleva a tener
un problema con su identidad. Sin embargo, nos parece que tal problema
en la identidad de muchos de nuestros conciudadanos no puede encontrar
su nacimiento en un origen etéreo como una toma de conciencia colectiva,
o la impresién general de ser hijos bastardos de una conquista. Sin duda
muchos mexicanos viven un sentimiento de inferioridad o de insuficiencia,
o sienten la soledad como hijos de la Malinche (diferentes dmbitos cultu-

rales no cesan de poner de manifiesto el repudio hacia todo lo espafiol);

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 289

empero, considero que las teorfas de los tres autores citados anteriormente
explican el resultado (el problema de la identidad mexicana), pero no la
causa de dicha consecuencia.

Como se pretende demostrar en la lineas subsecuentes el problema del
derrotismo en el que viven muchos mexicanos tiene un origen muy claro y
un mecanismo que permitié que dicho derrotismo fuera permeando en la
mente de nuestros conciudadanos: el panegirico que el CMP ha hecho de

la Revolucién Mexicana y de las ideologias que le acompaian.

2. Constitucionalismo Mexicano Postrevolucionario (CMP) e

identidad mexicana

Entendemos el CMP como “el conjunto de ideas que validan el régimen
resultante de la Revolucién Mexicana de 1910, estableciendo los princi-
pios que legitiman tanto la mencionada Revolucién como la Constitucién
de 1917, asi como sus leyes y su contenido” (Olivar, 2022, p. 12). Se trata
de un sistema que crea un marco ideolégico mediante el cual se establece
toda una linea de pensamiento que prepara, da vida, justifica y defiende
a la Revolucién Mexicana y el régimen politico resultante. Este tdltimo
aspecto es esencial para comprender c6mo el CMP llega a condicionar la
identidad mexicana, puesto que serd la legitimacién que el sistema politi-
co mexicano hace de si mismo lo que terminard dando forma a la ideologia
constitucionalista mexicana surgida a partir de la Revolucién y, por ende,
al derrotismo.

En primer lugar, el CMP hace suyas las ideologias que histéricamente
han combatido al legado espafiol en México. Asf, se ensalza el llamado
pensamiento ilustrado; Miguel Hidalgo y los Insurgentes aparecen como
los héroes que combaten al yugo espafiol. Voluntariamente se erige en
fecha nacional el 15 de septiembre, festejando el llamado Grito de Dolo-
res, con el cual Hidalgo da inicio a la guerra civil y fratricida que opuso a
los mexicanos entre sf al grito de “jmueran los gachupines!”, pero se deja
en el olvido al consumador de la Independencia de México, Agustin de

Iturbide, y a la verdadera fecha de la Independencia de nuestro pafs, el

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



290 II. DOSSIER

27 de septiembre de 1821, por representar este ultimo personaje ideales
politicos opuestos a los que enarbola en CMP. De igual manera, se presen-
ta a los liberales como los personajes que permiten el avance de México
después de la Independencia, mientras se les opone un grupo de pensa-
dores retrégrados, los conservadores, quienes entorpecerfan el progreso
de nuestro pafs. Benito Judrez y los demds participantes de la Reforma
aparecen, asf, como los representantes de una nueva y mejor vida para la
nacién mexicana (obviando voluntariamente pasajes de la historia que les
ensalzan mucho menos). De nuevo, y en bloque, se juzga negativamente a
la Iglesia y a los conservadores, pero se venera en conjunto a la Reforma
y sus artifices. De esta manera, el liberalismo se muestra en la historia
oficial como el conjunto de ideas que permite el avance y el progreso de
México, de la mano del positivismo anticlerical. Se alaba la separacion
de la Iglesia y el Estado, pero se deja en el olvido la persecucién religiosa
que las Leyes de Reforma permitieron; se juzgan negativamente los fueros
de la Iglesia, pero se olvida voluntariamente la expulsién de sacerdotes y
religiosos, asf como los asesinatos cometidos en nombre de la Reforma.

Por otro lado, Porfirio Diaz causa incomodidad. Si bien se reconoce el
avance técnico que alcanza México durante su dictadura (curiosa contra-
diccién que durante décadas le haya criticado un sistema que se perpetué
en el gobierno del pafs durante mds de setenta afios), el sistema consti-
tucionalista le opone al primer representante de la Revolucion Mexicana,
Francisco 1. Madero. A partir de este momento, desfila una retahila de
“préceres “de la Patria a quienes se les identifica con un movimiento del
cual, muchas veces, nunca se sintieron parte (la Revolucién Mexicana)
y que, ademds, les llevé a estar en oposicién los unos con los otros. Pero
para el CMP, esto tltimo no importa, siempre que se tengan que alabar las
virtudes de los hermanos Flores Magén, Francisco Villa, Emiliano Zapata
y Venustiano Carranza.

Pasan desapercibidas para el CMP las vejaciones a las que, de nueva
cuenta, se sometié a muchos ciudadanos mexicanos por el hecho de ser
catélicos. Y en ese mismo sentido, se reprueba el asesinato de Alvaro

Obregén a manos de un “fanético catélico”, pero se acepta del régimen

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 291

de Plutarco Elfas Calles, fundador del PRM (hoy PRI), y que propicié
la mayor persecucion religiosa en México, la Cristiada que, entre 1926 y
1929, hizo que el gobierno federal matara injustamente a miles catélicos
mexicanos. Terminando esta relatoria, se recuerda felizmente otro de los
hitos de la historia mexicana, la Expropiacién petrolera, cuyo artifice, L4-
zaro Cédrdenas del Rio, fue también perseguidor de los catélicos durante
el régimen de Plutarco Elfas Calles.

De todo lo anterior, se hace necesario sacar las conclusiones perti-
nentes: en primer lugar se pone de manifiesto un maniqueismo ideolégico
impulsado por la ensefianza de la historia oficial mexicana. En esa lectura
de la historia de México, se nota con claridad que existen “buenos” y
“malos”; ademads, se les sefiala con total precisién. En esta historia patria
oficial, son buenos todos aquellos que se oponen a Espaiia, a la Hispa-
nidad y al pensamiento conservador. En segundo lugar, se asume una
existencia de México anacrénica, porque se utiliza de forma indiscrimi-
nada el “nosotros” para hablar de los pueblos originarios conquistados
por Espafia para, en ese discurso, encontrar una razén mds para criticar
al Imperio Espafiol y, por extensién, a la Iglesia Catélica. En tercer lugar,
ese anacronismo se lleva al extremo al presentar a los pueblos originarios
como opositores a la Conquista, obviando, voluntariamente, sefialar que
esos mismos pueblos originarios sufrian un verdadero imperialismo local
marcado por la opresién y la muerte por parte del Imperio Azteca y que
su participacién del lado espafiol en contra de los mexicas fue importante.
También —y en cuarto lugar— se observa que el maniqueismo ideolégico
de que se hablaba lineas arriba omite sefialar los deslices de los prdceres
venerados: intrigas, traiciones (algunas que incluyen proyectos de vender
suelo patrio al vecino pais del norte), asesinatos, crimenes de lesa hu-
manidad e, incluso, el uso de fechas erréneas (como la fecha de la Inde-
pendencia), todo debe ser ocultado o minimizado para entrar en el molde
de la hagiografia constitucionalista. Finalmente, la quinta conclusién es
que el CMP no se limita al régimen de mds de setenta afios del Partido
Revolucionario Institucional; se trata de un sistema de pensamiento al que
también adhirié el partido de la transicién del 2000 —el PAN—y al que

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



292 II. DOSSIER

adhiere también el actual régimen: fue cuestién de serendipia enumerar a
los héroes del CMP, y que sean los mismos cuya efigie aparece en el dis-
tintivo del actual gobierno federal dirigido por MORENA.

Reza la méxima juridica que quien afirma tiene la carga de la prue-
ba. Afirmar que la ensefianza de la historia de México que el CMP ha
procurado a los ciudadanos de este pais obedece a los aspectos sefala-
dos anteriormente, no puede restringirse al simple sefialamiento: es ne-
cesario probar con hechos —en este caso, con textos— aquello que se
afirma. Maxime que, como hemos dicho al comienzo del presente ensayo,
el derrotismo mexicano no se ha formado por simple conciencia colectiva
ni por una condicién patolgica. ;Dénde hemos, entonces, de buscar si
existe algtn tipo de condicionamiento ideolégico perpetrado por el CMP?
Por supuesto, en los libros de historia utilizados por el gobierno federal a
través de la Comisién Nacional de Libros de Texto Gratuitos, asi como en
algunos otros que han servido también a la educacién oficial, si bien, no

siempre editados por la Secretaria de Educacién Publica.

La Historia oficial ha contado un relato que se amolda a los criterios
constitucionalistas postrevolucionarios. En ella se ataca a Espafia, se
denigra la Conquista y Evangelizacion, se niega la parte espaiola de
nuestro ser de mexicanos y se propone una visién de sometimiento
por parte de los “indios” conquistados; por otra parte, se venera a los
personajes que encarnan los ideales filoséficos y politicos que hemos
sefialado como esenciales del espiritu postrevolucionario constitucio-
nal y, por supuesto, se desprestigia a aquellos que no lo representan.
(Olivar, 2022, pp. 99-100)

En lo respectivo a la Conquista y la Evangelizacion, encontramos ex-

presiones Ccomo:

Los afios que siguieron a la conquista fueron terribles. La viruela y el
sarampién mataron a muchfsimos indios. A los sobrevivientes se les

obligé a trabajar para los espafioles en las minas de oro y en la cons-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 293

truccién de casas e iglesias. Los indios rebeldes fueron esclavizados;
las familias deshechas. Cundi6 el hambre y las epidemias aumenta-

ron. (SEP, 1992, p. 39)

En lo tocante a la Independencia, podemos leer que el 15 de septiem-
bre “recuerda a los héroes que hicieron de México una nacién indepen-
diente y soberana (que se gobierna por ella misma), y que se esforzaron
por conservar su libertad” (SEP, 1998, p.7), y que, por otra parte, “el Pa-
dre de la Patria, Miguel Hidalgo y Costilla, hizo tocar esa misma campana
en la madrugada del 16 de septiembre de 1810” (SEP, 1998, p.7). No sera
dificil entender la necesidad del movimiento independentista “iniciado”
por Miguel Hidalgo si tomamos en cuenta que “los reyes espafioles man-
daban en sus territorios sin tomar en cuenta la opinién de los habitantes”
(SEP, 1998, p.8). Como se ve, en México la historia se ensefia a través de la-
cénicas frases que han hecho, y siguen haciendo, mella en la mente de los
educandos quienes, a fuer de seres en formacion, poca resistencia pueden
oponer a tales afirmaciones vy, al contrario, adquieren esas “verdades”
como imposibles de objetar.

Cuando de Benito Judrez se trata, jpuede leerse lo siguiente, sin pen-

sar en un adoctrinamiento?

El apego de Judrez a las leyes mexicanas y a los principios de la Re-
forma, su serenidad, su firmeza, lo hacen ejemplar (SEP, 1998, p. 43).

Judrez luché por la soberania nacional, por sostener el gobierno
electo de acuerdo con las leyes mexicanas (SEP, 1998, p.49).

Los hombres de la Reforma enfrentaron con temple de acero las
dificultades tan grandes y draméticas de su tiempo. Judrez (...) asumié
la defensa de la ley y de la integridad de la nacién como parte de su de-
ber ciudadano, sin alardes. Fue firme y mantuvo el rumbo claro aun en
los momentos de mayor adversidad. La fuerza de su voluntad mantuvo
unidos a los liberales y los condujo al triunfo. (SEP, 1992, p. 93)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



294 II. DOSSIER

Acercdandonos a la Revolucién Mexicana, tenemos, acerca de Porfirio
Diaz que: “La vida politica del general Porfirio Diaz, se caracterizé en sus
30 afos como dictador, por su tiranfa y despotismo, ahogando en sangre
todas las libertades, especialmente la del sufragio y la de imprenta” (Mé-
xico Histdrico, p. 89). “Aqui, el “malo” queda caracterizado, literalmente,
por la tiranfa y el despotismo. No lo caracteriza ni su positivismo, ni el
progreso, ni el avance tecnolégico. Cualquier aspecto de Porfirio Diaz serd
secundario” (Olivar, 2022, p. 114). Por supuesto, del principal opositor (e
iniciador de la Revolucién Mexicana), la ensefianza oficial ordenada por el
CMP reza: “Surgi6 la figura de D. Francisco 1. Madero, hombre de prin-
cipios, viril, honesto y amante de la libertad” (México Historico, p. 90).

Acerca de la Constitucién de 1917, el CMP afirma:

La nueva Constitucién se promulgé el 5 de febrero de 1917. En ella
se incorporaron ideas de todos los grupos revolucionarios. Retomé las
libertades y los derechos de los ciudadanos, asi como los ideales de-
mocréticos y federales de la de 1857. También reconocié los derechos
sociales. (SEP, 1998, p. 74)

Como se puede ver, a fuer de Estado Totalitario, el CMP encontré en
la educacién publica el instrumento de propaganda ideal “para transmitir
su ideologia, obteniendo con ello la aceptacién de los ideales liberales,
revolucionarios y constitucionalistas, y logrando transformar con ello la
identidad del ciudadano mexicano” (Olivar 2022, p. 99). Haciendo uso de
la ensefianza oficial, el CMP perpetia la Leyenda Negra antihispanica, un
indigenismo propagandistico —puesto que hasta hoy dia el Estado Mexi-
cano ain no asegura el bien comin de los llamados pueblos originarios ni
los mismos ciudadanos mexicanos manifiestan un verdadero respeto por
esos pueblos—, afianza un maniquefsmo politico por medio del cual se
exalta la figura de aquellos personajes que convienen al discurso estatista
y, como consecuencia de todo lo anterior, se termina generando un pensa-

miento derrotista y fatalista en la mente de muchos mexicanos, al tiempo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 295

que se evita la critica hacia el sistema en el que se vive en México, asf
como la critica hacia los artifices del derrotismo.
No podemos sino pensar que las palabras de Jacques Heers acerca de

la educacién francesa se aplican perfectamente al caso mexicano:

Los responsables de los programas (...) que institufa la escuela obli-
gatoria, laica y gratuita, fueron, en el sentido estricto de la palabra,
agentes celosos de la propaganda de Estado. Para decidir la manera
de ensefiar la Historia no se llama a verdaderos sabios, ni siquiera a
hombres del oficio, honestos investigadores, sino a profesionales del
adoctrinamiento escogidos por su compromiso ideolégico y su entrega
a la causa llamada “republicana”. Esos redactores de instrucciones
ministeriales, de manuales y de programas no tenfan ninguna calidad
requerida para ellos, ninguna experiencia pedagégica en el terreno.
No habfan frecuentado las bibliotecas o los fondos de archivos y se
contentaban, para apoyar e ilustrar el discurso partidista, en recoger
por aqui y por alld, edificantes anécdotas, casi siempre simplicidades
cuya lectura, hoy, deja perplejo. Sus directivas, venidas de arriba,
no dejan ninguna duda: “hacer de los alumnos, desde la més tem-
prana edad, hombres del progreso, buenos y sinceros republicanos”.
Progreso y Repiblica, todo estaba dicho y cada uno se acomodaba
a las palabras. Esos agentes republicanos sabian obedecer. De tal
suerte que esta escuela de Estado que, desde entonces y hasta hace
un tiempo que atin recordamos, ha instruido de maravilla a los nifios,
ensefidndoles la manera de utilizar el idioma, no ha nunca dejado
de ensefiar la Historia de manera siempre deshonesta, engafiando,
deformando los hechos, usando indignas trampas deliberadamente.
(Heers, 2006, p. 119-120)

De lo anterior se desprenden las conclusiones l6gicas: la forma en que
el CMP ha transmitido la Historia Patria a través de los programas de
ensefianza oficial ha derivado en un adoctrinamiento que, a partir de los
elementos citados supra (maniqueismo, ensalzamiento de las ideologias y
procesos histéricos afines al sistema constitucionalismo, etc.), generé una

deformacion en la percepcion de la naturaleza y evolucién de nuestra cul-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



296 II. DOSSIER

tura mexicana; de donde resulta la visién derrotista a la que gran parte de
los mexicanos adhiere.

A partir de aht, es facil comprender que muchos conciudadanos tengan
una concepcion que se adapta a lo ensefiado por el CMP, maxime cuando
sabemos que nuestro pafs adolece de una educacién 6ptima, debido a las
diversas situaciones socioeconémicas en las que vive la gran mayorfa de
las personas en México.

Es, pues, el CMP directamente responsable de la identidad derrotista
de muchos mexicanos y no algiin sentimiento etéreo o condicién patolégi-

ca inscrita en nuestros genes.
3. Del derrotismo a la metafisica del mexicano

Hemos sefialado reiteradamente en el presente trabajo que el derrotismo
consiste en una actitud de desinterés civico y social de parte de quienes a
él adhieren, desinterés que se manifiesta en la apatia hacia el bien comtin
de nuestro pafs y de quienes nos rodean; desinterés que implica también
la casi exclusiva bisqueda de los intereses puramente personales, lo que
incide también en actitudes y acciones que, directamente, atentan contra
la moral. Asi, la corrupcién en las distintas esferas de la sociedad, el
nepotismo de la clase politica, la falta de profesionalismo en el servicio
publico y una larga lista de taras, vienen a ser un vaivén de vicios sociales
que se producen del ciudadano al servidor piblico (cualquiera que sea su
investidura) y viceversa. Por otra parte, aprovechdndose de ese derrotis-
mo, se denuesta la mitad del pasado y la cultura mexicanos, a la vez que
se ensalza, para beneficio de unos pocos, el indigenismo, que muy poco
ha hecho realmente por los llamados pueblos originarios. Sin embargo, la
simple exposicién de un anélisis fenomenolégico no parece bastar cuando
de derrotismo se trata. El trabajo que nos atafie presenta también una
posible solucién al problema de la identidad derrotista del mexicano que
la padece.

La idea de este ensayo es que la solucién a la identidad derrotista

puede encontrarse en una visién de nuestra identidad a través de la meta-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 297

fisica aristotélico-tomista. La ausencia de autoconocimiento ha permitido
la manipulacién que el Estado Mexicano constitucionalista realiza en la
mente de sus ciudadanos. Por ello, debemos partir del adecuado concepto
de naturaleza de nuestra persona para llegar a una concepcién adecuada
de nuestra identidad. En ese sentido, es necesario dar un primer paso
hacia la distincién de esencia y accidente del pensamiento aristotélico-
tomista que podamos aterrizar a la idea de identidad mexicana.

El punto de partida es el concepto de substancia. Para Aristételes

la substancia (material) se reduce a dos acepciones: es el sujeto dlti-
mo, aquel que ya no es afirmado de ningin otro, y es ademds aquello
que, siendo el individuo tomado en su esencia, es también separable,

es decir, la configuracién o forma de cada ser.'

Aqui, el estagirita afirma que en las realidades materiales (e.g. cada
ser humano), existen dos aspectos que las constituyen. Por una parte, el
sujeto del que no puede decirse més que es ese sujeto; y por otra, las ca-
racteristicas que pueden decirse de ese sujeto o que se refieren a él. Asi,
de Pedro puede decirse que este individuo es Pedro; pero también pueden
expresarse caracterfisticas que lo describen, o0 modos en que se presenta.

El primer aspecto al que se refiere Aristételes es la substancia. Las
caracterfsticas o modos reciben el nombre de accidentes. De la substancia
“lo que primeramente afirmamos (es) la existencia” (Copleston, 2014, p.
97). En cambio, el accidente se predica de la substancia. Es importante

entender que

(para santo Tomés de Aquino) la distincién entre substancia y acci-
dente no es una distincién entre un sustrato incognoscible y modifi-

caciones cognoscibles, sino mds bien entre aquello que existe como

' 11 suit de 1a que la substance se ramene a deux acceptions: c’est le sujet ultime, celui qui n’est

plus affirmé d’aucun autre, et c’est encore ce qui, étant I'individu pris dans son essence, est aussi
séparable, c’est-a-dire la configuration ou forme de chaque étre. Aristote, La Métaphysique, Tome 1,
Librairie Philohophique J. Vrin. Paris, 1981, p. 274. Traduccién propia.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



298 II. DOSSIER

sujeto y aquello que sélo existe como una modificacién del sujeto.
(Copleston, 2014, p. 102).

Es decir, la distincién entre substancia y accidente no es puramente
lingiifstica, sino que es constatable en los hechos de la realidad.

Aplicando los conceptos anteriores a la identidad mexicana tenemos
que es necesario que el mexicano se considere, ante todo, una substancia
individual, a la que su naturaleza le impele a vivir de acuerdo con prin-
cipios éticos que permitan el desarrollo de su pafs, asi como el bienestar
de sus conciudadanos. Recordemos que en el pensamiento aristotélico-
tomista, la relacién entre ser y deber-ser es intrinseca. A partir de ahf
es posible entender que los diferentes accidentes (ideologia, situacién so-
cioeconémica, etc.) no pueden determinar su conducta segtin principios
puramente egoistas, ni bajo las lacras que ya antes hemos sefialado (co-
rrupcién, desinterés, etc.). Bajo esta perspectiva, el mexicano tiene valor
porque es una persona, y no por conceptos puramente accidentales que
del exterior se le quieren imponer.?

Proponer una metafisica del mexicano, significa entendernos como lo
que nuestra realidad dicta que somos: seres humanos a quienes nuestra
naturaleza impone el respeto de nuestra dignidad y la de los demads. Seres
humanos con ideologias, pensamientos y cosmologias diversas, pero que,
independientemente de todo ello, podemos y debemos ser capaces de com-
prender nuestra cultura sin la imposicién del Estado y, sobre todo, capa-
ces de contribuir al desarrollo pleno de nuestro pafs. Lejos de una visién
innovadora y creativa, el pensamiento tomista propone un anélisis de la
realidad que se corresponda con los hechos que estudia. En este sentido,
proponer una visiéon del mexicano como un ser humano con responsabi-
lidades propias de su naturaleza y su situacién en el aqui y ahora, es la
aplicacién mds simple y apropiada de la metafisica aristotélico-tomista al

problema de la identidad nacional.

2 Importa recordar los comerciales televisivos, por ejemplo, que definen a México como un pafs

”

“grande”, “fuerte”, “trabajador”, etcétera.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 299

Conclusién

Los hechos demuestran que muchos mexicanos tienen una visién sesgada
de la constitucién de su identidad. Es claro que muchos conciudadanos
vituperan la parte espafiola de nuestra identidad, criticando a Espafia y
a todo lo que con ella se relaciona, por considerar que la Conquista y
Evangelizacién invadieron “nuestro” pasado. Por otra parte, resulta claro
que muchos mexicanos, también, conviven diariamente con lacras socia-
les entre las que se incluyen la corrupcién, el desinterés social, la falta de
solidaridad para con el préjimo, el nepotismo y un muy extenso etcétera.
Por esos motivos afirmamos que existe en nuestro pafs una real crisis en
la identidad mexicana, que aqui llamamos derrotismo.

Lo que el presente trabajo ha pretendido demostrar es que dicho de-
rrotismo es el resultado directo del mecanismo que el Constitucionalismo
Postrevolucionario Mexicano (CPM) ha puesto en préctica a través de la
educacion oficial, en su intencién de justificar el régimen politico actual,
mismo que dura desde la Revolucién Mexicana y su conclusién inmedia-
ta, la Constitucién de 1917. En ese sentido, no es posible circunscribir
el CMP a un partido politico en particular, si bien el PRI fue el proto-
artifice, sino que todo partido adhiere a dichos fundamentos, en la medida
en que no es posible escapar al Constitucionalismo.

Este ensayo ha tenido la intencién de demostrar que es posible salir
del circulo vicioso instaurado por el CMP a condicién de pensar nuestra
identidad mexicana a la luz de la metafisica aristotélico-tomista, es decir,
tomar conciencia de nuestro lugar como seres de naturaleza humana, cu-
yas responsabilidades se encuentran inscritas en esa misma naturaleza y
que, a partir de esas consideraciones, es posible trascender ideologias y
costumbres en la construccién de un pais que funcione de forma ordenada

y, sobre todo, digna y humana.

Referencias

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



300 II. DOSSIER

Copleston, F. (2014). El pensamiento de santo Tomds. México. Fondo de Cultura
Econémica.

Heers, J. (2006). Lhistoire assassinée. Les piéges de la mémoire. Editions de Pa-
ris.

Olivar, D. (2022). Andlisis critico de las ideologtas del Constitucionalismo Mexi-
cano Postrevolucionario en la constitucion de ciertos rasgos de la identidad
nacional. | Tesis de maestria, Universidad Intercontinental] México.

Paz, O. (2911). El laberinto de la soledad, México, Fondo de Cultura Econémica.

Ramos, S. (2012). El perfil del hombre y la cultura en México. Espasa Libros.

S/A. (1983). México Historico, Ediciones Joma S. A. México.

SEP (1992), Mi libro de Historia de México. Quinto Grado, México, CONALITEG.

SEP (1998), Historia. Sexto grado. México, CONALITEG

Uranga, E. (2013). Andlisis del ser del mexicano vy otros escritos sobre la filosofia
de lo mexicano (1949 - 1952). Seleccion, prélogo y notas de Guillermo Hurta-
do. México, Bonilla Artiga Editores.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025






I1l. ARTEY RELIGION



La influencia neoplatonica de Plotino en

la teologia cristiana de Pseudo Dionisio

Areopagita: la naturaleza del mal

The neoplatonic influence of Plotinus in the

Christian theology of Pseudo Dionysius Areopagite:

the nature of evil

Resumen

El presente articulo explora la rela-
cién entre el neoplatonismo de Ploti-
no y la teologfa cristiana de Pseudo
Dionisio Areopagita, centrando su
atencion en la concepcién del mal en
ambos autores. Plotino entiende el
mal como la ausencia de bien y un
alejamiento progresivo del Uno, sin
considerarlo una sustancia propia.
Pseudo Dionisio adopta esta perspec-
tiva, pero la adapta al marco cris-
tiano, enfatizando la omnipotencia
divina y el mal como una privacién.
A través de un anélisis comparativo,
el texto revela cé6mo Pseudo Dionisio
integra elementos filoséficos neo-
platénicos con principios teolégicos

A. Edmundo Cervantes Espino®

Abstract

The present article explores the rela-
ttonship between Plotinus’s Neopla-
tonism and the Christian theology

of Pseudo-Dionysius the Areopagite,
focusing its attention on the concep-
tton of evil in both authors. Plotinus
understands evil as the absence of
good and a progressive distance from
the One, without considering it as a
substance in itself. Pseudo-Dionysius
adopts this perspective but adapts it to
the Christian framework, emphasiz-
ing divine omnipotence and evil as a
deprivation. Through a comparative
analysis, the text reveals how Pseudo-
Dionysius integrates Neoplatonic
philosophical elements with Christian

* Licenciado y Maestro en Filosoffa por la UNAM,con mencién honorifica y Diploma de aprovecha-
miento por haberse distinguido entre los tres primeros lugares de esa licenciatura en 2012. Obtuvo
la medalla Alfonso Caso por su brillante desempeiio en los estudios de Maestria, en2015. Doctor en
Filosoffa en la Universidad Iberoamericana, con mencién Honorifica, por la tesis El problema de la
interpretacion del otro desde un modelo analdgico-experiencial, enmarcada dentro de las dreas inves-
tigacién de ontologfa, epistemologia, ética y hermenéutica. Es autor de varios articulos en revistas
especializadas arbitradas e indexadas, , entre otros, “La hermenéutica analégica y el giro ontolégico”
enel libro La hermenéutica analégica como propuesta interpretativa en la filosofta vy las ciencias so-
ciales (Torres Asociados, México, 2022),y Sobre el concepto de realidad: un didlogo entre la ciencia

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



304

IIl. ARTE Y RELIGION

cristianos, creando una sintesis que
redefine la naturaleza del mal en tér-
minos metafisicos/teolégicos.

Palabras Clave
Metafisica, Filosoffa, Teologfa, Neo-
platonismo, Ausencia de Bien

theological principles, creating a syn-
thesis that redefines the nature of evil
in metaphysical terms.

Keywords
Metaphysics, Philosophy, Theology,
Neoplatonism, Absence of Good

La filosoffa y la teologfa forman una unidad, y la filosofia
se convierte [...] en la suprema encarnacién
de la sabidurfa en sentido amplio.

Richard Heinzmann, Filosofia de la Edad Media.

| problema de la existencia del mal, indudablemente, ha sido una
constante interrogante en la historia del pensamiento humano, un
tema que interpela tanto a la razén filoséfica como a la fe teol6gi-
ca. Paul Ricoeur, en el ensayo introductorio de su obra intitulada Kl mal.
Un desafio a la filosofta y a la teologta, plantea que el mal no sélo es un
problema ético, que interpela la capacidad del ser humano de discernir
entre el bien y el mal, sino también un enigma metafisico que desborda
las categorias racionales; este doble cardcter del mal lo convierte en un
tema que trasciende disciplinas, reclamando una articulacién entre filo-

soffa y teologfa:

ficcién y la filosofia en el libro Entre realismos (Universidad Iberoamericana, México, 2023). Es
docente de licenciatura en el Departamento de Filosoffa de la Ibero, e y de los Diplomados Historia
de la filosofta y Fflosofta hoy en el Departamento de Educacién Continua.; Es director de la Revista
de la Asociacién de Profesores e Investigadores de dicha universidad. Es docente de licenciatura en
la Direccién Académica de Formacién Integral de la Universidad Andhuac. ORCID: https://orcid.
org/0009-0000-3849-442X

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 305

Los més grandes pensadores de una u otra disciplina coinciden en
reconocer, a veces con sonoros lamentos, que filosoffa y teologia ven
en el mal un desafio sin parangén. Lo importante no es esta confesion,
sino el modo en que este desaffo —incluso este fracaso— es recibido:
¢Jinvitacién a pensar menos, o provocaciéon a pensar més y hasta de

otra manera? (Ricoeur, 2019, p. 21)

En este sentido, la filosoffa, en su vocacién por clarificar conceptos,
hilvanarlos coherentemente entre si y ofrecer una propuesta a algtin pro-
blema dado por la realidad, se enfrenta al mal como un fenémeno que
parece contradecir el orden y la racionalidad del mundo; por otro lado,
la teologfa, anclada en la experiencia de lo sagrado, aborda el mal desde la
paradoja de la coexistencia entre un Ser Omnipotente causante de todo
bien —al ser él la bondad misma— y la presencia del sufrimiento, el
pecado y la muerte en el mundo: “...cémo afirmar de manera conjunta y
sin contradiccién las tres proposiciones siguientes: Dios es todopoderoso;
Dios es absolutamente bueno; sin embargo, el mal existe” (Ricoeur, 2019,
pp- 21-22).

Ahora bien, se ha considerado para la redaccién del presente articu-
lo, que filosofia y teologia se entrelazan profusamente en las reflexiones
realizadas por Plotino, en el siglo I1I, y Pseudo Dionisio Areopagita, entre
los siglos V y VI, al tratar de ofrecer una respuesta sobre la existencia,
naturaleza y génesis del mal, pues ambos pensadores exploran el proble-
ma desde una perspectiva eminentemente metafisica que implica tanto
el dmbito racional —esfera filos6fica— como el espiritual —esfera teo-
légica—. Asf pues, en este articulo se pretende explorar la influencia del
pensamiento neoplaténico de Plotino, expuesto en su obra las Enéadas, en
la teologia mistica cristiana desarrollada por Pseudo Dionisio Areopagita,
en los tratados intitulados Los nombres divinos y La teologta mistica, con-
vergiendo en lo referente a la concepcién sobre lo que el mal es. A través
de un enfoque comparativo, se busca esbozar cémo las ideas plotinianas
sobre el mal, entendido como ausencia de bien y su cardcter no sustan-

cial, son reinterpretadas dentro del marco teolégico cristiano de Pseudo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



306 IIl. ARTE Y RELIGION

Dionisio. A partir de esta exploracién, se busca no sélo enriquecer la com-
prensién sobre la existencia del mal, sino también reflexionar sobre c6mo
la filosoffa y la teologia pueden dialogar para abordar un fenémeno que,
parafraseando a Paul Ricoeur, contintia siendo un escdandalo para la ética

y un enigma para la metafisica.

II

La propuesta filoséfica de Plotino, recogida y esquematizada en nueve
tratados por su discipulo Porfirio, las Enéadas, constituye una de las mds
sublimes formulaciones del pensamiento helenistico tardio, dltima expre-
sién de la Filosoffa Antigua. Su esquema metafisico ofrece una estructura
graduada de todo cuanto existe, id. est., la realidad jerarquizada propuesta
por Plotino explica el origen y orden del universo entero, basado en las
tres hipéstasis —0méoTa01¢— fundamentales, lo Uno, el Nous y el Alma,
siendo éstas los primeros principios esenciales y subyacentes a toda la
realidad.

El Uno ocupa el lugar central en la metafisica de Plotino como el prin-
cipio supremo y origen de todas las cosas, puesto que es el centro del
circulo de lo real, principio del cual proceden —mpdodo¢— y dependen
todas las cosas, pues se encuentra por encima y fuera de todos los seres,
siendo aquello de lo que estdn suspendidas todas las cosas, mientras que
el Uno no lo estd de ninguna. De esta manera, en la Enéada V,4 (7), ti-
tulada De qué manera lo posterior al primero procede del primero: sobre el
Uno, Plotino describe a la primera hipéstasis como absolutamente simple
e inefable, no determinada ni sujeta a ninguna limitacién y anterior in-
cluso al ser y al pensamiento, puesto que trasciende toda categoria y, por
su propia naturaleza, el Uno no posee forma ni cualidad alguna, ya que
cualquier determinacién implicaria una multiplicidad que contradiria su

absoluta unidad y simplicidad:

Ha de darse, en efecto, algo anterior a todas las cosas que sea simple

y esto debe ser distinto de todos los posteriores a él, que subsista en si

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 307

mismo y que no esté mezclado con los provenientes de él, y a su vez,
capaz de estar presente de otro modo a los demds, que sea realmente
uno y no otra cosa y luego uno, atribuirle aun el predicado “uno”, ha
de ser falso, de él no hay “definicién ni ciencia”, de él es de quien se
dice que estd “mds alld de la Esencia”. Porque si no fuera simple,
exento de toda coincidencia y composicién y realmente uno, no serfa

Principio. (Plotino, 2015, V, 4 [7])

El Uno es, pues, causante de todo lo existente, puesto que, sin es-
fuerzo, ni emocién ni volicién, es potencia y principio activo de todas las
cosas, permaneciendo inalterado e intacto en su absoluta plenitud y per-
feccion. Asi, el Uno se comprende como Primer Principio, Primera Fuente
y Causa de todas las cosas, por lo que en él se resuelve la cuestién de la
multiplicidad o pluralidad, pues si las cosas son miltiples, donde hay un
mds y un menos, tiene que haber un méximo, un Uno en grado méaximo,
un Uno puro y esencialmente uno, causa de la unidad participada segtin
la proximidad o lejanfa de las cosas respecto de El, siendo fuente de toda
diversidad sin que él mismo sea parte de dicha diversidad, como afirma
Plotino (2015)en Que los inteligibles no estdn fuera de la inteligencia.

Sobre el bien:

Ya hemos dicho que la reduccién debe finalizar en un uno y en un uno
q y
que sea realmente uno, Y no como las demés cosas, que siendo malti-
ples, son unas por participacién en el Uno; y que hay que tomar lo que
no es uno por participacioén, y no lo que no es mas uno que miltiple; y
que el universo inteligible y la Inteligencia son, s, més unos que las
demads cosas, y nada mds cercano al Uno que estos, pero no son, sin
y

embargo, el Uno puramente uno. (V, 5 [32])

Ahora bien, de lo Uno simple, en el que no habia cosa alguna, brotan
o emanan todas las cosas, siendo lo que viene tras el Uno, la Inteligencia
o Nous, la segunda hipéstasis, que consiste en ser las cosas en sentido
formal, id. est., el Nous plotiniano se entiende como una inteligencia uni-

versal o inteligencia suprema que contiene a todas las infinitas formas o

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 308

ideas, a los arquetipos inteligibles, por lo que no debe confundirse con
una mente individual; es, por el contrario, como expone Plotino (2015) en
Sobre la génesis y el orden de los posteriores al primero, el principio univer-

sal del conocimiento:

[...] precisamente porque ninguna cosa habfa en él, por eso brotan
todas de él, y precisamente para que el Ente exista, por eso él mis-
mo no es Ente, sino Progenitor del Ente. Y ésta es la primera como
procreacién. Porque el Uno, siendo perfecto porque nada busca, nada
posee, nada necesita, se deshordd, por asf decirlo, y esta sobreabun-
dancia suya ha dado origen a otra cosa y ésta, una vez originada,
tornése hacia aquél y se llené y, al mirarlo se convirtié de hecho en
esta Inteligencia. (V. 2, [11])

Asi, el Nous, por un lado, contempla —metaféricamente— a lo Uno
como su causa y fundamento y, por otro, se contempla a si mismo, gene-
rando, de esta manera, la multiplicidad de las ideas, como asevera Plotino
(2015) en Sobre las tres hipdstasts principales: .. .la Inteligencia ve a aquél
y no necesita mas que de aquél. Aquél, en cambio, no necesita de ésta
para nada.” (V, 1 [10]) Se comprende, pues, que la relacién entre el Nous
y lo Uno es de dependencia absoluta, puesto que el Nous deriva su existen-
cia y perfeccién de lo Uno, del mismo modo que una imagen depende de la
luz para ser visible. Sin embargo, el Nous también se diferencia de lo Uno
porque introduce la distincién y la pluralidad, en vista de que esta tltima
es necesaria para la conformacién de la realidad, aunque marcando un

grado menor de perfeccién en comparacién con la absoluta simplicidad

de lo Uno:

[...] la Inteligencia posee ya de por si una especie de conciencia de su
propia potencia, esto es, una especie de conciencia de que es capaz de
generar la Esencia [...] y una especie de conciencia de que la Esencia
es como una porcién de los haberes de aquél. Con ello, la Inteligencia
se vigoriza con ayuda de aquél y encuentra su perfeccién en la Esen-

cia con ayuda de aquél y recibiéndola de aquél. [...] “Este es, pues,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 309

el linaje” de la Inteligencia, linaje digno de la mds pura Inteligencia.
Consiste en que no nacié de ningtn principio més que del primero, y
en que, una vez nacido, generé consigo todos los Seres, toda la Belleza
de las Formas... (V, 1[10])

La tercera hipéstasis, el Alma, que surge como una emanacién del
Nous, constituye el intermediario, vinculo o puente entre el mundo su-
prasensible y el mundo de los sentidos, siendo el Alma Superior la que se
orienta hacia arriba, hacia el Nous, manteniendo contacto con el mundo
inteligible, y el Alma Inferior, que mira hacia abajo, hacia el mundo de la
naturaleza o el mundo material, que tiene a su cuidado los cuerpos sensi-
bles, pues anima a todas las cosas que posean materia, es decir, les otorga

vida, movimiento y ordenamiento:

Al Alma le viene, pues, su entidad de la Inteligencia y su razén en
acto de su visién de la Inteligencia. Porque cuando el Alma pone su
mirada en la Inteligencia, recibe de dentro y como propio lo que pien-
sa y actualiza. Y éstas son las tinicas actividades que hay que con-
siderar como propias del Alma: las intelectivas y las que le vienen
de dentro. Las inferiores, en cambio, provienen de fuera: son eventos
incidentales de un Alma inferior. (Plotino, 2015, V, 1 [10])

Se observa entonces que, el Alma posee una doble funcién, pues, por
un lado, contempla al Nous y participa de las formas inteligibles y, por
otro lado, desciende hacia el mundo sensible, organizdndolo y dandole

forma a la materia:

El Alma, en cambio, no crea permaneciendo, sino que engendra una
imagen tras ponerse en movimiento. Asi que mirando al principio
aquel del que provino, se llena; mas avanzando hacia un movimien-
to diferente y aun contrario engendra como imagen de si misma la
Sensacién y la Naturaleza que vegeta en las plantas. (Pero nada estd
desasido ni desconectado de su antecedente). Y por eso aun el Alma

superior da la impresién de extenderse hasta las plantas. [...] Asf

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



310 IIl. ARTE Y RELIGION

pues, (el Alma) procede desde el comienzo hasta tltimo, de forma
que cada parte se quede siempre en su propio puesto mientras que
la parte engendrada ocupa otro nuevo, el de rango inferior. (Plotino,
2015, V.2 [11])

La relacién entre las tres hipéstasis es primordial para comprender la
propuesta metafisica de Plotino, puesto que cada una de ellas presenta
un grado diferente de realidad, pero todas estdn unidas por una dindmica
de emanacién y participacién. El Uno, como principio supremo, genera al
Nous, que a su vez da lugar al Alma, aunque este proceso no implica una
separacién o una pérdida de unidad, sino una expresién jerdrquica de la
plenitud del Uno. Ahora bien, el movimiento de retorno —émotpopn—
es igualmente importante en la propuesta filoséfica de Plotino, en vista
de que, el Nous y el Alma no sélo emanan del Uno, sino que también
buscan retornar a él y este retorno es una aspiracién hacia la unidad y
la perfeccion, que se logra a través de la contemplacion y la purificacion.
Ahora bien, en el caso del ser humano, este retorno implica un esfuerzo
por trascender las determinaciones del mundo sensible y reconectarse con
el Nous universal y, finalmente, con el Uno, como afirma Plotino (2015) en

Sobre qué son los males y de doénde provienen:

[-..] el alma que es perfecta y se inclina a la inteligencia, permanece
siempre pura y vuelta de espaldas a la materia, y ni mira ni se apro-
xima a todo aquello que es indeterminado, falto de medida y malo.
Permanece, pues, pura, enteramente determinada por la inteligencia.
En cambio, el alma que no permanecié asf, sino que, saliendo de
aquélla, avanz6 como fantasma de aquélla por no ser perfecta ni pri-
maria, colmada de indeterminacién por su carencia, en la medida en
que carece, no ve sino tiniebla y se contagia ya de materia al ver lo

que no ve, tal como decimos que vemos aun la tiniebla. (I, 8, [51])

En este sentido, siguiendo lo afirmado por Plotino (2015), el mal no es

una entidad positiva ni una sustancia que exista por sf misma, sino que es

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 31

concebido como carencia, alejamiento o ausencia de bien, id. est., el mal
no posee una existencia metafisica propia, ya que el principio de la reali-
dad unica y absoluta es el Uno —fuente suprema del Bien—, por lo que,
si el mal existiera como una entidad separada, como una segunda fuente
original contraria al Uno, implicarfa una limitacién del propio Uno y una

contradiccién en la estructura jerarquizada del cosmos:

[-..] puesto que el Bien no existe solo, siguese forzosamente que, en
el proceso de salida originado por €l, o si se prefiere, en ese continuo
descenso y alejamiento, el término final después del cual ya no po-
dria originarse cosa alguna, ése es el mal. Ahora bien, lo siguiente
al Primero existe forzosamente; luego también lo dltimo. Y esto es la

materia, que ya no tiene nada de aquél. Y en esto consiste la forzosi-

dad del mal.” (I, 8, [51])

Asf pues, la materia, siendo un principio no preexistente, puesto que
es originada por el Alma Inferior —iltimo eslabén de la realidad jerar-
quizada plotiniana—, se entiende como indeterminacién absoluta, recep-
tiva de toda forma, inmanente a los cuerpos, incapaz de producir nada vy,
por encontrarse en la dltima escala de los seres, privada de todo bien. De
esta manera, si el universo entero es una emanacién graduada surgida
del Uno y cada nivel de esta jerarquia refleja, en mayor o menor medida,
la perfeccién y unidad del principio supremo, entonces, a medida que se
desciende en esta jerarquia, la participacién en el bien disminuye, lo que
genera un aumento de imperfeccién y, por ende, de mal, comprendiendo
éste como una deficiencia en el grado de participacién de los seres en la

perfeccién y plenitud del Uno, id. est., ausencia de bien:

[...] el mal no estd en cualquier clase de carencia, sino en la total.
Es un hecho al menos que quien carece del bien en poco no es malo,
pues puede incluso ser perfecto al nivel de su propia naturaleza. Pero
cuando se es carente del todo, como lo es la materia, eso es el mal

absoluto sin parte alguna de bien. Y es que la materia ni siquiera

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



312 IIl. ARTE Y RELIGION

posee el ser, como para que pudiera de ese modo tener parte en el
bien, sino que su ser lo es s6lo de nombre, hasta el punto de que se
pueda decir con verdad que su ser es no-ser. La carencia, pues, lleva
consigo el no ser bueno; pero la carencia total, el ser malo, mientras
que una carencia considerable comporta la posibilidad de caer en el

mal [...] (I, 8, [51])

Como afirma Plotino (2015) en Sobre la bajada del alma a los cuerpos,
el mundo sensible, al encontrarse en el nivel mds bajo de esta realidad
jerarquizada, es donde el mal se expresa y evidencia con mucha mayor
claridad; en el caso de las almas humanas individuales y singulares, el
mal surge cuando éstas descienden al mundo sensible y se identifican con
la materia y los deseos corporales, perdiendo su conexién con el Nous

universal y, en tdltima instancia, con el Uno:

[-..] cuando le sobreviene al alma la llamada «pérdida de alas» y su
encadenamiento en las cadenas del cuerpo tras verse privada de la
indemnidad de que gozaba junto al Alma total mientras gobernaba
la regién superior; y esa indemnidad anterior, cuando el alma se re-
montaba, era para ella enteramente mejor. Una vez caida queda, pues,
prisionera, ocupada en sus cadenas y actuando con la sensacién a
causa de que al principio se ve impedida de actuar con la inteligencia.
Y se dice que estd «sepultada» y que estd «en una cueva», pero que
si retorna a la inteleccién se va desligando de las ataduras y ascen-
diendo cuando toma de la reminiscencia el punto de arranque para

contemplar los Seres. (IV, 8 [6])

Plotino (2015) ofrece, pues, una via para superar el mal a través del
alejamiento del mundo sensible y el retorno al bien, id. est., una via mfs-
tica que implica una reorientacién del alma individual hacia su fuente
original, el Uno-Bien, senda mistica que implica una profunda transfor-
macién, eminentemente espiritual, que lleva al alma del sujeto a superar
los apegos mundanos y alcanzar, por medio de la virtud y el perfecciona-

miento moral, la unidad completa con el Uno-Bien:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 313

Porque el objeto del deseo es el bien y el de la evitacién es el mal,
y el bien y el mal son el objeto de la inteleccién y de la sabidurfa,
y esta misma es uno de los bienes. Y, por tanto, tiene que haber un
Bien, y un Bien sin mezcla, |[...] Porque jqué mal podria sucederle
al alma, o0 a qué alma, de no haber entrado en contacto con la natu-
raleza inferior? Ya no habrfa apetitos, ni penas, ni iras ni temores.
Porque los temores son propios del compuesto, por miedo a disolver-

se. (I, 8, [51])

La contemplacién del Nous y la purificacién del alma, por medio de la
vida contemplativa y el desasimiento, son pasos esenciales en este proceso
de retorno a la Uno, que busca restaurar la conexién con el Sumo Bien y

alcanzar la unidad y perfeccién, como asevera Plotino en Sobre el bien o

el Uno:

El alma, pues, que sea fiel a su naturaleza ama a Dios, deseando au-
narse con €l, del mismo modo que una doncella de padre noble ama
con amor noble. [...] el verdadero Amado, con el que podemos incluso
unirnos participando de él y poseyéndolo realmente y no abrazdndolo
por de fuera carnalmente. “Si alguno vio, sabe lo que digo”; sabe que
el alma entonces estd en posesién de una vida distinta, desde el mo-
mento en que se acerca a él y se allega ya a él y participa de él hasta
el punto de darse cuenta, en ese estado, de la presencia del proveedor
de vida verdadera. Y ya no necesita de nada, antes al contrario, les es
preciso despojarse de las demds cosas, quedarse en eso solo y hacerse

eso solo, cercenando el resto. (VI, 9, [9])

I1I

Aunque los escritos de Pseudo Dionisio Areopagita, teélogo sirio de entre
los siglos V' y VI, durante gran parte del Medievo, con la finalidad de otor-
garles autoridad apostélica, fueron erréneamente atribuidos al Dionisio

Areopagita mencionado en los Hechos de los Apdstoles como un discipulo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



314 IIl. ARTE Y RELIGION

convertido por Pablo de Tarso en el Areépago de Atenas' durante el siglo
I, empero, representan uno de los momentos culminantes del pensamiento
neoplaténico cristiano, en los que la tradicién filoséfica griega —especial-
mente la de Plotino, Porfirio y Proclo— se entrelaza arménicamente con
la teologfa cristiana. En este sentido, la aportacién en términos filoséficos/
teol6gicos mds relevante que se pretende resaltar en el presente articulo,
por parte de Pseudo Dionisio Areopagita, es la distincién entre dos pro-
puestas teolégicas, id. est., la via apofitica —d&mopdokw— y la catafd-
tica —katagpatiko¢— en el conocimiento de la Causa Primera; aquella
enfatiza la incapacidad humana de describir adecuadamente, mediante
discursos, conceptos o palabras, lo que el Uno-Bien es, afirmando que lo
divino trasciende toda categoria y lenguaje que provenga de una razén fi-
nita, y ésta, admite la posibilidad de aproximarse al Ser Supremo a través
de afirmaciones positivas. Este equilibrio, proporcién o analogia, expuesto
a lo largo de todo el Corpus dionysiacum con un lenguaje enriquecido de
conceptos derivados del neoplatonismo, entre la senda apofética y la cata-
fatica refleja la tensién inherente en la experiencia de lo divino, en vista de
que, por un lado, Dios es totalmente trascendente y, por otro, se comunica
o relaciona con todo aquello que ha creado de manera inmanente.

Ahora bien, en Los nombres divinos, el tratado mds extenso que se
conserva escrito por Pseudo Dionisio Areopagita, el tedlogo sirio busca
explorar los titulos o nombres atribuidos a Dios en los Sagrados Orédculos,
id. est., en las Escrituras, tales como Uno, Bien, Sabiduria, Poder y Amor,
los cuales no se reducen a ser simples epitetos o descripciones de la di-
vinidad, sino que revelan atributos esenciales de la naturaleza divina de
una manera que es accesible al entendimiento humano, aunque siempre
de manera limitada, parcial y fragmentaria, inscribiéndose pues, dentro
de la tradicién apofitica —enfatizando, no huelga reiterar, la incapacidad

humana de aprehender plenamente la esencia de Dios—, aunque incor-

1 “Y los que se habfan encargado de conducir a Pablo le llevaron hasta Atenas [...] Y tomédndole, le

trajeron al Areépago [...] algunos creyeron y se unieron a él, entre los que también estaban Dionisio,
el del Areépago, y una mujer llamada Ddmaris, y otros con ellos.” (Hechos 17:34)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 315

porando elementos catafdticos” —reconociendo que los nombres divinos,
aunque imperfectos, sirven como medios para una aproximacién progre-
siva al misterio divino—, como afirma en el Capitulo I del mencionado

texto:

Pero ahora, como es accesible a nosotros, usamos sfmbolos apropia-
dos a lo divino, y a partir de éstos nos elevamos luego andlogamente
hasta la simple y unida verdad de las contemplaciones inteligibles,
y tras toda la inteleccién de lo deiforme a nuestro alcance, suspen-
diendo nuestras actividades intelectuales, nos lanzamos segin lo
permitido hacia el rayo supraesencial, en el cual todos los limites
de todos los conocimientos han presubsistido supraindeciblemente,
[rayo] que no es posible ni inteligir, ni decir, ni completar enteramente
de algtin modo, por ser él trascendente a todo y ser supraignoto, no
sélo habiendo tomado de antemano en sf mismo supraesencialmente
las limitaciones, en conjunto y todas, de los conocimientos y poderes
esenciales —pero con todo el poder incircunscripto de todo—, sino
también estando cimentado sobre las inteligencias supracelestiales.
Pues si existen los conocimientos todos de los entes y tienen el limite
en los entes, el que estd mds alld de toda esencia también es trascen-

dente a todo conocimiento. (Libro 1, seccién 4)

Si bien se observa claramente la influencia del neoplatonismo de Plo-
tino en la concepcién jerdrquica de todos los seres y en la idea de que
todo lo que existe emana del Uno, retorna a él y participa, en mayor o
menor medida, de su plenitud en la propuesta teolégica/mistica de Pseudo
Dionisio, no obstante, esta estructura ontolégica/metafisica se reinterpre-
ta en clave cristiana, pues el Uno plotiniano, como principio supremo e

impersonal, que se encuentra mds alld de todo atributo, conocimiento o

2 El término catafético se refiere a una via positiva para abordar la comprensién de lo divino.
Proveniente del griego katagatixds, que significa afirmacion, este enfoque busca describir a Dios a
través de atributos, analogfas y metdforas que afirman ciertas cualidades o caracteristicas. La teolo-
gla catafdtica utiliza el lenguaje humano y conceptos comprensibles para acercarse a la naturaleza de
lo divino, aunque reconociendo que estas descripciones son necesariamente parciales e imperfectas.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



316 IIl. ARTE Y RELIGION

categoria, deviene no tinicamente como Causa Primera y origen de todo
cuanto existe, sino también como Suprema Bondad, id. est., fuente de todo
ser, amoroso y profundamente implicado en la historia de la salvacién de
la humanidad; asf pues, el Uno plotiniano impersonal y abstracto es com-
prendido por Pseudo Dionisio como el Dios personal y amoroso predicado
por Jesus en las Escrituras Griegas.

En este sentido, como expone Pseudo Dionisio (2007) en el Capitulo
1V de Los nombres divinos, la bondad de Dios se manifiesta en la plurali-
dad, jerarquia y complejidad del universo —aunque simultdneamente se
oculta en su trascendencia—, comprendiendo la creacién como expresién
del amor divino que se difunde generosamente hacia todas las criaturas,
id. est., efusion de la bondad de Dios (Tertuliano, 1917, p.45), siendo el
cosmos entero una teofania; Oeopdaveiar, una manifestacion libre y desin-

teresada donada por Dios a todos los seres:

[...] el causante mismo de todo, también, por el amor-erético bello
y bueno hacia todo, a través de la supraabundancia de la bondad
erdtica, llega a estar fuera de si mismo mediante las providencias
hacia todos los entes, y como estd encantado con bondad y amor y
amor-erético, desciende también, desde lo trascendente a todo y que
estd sobre todo, hacia lo que est4 en todo, de acuerdo con la extdtica
potencia supraesencial inseparable de sf misma. Por ello también los
expertos en lo divino lo designan “celoso”, como el amor-erético muy
bueno hacia los entes, y como despertador hacia el celo de su tenden-
cia enamoradora, y como que se muestra a si mismo celoso, para el
cual también las cosas que tienden a El son celables, y como siendo
celables para él los entes objeto de su providencia. Y resumidamente,
lo enamorable es propio de lo bello y bueno y el amor-erético también
estd de antemano cimentado en lo bello y bueno y existe y llega a ser
a través de lo bello y bueno. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro
IV, seccién 13)

Asi, en el Capitulo V de este mismo tratado, Pseudo Dionisio Areo-

pagita explora el sentido, el significado y la trascendencia del nombre

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 317

divino de Bien, comprendiendo que la Bondad no se reduce a una cuali-
dad divina, sino que es la esencia misma de Dios; concepto que, como se
expone en el presente articulo, resuena profundamente con la tradiciéon
neoplaténica, en particular con el término plotiniano de Uno-Bien. Asi,
Pseudo Dionisio expone c6mo el Bien es simultdneamente la causa de
todas las cosas —tanto inteligibles como sensibles—, fuente primordial
de todo ser y conocimiento, pues, aunque el universo esté compuesto por
una infinidad de seres distintos, enfatiza que todos estdn conectados, hil-
vanados o relacionados por su participacién con el Bien divino, en mayor
o menor grado, id. est., proporcionalmente, dependiendo de la lejania o
cercania con respecto a El, reflejando la estructura jerdrquica del cosmos
neoplaténico, donde todas las cosas estdn ordenadas segtin su grado de

participacién en el Bien:

Mas si las divinas inteligencias estdn sobre los demds entes y viven
sobre los otros vivientes e inteligen y conocen sobre sensibilidad y
razén vy, junto a todos los entes, tienden a y participan de lo bello
y bueno, ellas son mds aun, alrededor del Bien, las que participan
abundosamente de Ely, habiendo tornado a partir de El las mas y ma-
yores mercedes, corno también lo racional supraexcede a lo sensible
superdndolo por la abundancia de la razén, también [lo hacen| unos
entes por la sensibilidad y otros por la vida. Y esto es, segin creo,
verdadero, porque las cosas mds participantes del Dios tnico e ilimi-
tado en dones estdn mucho m4s cercanas a El y son mds divinas que

las alejadas. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro V, seccién 3)

Sin embargo, esta participacién no disminuye o minimiza ni fragmenta
al Bien, ya que éste permanece indivisible y trascendente, sin perder su
unidad esencial, lo cual muestra la influencia de Plotino, quien también
sostiene que el Uno-Bien genera todas las cosas mediante un proceso de
emanacion que no afecta su simplicidad ni perfeccién, puesto que Dios, al
donarse, no pierde absolutamente nada en El; en este sentido, la unidad

divina se convierte en el modelo para la unidad y perfeccién de toda la

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



318 IIl. ARTE Y RELIGION

creacion, la cual encuentra su médxima expresién cuando todas las co-
sas vuelven nuevamente a El, movimiento de retorno que es al mismo
tiempo un movimiento de unificacién, fundamento tltimo de la existencia,
idea directamente relacionada con el concepto plotiniano de émotpogr al

Uno-Bien:

En efecto, el Preexistente es principio y perfeccién de los entes: prin-
cipio como “causante”, fin como “aquello por lo que” y “limite” de
todo e “ilimitacién” de toda ilimitacién y limite, por estar supraemi-
nentemente respecto de los opuestos. Pues en el Uno, como muchas
veces ha sido dicho, no sélo tiene de antemano todos los entes sino
que también les dio subsistencia, presente en todos y en todo lugar y
segtin el Uno y lo mismo, y avanzando segin lo mismo, como un todo
sobre todo, y permaneciendo en si mismo y estable y moviéndose, y
sin estabilizarse ni moverse ni tener principio o medio o perfeccién ni
estar en alguno de los entes ni ser uno de los entes (Pseudo Dionisio
Areopagita, 2007, Libro V, seccién 10)

Ahora bien, como se menciona en el Capitulo IV de Los nombres divi-
nos, resulta inevitable enfrentar la paradoja de la existencia del mal en un

universo que procede de un Dios absolutamente bueno:

Sin embargo, podria decir alguien: [...] Y si el mal es a partir de otra
causa, jcudl otra causa tienen los entes contraria al bien? ;Y c6mo
asimismo, habiendo Providencia, existe el mal o realmente nacido o
no abolido, y cémo tiende a él alguno de los entes, contra el bien?
(Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro IV, seccién 18)

De esta manera, el mal, asumiendo una postura que resuena con el
pensamiento de Plotino, no posee una existencia propia ni es una sustan-
cia independiente, sino que se define como una carencia, una desviacién
o una corrupcién del bien, negdndole un estatus ontolégico/metafisico al

mal, puesto que, Pseudo Dionisio, lo relega al dmbito de lo negativo, de la

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 319

privacién e, incluso, de la perversién o degradacién en sentido metafisico,

subrayando la supremacia del Bien como la tnica realidad verdadera:

Efectivamente el mal es contrario al camino y contrario al objetivo y
contrario a la naturaleza y contrario a la causa y contrario al princi-
pio y contrario al fin y contrario al limite y contrario a la voluntad y
contrario a la sustancia. El mal es entonces privacién y defecto y de-
bilidad y asimetrfa y yerro y falto de objetivo y falto de belleza y falto
de vida y falto de inteligencia e irracional e imperfecto y sin cimiento
e incausante e indefinido e infértil e inerte e inactivo e inordinado y
disfmil e ilimitado y oscuro e inesencial, y él no es ente alguno de
ningin modo en ninguna parte. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007,

Libro IV, seccién 13)

Dios, como Causa Suprema de todo cuanto existe, es intrinsecamente
bueno, fundamentalmente bueno, esencialmente bueno y todos los seres
que existen, todas las criaturas del cosmos participan de su bondad en
diversos grados, y es esta participacién lo que fundamenta su propia exis-

tencia:

Y unas cosas participan totalmente del bien, otras estdn mds o me-
nos privadas, otras tienen muy oscurecida la participacién del bien, y
para otras el bien estd presente segtin un remoto eco. Pues si el bien
no estuviese presente proporcionalmente a cada uno, las cosas divini-
simas y venerabilisimas estarfan en el orden de las remotas. (Pseudo
Dionisio Areopagita, 2007, Libro 1V, seccién 20)

El mal, explicita Pseudo Dionisio, no puede emanar de Dios ni tener
su origen en él, ya que esto contradirfa la naturaleza misma de la bondad
divina; por lo tanto, exponiendo una definicién del mal que refleja clara-
mente una tradicién filoséfica que se encuentra en Plotino, se comprende
como aquello que carece de bien o, expresado de forma m4s adecuada,

como aquello que carece de ser

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



320 IIl. ARTE Y RELIGION

[...] todos los entes, en cuanto existen, también son bienes y a partir
del bien, mas en cuanto estdn privados del bien, ni son bienes ni
entes. En las otras propiedades cuales calor o frfo, existen las cosas
calentadas o las enfriadas, y al abandonarlas el calor y el frio, muchos
de los entes quedan imparticipes de vida y de inteligencia. Y Dios
trasciende la esencia y existe supraesencialmente. [...] Y si quitas to-
talmente el bien, ni habra esencia ni vida ni tendencia ni movimiento
ni ninguna otra cosa. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro 1V,

seccién 13)

Asimismo, siguiendo la tradicién neoplaténica y cristiana, Pseudo Dio-
nisio explora también las manifestaciones del mal en el dmbito de los
seres creados, particularmente sobre la existencia de los demonios, los
cuales describe no como entidades con una esencia intrinsecamente ma-
ligna, sino como seres que se han apartado del orden divino. Asf, este
alejamiento voluntario no implica que los demonios posean una esencia
maligna, sino que, en tanto que estdn privados deliberadamente de la
participacion plena en la bondad divina, han degradado su relacién con el

bien, el cual es la base de toda existencia:

Entonces el mal no es ente ni estd el mal en los entes. Pues en ningu-
na parte estd el mal en tanto mal. Y el hecho de que el mal acontezca
no deriva de potencia sino de debilidad. Incluso para los demonios,
que ellos existan no sélo es a partir del bien sino bueno. El mal se da
en ellos a partir de la caida de los propios bienes, y la debilidad acer-
ca de la mismidad y posesién de la perfeccion propia de los dngeles
conveniente a aquéllos es una alteracién. Y tienden al bien en cuanto
tienden al ser y al vivir y al inteligir. Y si no tienden al bien, tienden
a lo no ente. Y esto no es tendencia sino yerro de la tendencia real
(Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro 1V, seccién 34)

Se observa entonces que, el mal surge cuando los seres se apartan de
su fuente divina, proceso de apartamiento que no implica en modo alguno

un acto de creacién, sino de deformacién, de perversién o depravacion, lo

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 321

que refuerza la idea de que el mal es un fenémeno de cardcter parasitario
que depende del bien para existir. No obstante, esta concepcién del mal
incita a las criaturas racionales a reorientarse constantemente hacia el
bien, a buscar su origen en Dios y a participar activamente en el orden
divino, labor que implica superar las ilusiones del mal y afirmar la bondad

fundamental del ser:

Y, resumidamente, el mal, como hemos dicho muchas veces, es de-
bilidad e impotencia y defecto, sea del conocimiento, sea del cono-
cimiento no olvidado o de la fe o de la tendencia o de la energia del
bien. Sin embargo, alguien dirfa: la debilidad no debe ser castigada
sino por el contrario perdonada. Si no estuviese a nuestro alcance el
poder, bien estarfa esta argumentacién. Pero si a partir del Bien, que
da simplemente lo conveniente a todos, segin los Ordculos, tenemos
ese poder, no son elogiables el yerro y distorsién y fuga y caida de
la posesién de los propios bienes a partir del Bien. (Pseudo Dionisio

Areopagita, 2007, Libro 1V, seccién 35)

En este proceso de ascensién al Sumo Bien, la contemplacién y la
unién mistica desempefian un papel crucial, ya que permiten al alma
trascender las determinaciones de la existencia material y participar ple-
namente de la divinidad; experiencia trascendente que es expuesta por
Pseudo Dionisio Areopagita (2002) en un tratado sumamente breve inti-
tulado La teologta mistica, en el que, por medio de un lenguaje profunda-
mente simbdlico, apofético® y adornado de oximoron, se insiste en que el
conocimiento de Dios no se alcanza solamente a través del entendimiento,
sino principalmente mediante el amor y la unificacién con El, requiriendo
un abandono total de las facultades cognoscitivas y un adentrarse en la

oscuridad luminosa de lo divino:

3 El término apofdtico describe una via negativa en teologfa y filosoffa para comprender y hablar de
lo divino. Derivado del griego dmopdokw que significa negacion, este enfoque se centra en describir
a Dios o la realidad trascendente negando todo lo que se puede afirmar de ella. En lugar de definir lo
que es, la teologfa apofética enfatiza lo que no es, reconociendo las limitaciones del lenguaje humano

para capturar la esencia de lo trascendente.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



322 IIl. ARTE Y RELIGION

[-..] con una intensa ejercitacién acerca de los espectdculos misté-
ricos, abandona no sélo las percepciones sensibles sino también las
actividades intelectuales y todo lo sensible e inteligible y todo lo no
existente y existente, y, segtin la aspiracién, sé extendido incognos-
citivamente lo alto, hacia la unién de lo que estd por encima de toda
esencia y conocimiento. Pues con el éxtasis irresistible y purifica-
damente liberado de ti mismo y de todas las cosas, dejando todo y
liberado de todo hacia el supraesencial rayo de la tiniebla divina,
serds conducido a lo alto. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2002, libro

I, seccion I)

Ahora bien, la experiencia mistica descrita por Pseudo Dionisio im-
plica un proceso de purificacién en el que el alma debe despojarse de
todas las imdgenes, conceptos y representaciones que tiene de la Causa
Primera, siendo un despojamiento no meramente intelectual, sino que im-
plica una transformacién profunda del ser del individuo, pues éste debe
abandonar no tnicamente las ideas erréneas sobre Dios, sino también las
correctas, ya que incluso éstas son limitadas y no pueden captar la esen-

cia infinita de lo divino:

Es necesario no sélo establecer y aseverar sobre Ella todas las aser-
ciones de los entes, [...] sino también negarlas todas muy imperiosa-
mente, [...] y no creer que las negaciones estdn contrapuestas a las
afirmaciones, sino que mucho més Ella, que estd por encima de toda
supresion y asercién, estd por encima de las privaciones. (Pseudo Dio-

nisio Areopagita, 2002, libro I, seccién 2)

Sin embargo, este proceso de negacién no es un fin en sf mismo, sino
un medio para preparar al alma para la unién con el Uno-Bien, que tini-
camente puede realizarse en el silencio y la oscuridad de la ignorancia
mistica, el conocer-sin conocer o agnosia, id. est., el estado en el que el
alma, habiendo trascendido todo lo sensible y lo inteligible, se adentra en

la presencia de Dios:

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 323

Y entonces se libera también de las cosas vistas mismas y de las que
ven y se introduce en la niebla realmente misteriosa de la incognos-
cibilidad, segtin la cual [niebla] cierra los ojos a todas las captaciones
cognoscitivas y deviene en lo totalmente intangible e invisible, siendo
todo del Que-estd-mds-alld-de-todo, y de nadie, ni de si mismo ni
de otro, uniéndose de la mejor manera al totalmente Incognoscible,
con la ineficacia de todo conocimiento, y conociendo por encima de
la inteligencia con el no conocer nada. (Pseudo Dionisio Areopagita,
2002, libro I, seccién 2)

Esta niebla supraluminosa es tan intensa que desborda la capacidad
de la visién humana, puesto que los conceptos de neblina y luminosidad
expresan, en paraddjica aunque poética conjuncion, la inefabilidad de la
experiencia mistica, estado en el que el alma no ve a Dios como un objeto
externo, sino que se une a kl en una comunién itima y transformadora,
unién mistica que disuelve las distinciones entre Creador y criatura; em-
pero, esta unién no implica la aniquilacién del alma, sino su plena reali-
zacioén, ya que es en Dios donde encuentra su verdadero ser y su maxima
perfeccién. De esta manera, el alma asciende hacia Dios a través de la
purificacién y la negacion, pero este ascenso no culmina en un punto final,
sino que se convierte en un flujo constante de amor y deseo, describiendo
este movimiento como un éxtasis, en el que el alma sale de si misma para

encontrarse con Dios:

De acuerdo con esto, nosotros rogamos que se produzca la niebla su-
praluminosa y que mediante in-mirada e in-conocimiento veamos y
conozcamos a Quien estd por encima de contemplacién y conocimien-
to, por el mismo no ver y no conocer -pues esto es el realmente ver y
conocer-, y alabemos con himnos, supraesencialmente, al Supraesen-
cial, mediante la supresién de todos los entes, como los que hacen
una estatua natural-en-si quitdndole todos los impedimentos que se
sobreafiaden a la pura contemplacién de lo oculto y con la sola supre-
sién manifiestan en ella misma la belleza ocultada. (Pseudo Dionisio
Areopagita, 2002, libro 1)

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



324 IIl. ARTE Y RELIGION

v

La relacién entre el neoplatonismo de Plotino y la teologia cristiana de
Pseudo Dionisio Areopagita es un tema de gran profundidad y riqueza
filoséfica y teolégica, puesto que, ambos pensadores, aunque separados
por varios siglos y contextos culturales, comparten una visién jerdrquica
de la realidad que emana de un principio supremo y busca retornar a él,
por lo tanto, es posible observar cémo las ideas de Plotino influyeron pro-
fusamente en Pseudo Dionisio, quien las adapté y reinterpreté dentro de
un marco cristiano, integrando la filosofia griega con la teologia cristiana;
esta integracién, empero, se manifiesta de manera particular en sus con-
cepciones del mal y en sus descripciones de la experiencia mistica.

Ast, Pseudo Dionisio identifica a Dios con el Bien, siguiendo la tradi-
ci6n plotiniana del Uno-Bien, expresandose la bondad de Dios en la crea-
ci6n, manifestacién de su amor y generosidad y, asimismo, todos los seres
participan en mayor o menor medida de esta bondad, dependiendo de su
cercanfa o lejanfa respecto a Dios. Al igual que Plotino, Pseudo Dionisio
concibe el mal como una carencia de bien, una desviacién o corrupcién
del orden divino, no como una entidad independiente, puesto que el mal
surge cuando los seres se apartan de su fuente divina, corrompiendo su
relacién con el bien y, aunque la concepcién del mal en ambos autores
es, por tanto, similar en muchos aspectos, hay diferencias importantes.
En vista de que, Plotino, desde una perspectiva més filoséfica, se centra
en la estructura jerdrquica de la realidad y en c6mo el mal surge como
consecuencia de la distancia respecto al Uno; Pseudo Dionisio, en cambio,
integra esta visi6n en un marco teol6gico cristiano, presentando el mal
como una consecuencia del pecado y de la caida de los seres creados, id.
est., el mal no es sélo una carencia metaffsica, sino también una realidad
moral que afecta la relacién entre Dios y sus criaturas.

Ahora bien, en cuanto a la experiencia mistica, tanto Plotino como
Pseudo Dionisio describen un proceso de ascenso hacia el principio su-
premo, que implica purificacién, contemplaciéon y unién. Para Plotino,

este proceso culmina en la unién con el Uno, un estado de simplicidad y

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



LA INFLUENCIA NEOPLATONICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGIA CRISTIANA. . 325

perfeccién absoluta que trasciende todo ser y pensamiento; por su parte,
Pseudo Dionisio describe la unién mistica con Dios como un encuentro
fntimo y transformador, en el que el alma se sumerge en la niebla supralu-
minosa de lo divino, experiencia que no es sélo intelectual, sino también
afectiva, basada en el amor y el deseo de unién con Dios. Aunque ambos
autores comparten una visién similar de la experiencia mistica, hay dife-
rencias significativas en cémo la describen, puesto que, Plotino enfatiza la
trascendencia del Uno y la necesidad de superar todo conocimiento sen-
sible e intelectual para alcanzar la unién, y, Pseudo Dionisio, en cambio,
integra esta visién en un marco teolégico cristiano, presentando la unién
mistica como un encuentro personal, de amor, de donacién e fntimo con

Dios, que es a la vez trascendente e inmanente.

Referencias

Ricoeur, P. (2019). El mal. Un desafio a la filosofia y a la teologia, Buenos Aires,
Amorrortu.

Plotino (2015). Enéada, Madrid, Gredos.

Pseudo Dionisio Areopagita (2002), Obras completas. La teologia mistica. Ma-
drid. BAC

Pseudo Dionisio Areopagita (2007), Los nombres divinos. Madrid. Losada.

Tertuliano (1979). Contra Marcién en Fernandez, Clemente, Los fildsofos medie-

vales I, seleccion de textos, Biblioteca de Autores Cristianos.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025






Permanencias y transformaciones en

la religiosidad popular de los habitantes

de Chimborazo, Ecuador

Permanences and transformations in the popular

religiousness of the inhabitants of Chimborazo,

Ecuador

Resumen

En este articulo se reflexiona acerca
de aquellas ideas y précticas religio-
sas de los habitantes de Chimborazo
que han permanecido a través tanto
del tiempo como de una historia que
no ha sido fécil para ellos. Sometidos
a autoridades eclesidsticas y civiles
desde los tiempos de la Colonia hasta
nuestros dfas, esas prdcticas y creen-
cias se han visto con recelo y, muchas
de ellas, han sido perseguidas y
prohibidas; pero, aun asf, se han con-
servado hasta nuestros dfas, algunas
de manera explicita, otras con mayor
reserva y, otras, en la clandestinidad.
Estédn en juego simbolos, ritos, ideas
y prdcticas religiosas propias de la re-
ligién andina que se conserva en todo

Luis Fernando Botero Villegas®
Abstract

This paper reflects on those ideas
and religious practices of the in-
habitants of Chimborazo that have
remained through both time and a
history that has not been easy for
them. Subjected to ecclesiastical and
cwil authorities from Colonial times
to the present day, these practices
and beliefs have been viewed with
suspicion and many of them have
been persecuted and prohibited; but,
even so, they have been preserved

to this day, some explicitly, others
with greater secrecy, and others in
hiding. At stake are symbols, rites,
ideas and religious practices typi-
cal of the Andean religion that is
preserved throughout the provincial

* Medellin (Colombia) 1951. Estudios de Antropologfa en la Universidad de Antioquia (Medellin),
Licenciatura en Ciencias Humanas y Religiosas con especialidad en Antropologia Aplicada (Universi-
dad Técnica Particular de Loja, Ecuador), Maestria en Antropologfa (FLACSO-Sede Quito, Ecuador),
Doctorado en Antropologia Social (Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social-CIESAS Occidente, Guadalajara, México). Estancia de posdoctorado en CIESAS, 1990-2000.
Docente, investigador, asesor de proyectos educativos y culturales, Diécesis de Riobamba, Ecuador.
E-mail: lfboterov@hotmail.com

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



328

IIl. ARTE Y RELIGION

el territorio provincial y que, poco o
nada, se sabe sobre ellas porque se
han mantenido escondidas evitando
el asedio de autoridades religiosas
oficiales de la Iglesia catélica, e inclu-
sive de los investigadores sociales. El
articulo muestra c6mo, pese a estos
intentos por purificar y cristianizar
esa vida religiosa de las comunidades
andinas, indigenas o mestizas, la reli-
gién y la llamada religiosidad popular,
siguen gozando de buena salud. No
son solo tradiciones en el sentido que
siempre se ha utilizado, como algo
que se arrastra sin saber muy bien
por qué, sino verdaderas practicas
que han demostrado su pleno sentido
e importancia para el vivir de las co-
munidades empefiadas en mantener y
reproducir su cultura e identidad. La
religiosidad popular es, como sefala-
mos en el trabajo, un fenémeno social
total en el sentido de que, a partir de
su estudio por medio de las ciencias
sociales, podemos aproximarnos no
solo a la “cuesti6n religiosa” sino a
otros aspectos importantes que sirven
para rastrear y plantear hipétesis que
lleven a conocer e interpretar no solo
la sociedad que se estudia sino, de
modo igual, a otras sociedades, ya
sean agrarias o urbanas. Reconoce-
mos que ha habido transformaciones
e incluso rupturas con el pasado, pero
es aquf donde la cultura interviene
para establecer lo que conviene o no
al grupo, cudles son las adaptaciones
que deben darse, o cudles elementos
y componentes deben ser cambiados
por otros a través de procesos propios
de la transculturacion a la que estén

territory and that little or nothing is
known about them because they have
remained hidden avoiding the siege
of official religious authorities of
the Church. Catholic, and even from
social researchers. The article shows
how, despite these attempts to purtfy
and Christianize the religious life of
the Andean, indigenous or mestizo
communities, religion and the so-
called popular religiosity continue

to enjoy good health. They are not
Just traditions in the sense that they
have always been used, as something
that drags on without really knowing
why, but true practices that have
demonstrated their full meaning
and importance for the lives of com-
munities committed to maintaining
and reproducing their culture and
identity. Popular religiosity is, as
we pointed out in the work, a total
soctal phenomenon in the sense that,
from its study through the social
sciences, we can approach not only
the “religious question” but also
other important aspects that serve

to trace and propose hypotheses that
lead to know and interpret not only
the soctety that is studied but, in the
same way, other socteties, whether
agrartan or urban. We recognize that
there have been transformations and
even breaks with the past, but this

is where culture intervenes to esta-
blish what is convenient or not for
the group, what are the adaptations
that must be made, or what elements
and components must be changed
by others through processes of accul-
turation to which societies that are

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 329

sometidas las sociedades que se en- quite frequently in asymmetrical and
cuentran con bastante frecuencia en conflicting relationships are subjec-
relaciones asimétricas y en conflicto. ted.

Palabras clave Keywords

Tradiciones, costumbres religiosas, Traditions, religious customs, parties,
fiestas, creencias, fenémeno social total beliefs, total social phenomenon

espués de todo lo que se ha escrito y expuesto hasta ahora sobre
el tema, pienso que es el momento oportuno para introducir este
concepto tan difundido, pero, a la vez, tan desconocido: la reli-
giosidad o la religién popular. La religiosidad popular debe ser entendida,
seglin Ameigeiras (2008: 465-468), como un fenémeno que aparece inti-
mamente relacionado con la vida cotidiana de los sectores populares de la
sociedad y se manifiesta en forma individual o colectiva. Rasgo esencial

de esta religiosidad es que

no estd sujeta a controles institucionales, que crece y se reproduce con
independencia de las jerarquias eclesidsticas o estructuras religiosas.
Asf desde advocaciones a santos, pasando por cultos populares y re-
conocimientos a las d4nimas o apelaciones a distintas entidades espi-
rituales, nos encontramos con un amplio espectro de manifestaciones

de cardcter religioso y magico-religioso.

Y, en otro lugar

Més que responder a “normas” preestablecidas o a controles y/o per-
tenencias institucionales, se corresponde con una actitud profunda-
mente vital y existencial donde se recomponen legados y apreciacio-
nes a partir de una singular perspectiva de lo sagrado. Estamos asf
frente a distintas formas y modalidades que los sectores populares

tienen de asumir y manifestar lo religioso, una de cuyas consecuen-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



330 IIl. ARTE Y RELIGION

cias m4s relevantes se vincula precisamente con su apreciacién res-

pecto al pluralismo religioso. (Ameigeiras, 2008: 25)

Por su parte, el término “religiosidad”, segiin Navarrete (2016: 206),
“hace referencia a una préctica y esmero en cumplir las obligaciones reli-
giosas” y es, a su vez, “la religion de los sujetos de los sectores populares”.

Ya sea gracias a la intervencién directa de los creyentes o
mediante los llamadosespecialistas sagrados, o especialistas rituales, se
realizan una serie de comportamientos, acciones y précticas religiosas
que son el resultado de componentes histéricos, sociales y culturales pro-
pios. Para Ameigeiras (2008) y otros, entonces, la “religiosidad popular”
es el conjunto de “creencias, gestos, ritos y comportamientos” mediante
los cuales los sectores populares de la sociedad manifiestan su manera
particular de entender y vivir aquello que trasciende el mundo de lo co-
tidiano y ordinario considerdndolo como sagrado. Esto tiene que ver con
“la relevancia de matrices culturales y de légicas diferenciales desde las
cuales se despliega una cosmovision donde lo sobrenatural es percibido
como una dimension presente en la realidad.” (p. 466; mias las cursivas).

El tiempo y el espacio son, entonces, sacralizados: el tiempo profano
y el espacio profano, por medio de ritos ancestrales, se convierten en algo
consagrado y propicio para recibir los beneficios de aquellos seres que,
de otra manera, no se manifestarian para intervenir positivamente en las
vidas de quienes los invocan.

La religiosidad o religién popular puede ser, entonces, considerada
como la religién o religiones “que el pueblo construye partir de su pecu-
liar experiencia de lo sagrado”. En este sentido, habria que tener en cuen-
ta una singular constitucién de la experiencia de lo sagrado a partir de
tradiciones religiosas indigenas a las cuales habria que afiadir, asimis-
mo, tradiciones provenientes de Espafia;' pero a las anteriores habria que
agregar también una serie de creencias provenientes de elementos sim-

bélicos nuevos, si bien, tendrian poca influencia a la hora de considerar

" De hecho, para Broda (2009: 282), tanto la religiosidad popular como el sincretismo que la acom-

pana y la nutre se gestaron en la Colonia.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 331

todos aquellos agregados que tenga el fenémeno de la religiosidad popular

en su conjunto. Como afirma Ameigeiras (2008):

la religiosidad popular ratifica la relevancia del flujo y la circulacién
de los universos simbélicos religiosos en contexto de fuerte mesti-
zacioén e hibridacién cultural. Hacer referencia hoy a la religiosidad
popular latinoamericana implica entonces tener en cuenta tanto los
cultos y devociones populares como las manifestaciones religiosas de

los pueblos originarios. (p. 467; las cursivas son mias)

Sin embargo, aunque se coloque la etiqueta de popular, la experien-
cia nos dice que no son solo los sectores populares los que se remiten a
este tipo de précticas. En diversos actos: procesiones, romerfas, limpias,
curaciones, exvotos..., encontramos, asimismo, personas de otras clases
sociales diferentes a las llamadas populares. Autoridades estatales, fun-
cionarios, empleados y un sinniimero de personas de clase media y alta,
buscan a aquellos considerados como especialistas que pueden decirles
algo acerca del futuro, del destino, del amor esquivo o para que interprete
sus suefios o premoniciones (Vargas, 1994).

Esto, a mi modo de ver, tiene que ver con lo que Lévi-Strauss denomi-
naba como “pensamiento salvaje”, es decir, la estructura mental del hom-
bre es una sola, no hay diferenciacién en cuanto a lo que se posee como
capacidad de pensar o capacidad mental. Hay una proclividad a catalogar
lo popular como inferior y colocar en un lugar “superior” otros modos de
pensar y de actuar mds elaborados o “cultos”.

América Latina, a lo largo y ancho de su geografia, estd colmada de
ingredientes religiosos, sean populares o no, desde la llegada de los espa-
fioles, fueran estos curas doctrineros, funcionarios o encomenderos. Cada
grupo trafa sus propias visiones y prdcticas sobre Dios, de las innume-
rables virgenes y de la todavia més ingente cantidad de santos y santas.
Ademds, judios y moros, asentados durante siglos en la peninsula Ibérica,

debieron haber influido de algiin modo en el carécter religioso de los es-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



332 IIl. ARTE Y RELIGION

pafioles, en la asimilacién de muchas ideas y creencias y en el ejercicio de
ritos y celebraciones.

Por esto mismo, pienso que hay que establecer la diferencia entre reli-
gi6n andina y religiosidad popular en el mundo andino. La religién de los
indigenas de los Andes pervive pese a las persecuciones y prohibiciones.
La religiosidad o catolicismo popular es esa superposicién sincretismo
o mezcla que se ha establecido histéricamente desde la época colonial
cuando estas religiones entraron en contacto y en conflicto. Pero, la re-
ligién “espafiola”, era en si misma un cimulo de agregados de diversas
formas religiosas que interactuaban y se interrelacionaban en esa época.
No fue, en otras palabras, un catolicismo puro, como sostienen algunos a
la ligera, lo que llegé a través de los curas doctrineros y mucho menos de
las autoridades y encomenderos espafioles. El “indio”, cosificado y ho-
mogeneizado, entonces, recibe diferentes formas e ideas religiosas con
la etiqueta comiin de religién catdlica oficial o, como se decfa, “la santa
fe catélica”. La diversidad de fiestas, de autos sacramentales, de técnicas
utilizadas —pintura, teatro, cuadros vivos...— para cristianizar y erra-
dicar las “supersticiones”, sentaron las bases de ese catolicismo popular
que tenemos en la actualidad en las poblaciones tanto indigenas como
mestizas de la Provincia.

Ahora bien, hay un debate en cuanto a la manera de c6mo hacer men-
cién de este fenomeno. Para las instituciones eclesidsticas sean catélicas
o protestantes, el término adecuado es el de religiosidad popular, porque
asf se diferencia notablemente de lo que es la religion oficial; aquella
serie de creencias y de rituales aprobados por las autoridades religiosas.
En este sentido, la religiosidad popular es considerada como algo que
debe ser transformado o purificado porque, si bien contiene algunas ideas
ortodoxas o correctas también posee un numeroso contenido de lo que se

consideran supersticiones.? Para otros, en cambio, el término mds apropia-

% Las supersticiones son aquellas creencias y précticas que han sobrevivido —superstes,
supérstite=sobreviviente— desde tiempos remotos y que, se supone, ya deberfan haber desaparecido
en nuestros dfas. Esta es una idea propia del darwinismo cultural o evolucionismo social que consi-

dera por periodos la transicién del salvajismo a la civilizacién pasando por la barbarie. Sin embargo,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 333

do para describir y entender este fenémeno serfa el dereligion, es decir,
darle un estatuto de mayor reconocimiento y respeto.

Sin embargo, mientras que la religién oficial considera de gran impor-
tancia la ensefianza y aprendizaje de la ortodoxia a través de la cateque-
sis, del conocimiento y estudio de la Biblia a partir de criterios estableci-
dos por el magisterio de la Iglesia, de una préctica liturgia que debe ser
desarrollada desde los rituales oficiales de la institucién eclesidstica,
la religiosidad popular o catolicismo popular, que es explicito, se centra
en practicas rituales y en la forma de crear y mantener una relaciéon ar-
moniosa, benéfica y regular con aquellos seres sagrados o sobrenaturales
que median o intervienen en los ciclos reproductivos de la tierra y de los
animales; o, en el caso de los habitantes de los centros urbanos venidos
de ambientes rurales, sus actividades laborales o comerciales se vean re-
compensadas también. Las festividades, procesiones, romerfas, novenas,

3

“mandas”,® exvotos®... son algunas de las formas concretas utilizadas

para conservar la amistad de esos seres sobrenaturales, entre los cuales,

obviamente, se incluye a Dios, a la Virgen, a Jests y a los santos.

La “religiosidad popular”, sefiala Gémez Arzapalo (2011), y la “re-
ligién oficial” son términos que —desde la antropologia— tratan de

desentrafiar las 16gicas operantes en uno y otro lado.

para otros el término mds apropiado para describir y entender el fenémeno serfa el de religion, es
decir, darle un estatuto “mayor” reconocimiento y respeto.

* Las mandas son promesas de fe; una especie de negociacién con los santos o con la Virgen por
medio de la cual se intercambia un milagro o un favor por un sacrificio o por una devocién: novena,
peregrinacion...

' Los exvotos son ofrendas que se hacen a los seres sagrados —Virgen, santos, “Papito Dios”...—
como accién de gracias —placas con nombres propios en algin lugar de culto, cruces, cuadros,
imégenes de bulto...— o, asimismo, para pedir un favor —lanas de animales, cabellos de personas,
velas... “El exvolo es una expresion religiosa de devocién popular. En este sentido, ‘un exvoto es un
acto de devocién personal, realizado para ser visto por los demés. Tiene por objetivo comunicar a
otros fieles cémo la intervencion sobrenatural favorecié a una persona; representa la relacién privile-
giada que unié a ésta con Cristo, la Virgen o algtin santo’ (Luque Agraz et al. 2000: 39). La persona
devota lo lleva a la iglesia o lo mantiene en su dmbito de vida cotidiana, como un altar casero, pero
en todo caso se valora como testimonio fehaciente de agradecimiento a un santo, a Cristo o a la virgen
por un favor recibido, lo cual es interpretado por los creyentes como un verdadero milagro.” (Judrez
y Gémez Arzapalo, 2016: 280-281).

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



334 IIl. ARTE Y RELIGION

Desde el seno de la antropologia, la religiosidad popular nece-
sariamente tiene que entenderse desde la particularidad cultural e
histérica que la origina, es decir, no existe una religiosidad popular
“omniabarcante” que dé cuenta de los fenémenos religiosos populares
de todos los lugares. Mds bien, la religiosidad popular tiene siempre
un referente doméstico, es en la particularidad de la historia de un
determinado pueblo, barrio o colonia donde es posible describir los
fenémenos religiosos populares significativos a esa poblacién desde la

singularidadde los procesos que la conforman (p. 313).

Segun esto, puede hablarse de una relacién dialéctica entre la reli-
giosidad popular y la religién oficial y, aunque hay evidentemente un dis-
tanciamiento entre ambas, no llega a darse una ruptura; asimismo, pese a
que se dé un cierto acercamiento entre ambas, no se unifican por cuanto,
afirma Gémez Arzapalo (2011), no se logra nunca “unificar sus proyec-
tos. Esto dltimo hay que destacarlo, pues tenemos que considerar que la
religiosidad popular tiene su propio proyecto, diferente al de la religién
hegeménica” (p. 314).

Desde la antropologia, entonces, el estudio de la religiosidad popular
puede aportar al menos dos aspectos importantes: por un lado, “enten-
der la cosmovisién de ‘los de abajo’, en la estratificacion social” y, por
otro, “el entramado cultural donde se inserta un grupo humano especifico,
iluminando de manera especial las relaciones de poder en juego en ese
entramado”. (p. 314).

Si bien esto es cierto, lo es solo en parte por lo que argumentdbamos
antes: la religiosidad popular tiene que ver con “los de “abajo”, pero no
solo con ellos, “los de arriba” también participan de ello. Las principales
manifestaciones de religiosidad popular en la ciudad de Riobamba, no en
los ambientes rurales, son las de los pases del nifio durante la novenas y
celebracién de la Navidad y la de la procesion del Sefior del Buen Suceso.

Son los empresarios, los industriales y los banqueros, asi como las
autoridades politicas quienes encabezan y organizan estas grandes, nutri-

das, fastuosas y costosas celebraciones. Que participa la gente del pueblo,

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 335

sf, pero los que hacen posible esto son las clases altas de la ciudad y de
la Provincia.

Por supuesto, hay pases del nifio mucho més modestos que se realizan
en la periferia de la ciudad, pero la procesién anual del Sefior del Buen
Suceso, solo ese realiza por las principales calles de Riobamba. Ya esto
no recibiria el nombre de religiosidad popular, aunque las manifestacio-
nes de estas prdcticas religiosas se identifican con ella.

Para Giménez (1978, citado por Gémez Arzapalo 2011) hay que tomar
en cuenta al menos dos aspectos importantes para el estudio de la reli-
giosidad popular: primero, el aspecto socio-cultural ya que existe una im-
portante relacién entre los estratos populares marginados y la religiosidad
popular por cuanto es en el campo, en los suburbios y en las zonas urba-
nas populares donde florece la religiosidad popular; segundo, la cuestién
histérica, en el sentido de que la religiosidad popular es el resultado del
cruce de las religiones precolombinas con el catolicismo espafiol. La reli-
giosidad popular, entonces, no es un subproducto o excrecencia de la reli-
gién oficial; no es, tampoco, una religién impura que es preciso purificar
desde la ortodoxia. Las creencias y pricticas prehispdnicas se mezclaron
con las creencias y précticas traidas e impuestas por los misioneros y fun-
cionarios espafioles. En este sentido, la religiosidad popular tiene poco o
nada que ver con las reformas impulsadas por el Vaticano 1. Existe una
mentalidad que se origina y permanece con no muchos cambios, desde el
momento del contacto entre indigenas y espafioles.

El carnaval andino, al que se le ha dado en llamar Pawkar Raymi,
puede ser un buen ejemplo de ello (Botero Villegas 2016); asimismo el
“pase del Nifio” u otras manifestaciones religiosas —procesiones, rome-
rias, peregrinaciones... que, muy probablemente, hayan tenido su origen
en actos religiosos, los autos de fe y los autos sacramentales, por ejemplo,
tan comunes en la época colonial.

Otro elemento importante, con el cual estamos completamente de
acuerdo, y que resalta Gémez Arzapalo (2011: 315) es el hecho de que la
religiosidad popular tiene su lugar de origen en los “sectores populares

y étnicos que son sujetos de dominacién”, y es alli donde se desarrollan

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



336 IIl. ARTE Y RELIGION

rituales y précticas religiosas que no muestran ningtn vinculo, al menos
explicito, con la religién oficial.

En esa relacién dialéctica entre religién oficial y religiosidad popular se
da un proceso de resignificacién de elementos oficiales para incorporarlos
en lo que pudiera llamarse una matriz popular; de hecho, “aunque algunos
stmbolos se compartan, no se comparten los significados, tal puede ser el
caso de la cruz y las imdgenes de cristos, virgenes y santos”. (p. 315).

En la base de lo especifico de la religiosidad popular encontramos
procesos histéricos en los cuales las relaciones establecidas entre las di-
versas experiencias e interpretaciones de lo sagrado obedecen a socieda-
des con culturas y cosmovisiones distintas dando lugar a sincretismos de
dificil cambio o remocién.

A este respecto, Sudrez (2013: 223-224) sefiala:

En las distintas experiencias (...) se pueden observar dos patrones
comunes: la distancia con las estructuras eclesiales —o un proce-
so de negociacién que delimita las fronteras de su participacién— y
la eficacia de la devocién en la vida diaria que permite resolver in-
quietudes y problemas personales (desde la salud hasta las relacio-
nes afectivas), haciendo jugar en ello mdltiples formas del imaginario

rural (suefios, apariciones, cambio de peso de la imagen, etcétera).

La religion oficial, partiendo de la ortodoxia doctrinal y litdrgica, ha
encontrado serias dificultades en el intento de depurar o de purificar la
religiosidad popular. A través de la catequesis o de la evangelizacion, y
desde los afios siguientes al Vaticano 11 (1962-1965), se ha procurado,
utilizando medios como el Catecismo de la Iglesia Catélica y diferentes
textos del magisterio de la Iglesia catdlica, interesarse en la manera como

se conciben y se vive, por ejemplo, la experiencia sacramental.®

> Si bien el sociélogo Ameigeiras (2008:55-63) y otros estudiosos abordan el tema del pentecos-

talismo evangélico en profundidad y en el sentido que aqui estamos tratando en relacién con la
religiosidad popular, serfa necesario otro espacio para llevar a cabo esta discusién.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 337

Sin embargo, més alld de la ereccién del templo, los encomenderos,
por ley, debian, ademads, financiar todos los objetos destinados al culto y
la manutencién del cura doctrinero.

(-..)mando que cualquier persona que tuviere indios de Repartimiento,’
que sean de dos mil arriba, tenga en el pueblo o pueblos de ellos un
clérigo o otro religioso para que los instruya en las cosas de nuestra
santa fe, e les prohiba sus ritos e ceremontas antiguas... e que si, pu-
diéndolo haber, no lo tuviere, pierda asimismo los dichos indios. Y en
caso de no ser posible conseguir un sacerdote, el Encomendero estaba
obligado a proveer de “alguna persona lega, de buena edad vy vida y
ejemplo para que los instruya vy ensefie en la vida y doctrina cristiana,

y los haga ir a la iglesia, v aconseje a vivir virtuosamente”. (G6émez
Hoyos 1945: 152-153, mias las cursivas)

Hace un par de décadas, la preocupacién de la Iglesia oficial se centré
en los santuarios dedicados a diferentes advocaciones de santos, de la Vir-
gen o de Cristo; muchos planes, proyectos y materiales de evangelizacién
se destinaron para tratar de “purificar” las actividades que realizaban
los romeriantes o visitantes de los diversos santuarios a lo largo y ancho
de América Latina. Después de varios afios y de muchos esfuerzos, estas
tareas fueron practicamente abandonadas al constatarse que habfan te-
nido muy poco o ningtin éxito. Encontramos la razén precisamente en lo
que hemos venido reflexionando desde el principio, estas mentalidades,
estas formas de pensar son producto de procesos histéricos de largo alcan-
ce y son dificiles de remover por cuanto encontramos contenidos, ideas,
creencias y préacticas que tienen que ver con la reproduccién de la vida.
Las personas que producen, reproducen y viven esa llamada religiosidad
popular, no estdn dispuestas a arriesgarse abandonando aquello en lo que
han creido “todo un siempre”, y prefieren continuar haciendo lo mismo
que tradicionalmente han venido realizando y no arriesgarse a experi-

mentar con algo que no conocen atn. Segin citaba mds arriba a Sudrez

° En encomienda.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



338 IIl. ARTE Y RELIGION

ysu testimonio etnogréfico: “refuerzan la experiencia como mecanismo de
comprobacion de las creencias”. (2013: 222)

Es importante saber que los referentes de las miltiples manifestacio-
nes de la religiosidad popular: procesiones, pases del Nifio, peregrina-
ciones, romerfas, exvotos, ritos de intensificacién... es precisamente la
regeneracién de la vida. El culto rendido a los seres sobrenaturales no
tiene sentido en sf mismo, es decir, en una accién litirgica en si misma; lo
que busca es que las condiciones necesarias para producir y reproducir la
vida no se detengan, sino que, por el contrario, continden.

Lo podemos ver al analizar aquellas representaciones gréficas de los
ciclos de vida que son los calendarios agro-festivos, agro-rituales o muyuy
wata, elaborados recientemente (Guilcamaigua y Chancusig, 2011). Si nos
fijamos en los testimonios que presentaremos a continuacién, veremos las
diferentes précticas rituales que se llevan a cabo durante todo el afio y
en las diversas estaciones para lograr los beneficios de aquellos seres a

quienes se acude.

—  Enero, época de lluvia, “NACE LAS PAPAS A LOS 45 DIAS DE SEM-
BRAR”, “CANTO EN LAGUNA DE FICHIRON".7

—  “ROMERIA AL SENOR DE LA MISERICORDIA DE PALMIRA” en
la estacién de lluvias en febrero cuando se estdn dando las primeras
papas y habas;

—  “LA CAMINATA AL SENOR DE LA AGONIA DE PUNIN LLEVAN-
DO FLORES DE GRANOS A LA CHACRA?”, durante las lluvias del
mes de marzo cuando empiezan a florecer los productos y “LLAS MUJE-
RES NO ENTRAR, CHACRA COJE LANCHA”;

—  “ORACION DE AGRA[DECIMIENTO] A PACHAMAMA, en el mes
de abril, época de lluvias, cuando “COMIENZA COSECHA DE HA-
BAS VERDES™;

—  durante el mes de mayo, todavia llueve y “APARECE EL PULUG DE
PAPA”, “ROMERIA AL VIRGEN DE QUINCHE LLEVANDO SEMI-

70 Pichirén.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 339

LLAS ROPAS PARA VENDECIRLE”, “PEREGRINACION AL VIR-
GEN D. QUIN[CHE]™;

— en el mes de junio que hay sequfa y se realiza la “COSECHA DE PA-
PAS CON AZADON?, se hace una “ROMERIA A PARAMO DE ALA-
JAWAN Y UNA “PEREGRINACION AL VIRGEN D. QUIN[CHE]

— en el mes de julio, época de sequia, “DESCANSA LA TIERRA”, “RO-
MERIA [A] ALAJAWAN LLEVANDO CUCAYO™;8

— en la sequfa de agosto, “SBERBECHO DEJA UN MES QUE PUDRA
EL TERRENO”, “CAMINATA A SANTA ROSA DE UNA FIESTAS
INDIGENA™;

—  “CONCURSO DE CANTO RELIGIOSO A LA VIRGEN JERTRU-
DIS”, durante la sequia del mes de septiembre, cuando hay “CRUZA
DEL TERRENO™;

— en octubre, época de sequia, “DESPUES DE LA CRUZA ESTE MES
QUEDA EN DESCANSO PARA SEMBR.[AR]”, “FIESTA DE PA-
CHAMAMA PARA INICIAR LA SIEMBRA, “EN EL SITIO DONDE
VAN A SEMBRAR DAR GRAC.[TAS] A DIOS Y PACHAMAMA”;

— en la época de sequia de noviembre: “SIEMBRA GRANDE DE LAS
PAPAS DE 21 A 25 N.”, “LLA SEMILLA COMIENZA A NACER DON-
DE ESTABA ENDULZANDO. BOTAR HUESOS DE CUY.”, “DIA DE
LOS DIFUNTOS VISITA AL CEMENTERIO”, “VISITA DE LOS AN-
GELES A LAS CASAS PIDIENDO COLADA MORADA Y CUERO
DE CHANCHO™;

—  época de lluvias en diciembre, “NACE LAS PAPAS Y LAS HABAS EN
UN MES”, “DEAMATIZACION DE NACIMIENTO DE JESUS”, SE
BANAN A LA MANANA EN PUNIN HUAYCO”.

Cantos, romerfas, caminatas, prohibiciones (no pueden las mujeres en-
trar a la chacra), oraciones, peregrinaciones, fiestas, botar huesos de cuy,

visitas al cementerio, bafios, lustrales... son algunos de los ritos de in-

tensificacién o actividades realizadas en las comunidades orientadas a

8 Comida preparada para llevar.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



340 IIl. ARTE Y RELIGION

garantizar los beneficios de una buena cosecha o de una buena siembra;
siempre los destinatarios de tales acciones son la Virgen, el Sefior y algtin
santo o santa pero, igualmente, otros seres, potencialmente sagrados, que
habitan en cerros, fuentes de agua, cuevas u otros lugares. Los espacios
donde se desempefian estas actividades también son diversos: chacra, co-
rrales, templos y capillas, santuarios, cerros, vertientes o estanques de
agua (Botero Villegas, 2016).

Algunas de estas celebraciones cuentan con el aval y la presencia de
un especialista sagrado catélico, un sacerdote, por ejemplo, pero la gran
mayoria de ellas se hacen a nivel doméstico o comunitario y realizadas por
las mismas personas de la comunidad: un catequista o rezachidor.

No estd de mds decir que este tipo de ritos y préicticas religiosas solo se
realizan por parte de los catdlicos; los evangélicos, con toda su diversidad
de grupos, rechazan este tipo de acciones por considerarlas idolétricas y
supersticiosas. El catolicismo oficial, a través de los denominados agentes
de pastoral —sacerdotes y religiosas—, también mira con recelo algu-
nas de estas tareas y trata de cambiarlas o, simplemente, desestimarlas
por juzgarlas incompatibles con la doctrina de la Iglesia.

A pesar de la insistencia en la necesidad de una inculturacién de la
liturgia adoptando, asumiendo o integrando estas tareas religiosas de las
comunidades rurales tanto indigenas como mestizas, es muy poco lo que
se ha avanzado en este sentido. Se habla de misas o de celebraciones
inculturadas, pero es minima la cantidad de elementos propios de las cul-
turas de Chimborazo que verdaderamente se han tomado en cuenta para
ese proceso de inculturacién.

Sin embargo, por lo que llevamos expuesto, hay un enorme grado de
dificultad en lograr este cometido debido también a una evidente condi-
ci6n de inconmensurabilidad entre la doctrina oficial de la Iglesia catdlica
y el, que pudiéramos llamar, corpus de creencias, simbolos y ritos que
poseen las comunidades rurales o personas que viven en las ciudades y
conservan una mentalidad agraria estacional o agro-céntrica.

En otras palabras, no es posible colocar paralelamente o equiparar la

religion oficial y la religiosidad popular porque son muy distintas. Como

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 341

decia arriba, ambas conviven en un especial distanciamiento sin llegar a
la ruptura, pero con una gran autonomia también. Se podria hablar de un
mundo religioso demasiado profundo del cual la Iglesia poca nocién tiene.
No solo estdn los simbolos, creencias y rituales que guardan relacién
con las labores agricolas en el campo o algunas tareas en las ciudades,
se trata, asimismo, de aquellos momentos importantes y criticos en la
vida de las personas, familias y comunidades: nacimientos, ritos de paso

— bautizos y matrimonios—, enfermedades y fallecimientos.

La vida en los Andes, tan cargada de sacralidad, consiste pues, fun-
damentalmente, tanto en saber criar como en saber, dejarse criar. Y,
justamente, la chacra es el lugar por excelencia en donde esto ocurre.
Constatamos asf, otra vez, que la religiosidad andina es agro-céntri-
ca. (Grillo, 1991: 19)

Ahora bien, dentro de esa totalidad compleja o ese fenémeno social
total que llamamos religiosidad popular, la cultura y la cosmovisién son
elementos importantes de diferenciacién entre la que pudiéramos llamar
religiosidad mestiza y la propiamente indigena o andina. Con respecto a

la fiesta, por ejemplo,

La fiesta religiosa no abarca solo determinados lugares o determina-
dos momentos (en la cosmovisién andina el espacio y el tiempo no se
conciben separados) sino que la fiesta religiosa se da en todo lugar
y en todo momento, pero asume formas diferentes en cada caso. La
religiosidad andina’® consiste en participar en esta fiesta que nunca
acaba, que siempre se re-crea. La religiosidad andina es un continuo
sintonizar la vida de la familia, la vida de la comunidad humana,
con la vida toda del cosmos, con el mundo vivo, en cada uno de los
estadios fisiolégicos que se suceden a lo largo del afio. La religiosidad
andina es la entrega de la vida propia a la vida total del mundo vivo,

en cada momento y lugar. (Grillo, 1991: 19)

? Por lo que hemos visto antes, le darfamos el nombre de religién andina.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



342

IIl. ARTE Y RELIGION

Presentamos un cuadro de las fiestas religiosas, algunas de ellas po-

pulares, que en la actualidad se celebran en la provincia ecuatoriana de

Chimborazo con el 4nimo de ver aquellas que permanecen desde tiempos

precolombinos y coloniales:

CALENDARIO DE FIESTAS POPULARES EN CHIMBORAZO
FECHA LUGAR MOTIVO
ENERO
5 Riobamba Rey de Reyes, pase del Nifio.
6 Riobamba Rey de Reyes, misa.
6 Calpi Marimbas, procesiones con la Mama negra.
6 Riobamba Procesién del Rey de Reyes: desfiles por las
calles principales, romerias, paso del Nifio.
6 Gatazo Grande Fiesta de reyes: fuegos artificiales, himnos,
Lican procesiones, invitaciones a compartir comida y
bebida, eleccién del prioste yde los reyes em-
bajadores.
San Vicente de Fiesta de Reyes. Desfile, disfraces, danzas.
Yaruquies
19y 20 Cajabamba Festividades del Patrono San Sebastidn, cele-
bracién religiosa,con danza, bandas del pueblo,
fuegos pirotécnicos, festivales artisticos.
20y 20 Colta Festividades de San Sebastian, misa, bailes
populares, fuegos pirotécnicos, concursos.
FEBRERO
2 Riobamba Fiesta de la Candelaria, parroquia San Antonio
de Padua (Loma de Quito).
26,27y 28 Colta - Guamote Desfiles indigenas a orillas de la laguna de
Colta y comparsas.
MARZO
Variable Cerro Alajahuén Pawkar Raymi o Carnaval andino.
Variable Riobamba Novena y procesién de Jests del Gran Poder,
parroquia San Antonio (Loma de Quito) y her-
mandad
ABRIL
Variable Yaruquies Procesién del Sefior del Buen Suceso, misa.
Martes Santo Riobamba Procesién del Seiior del Buen Suceso, misa.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025




PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 343

CALENDARIO DE FIESTAS POPULARES EN CHIMBORAZO
Viernes Santo Riobamba Procesién del Via-crucis.
JUNIO
Variable Cerro Alajahudn | Celebracién del Corpus Christi, misa, ofrendas,
pamba mesa.
18 al 23 Balbanera Fiesta del Inti Raymi: celebraciones indigenas
en el solsticio de verano, misica, danza, comi-
das tipicas.
24 Calpi y Licén Fiesta a San Juan: rodeos, gallo compadre,
castillo, chamiza, bandas de mdsica y vaca loca.
JULIO
16 Chambo Fiesta de Catequilla —Katik Killa— en Honor
a la Virgen del Carmen, actividades sociales,
culturales, deportivas y bailes.
AGOSTO
4al5 Sicalpa Festividades de la Virgen de las Nieves, cele-
bracién religiosa, danzas, bandas de pueblo,
Jjuegos pirotécnicos, festivalesartisticos, cam-
peonatos deportivos y toros de pueblo.
SEPTIEMBRE
7y8 Sicalpa Festividad de la Virgen Marfa Natividad de Bal-
banera, celebracién religiosa, danzas, bandas
de pueblo y juegospirotécnicos.
15 Cumandd Fiestas Patronales, procesién de la Virgen de
Dolores.
27y28 Pallatanga San Miguel. Fiestas Patronales, desfiles civicos,
eleccion de la reina, festival de musica, festival
de Cancién Nacional, concursos de bandas y
corrida de toros.
OCTUBRE
4 Riobambay | Fiesta en honor de San Francisco de Asis. Loma
de Quito y comunidades de la Provincia.
Chimborazo
NOVIEMBRE
DICIEMBRE

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



344 IIl. ARTE Y RELIGION

CALENDARIO DE FIESTAS POPULARES EN CHIMBORAZO

Chimborazo Durante el mes, inclusive desde antes y hasta

Carnaval, serealizan pases del Nifio, la pobla-

cién se organiza y formangrupos que hacen las

representaciones y se hacen los pasesdurante
el dfa y la noche.

27 al 29 Chambo Fiesta de los Diablitos en honor a San Juan

Evangelista,actividades religiosas, danzas,

comparsas.

En el cuadro anterior se advierte que la gran mayorfa de fiestas son anuales y religiosas, lo cual im-
plica priostes/as, procesiones o desfiles, disfraces, bandas, carros alegéricos, toros, reinados, DJ'...
Obviamente se presentan las fiestas mds relevantes y no se incluyen las innumerables fiestas a
los santos patronos de comunidades y parroquias: San Sebastidn: Cajabamba y Quimiag; San Juan
Evangelista: Palmira y Chambo; San Juan Bautista: Punin, Yaruquies y San Juan; San Luis Rey de
Francia: San Luis y Guasuntos; San Antonio: Cebadas; San Miguel: Pallatanga y Pungald; San Loren-
z0: Sicalpa; San Pedro: Licto, Alausi y Guamote; San José: Columbe y Achupallas; Apéstol Santiago:
Calpi y Sibambe; San Lucas: Ilapo; San Andrés; San Francisco de Asis: Tixdn y Penipe; San Gerardo;
San Isidro; San Jerénimo: Cubijies.

Ahora bien, como bien dice el titulo, estableceremos un balance de
aquello que queda, lo que ha desaparecido o ha cambiado después de més
de cinco siglos de relaciones complejas entre las instituciones coloniales
y republicanas, asf como la institucién eclesidstica, por un lado, y las co-
munidades indigenas o mestizas de la provincia de Chimborazo, por otro.

Se originan, entonces, algunas preguntas: ;L.ogré la institucién ecle-
sidstica alcanzar los objetivos propuestos durante las épocas colonial y
republicana? ;Fueron las encomiendas primero y las haciendas después
los espacios y los medios mds adecuados para lograr el adoctrinamiento y
la cristianizacién de los indigenas? En el momento actual ;Podemos decir
que han cambiado sustancialmente las relaciones entre la institucién ecle-
sidstica y las comunidades indigenas? En nuestros dfas, sha cambiado en
algo la visién que la Iglesia tuvo sobre los indigenas en la época colonial?

Para responder a estas y a otras preguntas que puedan surgir, voy a
presentar un caso que me parece relevante con el fin de mostrar una de

10" Disc-jockey, deejay o disyéquey, equipo de sonido montado en un vehiculo y operado por una

persona.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 345

las numerosas formas mediante las cuales el catolicismo oficial traté de

2% <

“purificar”, “culturizar”, “civilizar” y “elevar” “al indio”, asf, de modo
singular, genérico, reificado, cosificado. Es el caso de un sacerdote que
present6 a la diécesis de Riobamba, en los afios 60, un proyecto para sa-
car al indio de lo que él y otros muchos consideraban su postracién y su
situacién indigna.

Dice Mencias en su libro publicado en 1962"

Con estos antecedentes nos aventuramos a celebrar la primera fies-
ta religiosa en la comunidad de La Moya. No del todo seguros del
buen éxito del primer ensayo, pensamos en poner en préctica lo que
crefamos debfa ser una fiesta religiosa: ante todo, religiosa, y, luego,
ocasioén de sanas expansiones. Para lo primero, un padre redentorista
y el coordinador predicaron la vispera e insinuaron a los indigenas
que la mejor manera de celebrar una fiesta religiosa era volviendo a
la amistad con Dios por medio de la confesién y uniéndose con El por
la recepcion de la sagrada comunion. La gente reaccioné bien: todo el
dfa hubo confesiones y lo mismo en la mafiana siguiente. Las madres
misioneras se encargaron de preparar a los indigenas para la confe-
sién y de hacerles cumplir la penitencia por grupos. Los indigenas ya
confesados iban a relevar a sus familiares en las tareas cotidianas
para que también pudieran ir a la capilla a confesarse.

El lado humano se lo cumplié realizando el siguiente programa:
Cabildo solemne después de la santa misa; juego de bolley-ball, con
premio donado por el excelentisimo sefior obispo; comida en comun,
con sopa de sémola (Cdritas),'” carne de borrego con papas (Aporta-

cién de los “priostes”), leche con pan (Céritas) y vaso de chicha de

" Las cursivas son nuestras hasta que se indique otra cosa.

En los afios 60, Céritas recibfa alimentos (leche, queso enlatado, sémola...) proveniente de la
llamada Alianza para el Progreso, un programa proveniente de Estados Unidos bajo la iniciativa
del presidente Kennedy que, junto con la “Doctrina de la Seguridad Nacional”, entre otras cosas,
buscaba frenar la influencia de la revolucién cubana en el continente (Matrone, 2019: 14). (Pineda
Gonziélez, 2013: 17). Por eso, tal programa buscaba, igualmente, “un incremento anual de 2.5 % en
el ingreso del capital, el establecimiento de gobiernos democréticos, eliminacién del analfabetismo
de adultos para 1970, la estabilidad de precios, eliminacién de la inflacién o deflacién, més equi-
tativa distribucién del ingreso, reforma agraria, y planificacién econémica y social.” (Wikipedia)

12

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



346 IIl. ARTE Y RELIGION

jora a cargo de los “priostes”. Por la tarde, pifiata, baile amenizado
por la banda de Calpi a cargo de los “priostes”, a cuya iniciacién es-
tuvo el excelentisimo sefior obispo. Por fin, rosario vespertino, leche
y pan (Céritas) y cine al aire libre. El resultado total no puede ser
mds alentador: ciento cinco comuniones (el anejo tiene una poblacién
total de cuatrocientos noventa vecinos), ni un solo borracho y sana y

desconocida alegria en los indigenas.

El éxito logrado interesé a los indigenas. En el mismo dia de la fiesta
solicitaron los de la comunidad de Nitiluisa la autorizacién del excelen-
tisimo sefior obispo para celebrar, en igual forma, su fiesta patronal (...)
Lo propio, los de las comunidades de SanFrancisco y Guabug, que, con
idénticos resultados que en La Moya, celebraron sus fiestas patronales. De
este interés de los mismos indigenas por la cristianizacion de sus fiestas, de
su agrado porque sean asf en lo sucesivo, nos dan testimonio las palabras

dltimas del discurso de Antonio Inga:

En este memorable afio, gracias a Dios y a la Santa Teresita, aquf, en
mi rincén de las faldas del majestuoso Chimborazo, vemos una aurora
de resurgimiento, una esperanza de progreso moral..."* En ningtn afio
desde cuando existe la capilla no hemos tenido una fiesta como la de
hoy, con novena y con bendicién con el Santisimo todas las tardes

durante la novena, confesiones y comuniones.

Sin embargo, no todos los indigenas estdn dispuestos a cambiar sus
“tradiciones” de la noche a la mafiana. Con todo, cabe crear también en

ellos el interés por el “progreso moral”.
llos el interés por el “p l

3 Esta debe ser la “elevacién” que desea Mencias.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 347

Consideraciones:

IT. Como no parece prudente arremeter el problemal4 en toda su
amplitud, después de tres experiencias que confirman la posibilidad
de la cristianizacién de las fiestas de los indigenas, parece oportuno
intentar un ensayo en mayor escala en las comunidades de la zona de
la Misién Andina," pero, por el momento, atendiendo solo a las que

se realizan en los propios anejos.

Aspecto recreativo:
Partimos del principio de que no se puede suprimir nada radical-
mente sino es sustituyéndolo con otra cosa. Por tanto, la orgia de la

fiesta debe ser sustituida por sanas distracciones.

Por lo pronto para remplazar a las antiguas orgtas se organizardn jue-
gos recreativos, concursos, representaciones, cines, comidas en comun,
etc., procurando para lo posterior, ampliar y variar el elenco de las dis-
tracciones, de modo que resulten interesantes para los indigenas y que les
ocupen toda la jornada. Naturalmente, hay que contar con ellos para la
elaboracion de estos programas y recoger de ellos sus tipicas amenidades

(chamiza, vaca loca, etc.).

1" Nos parece una palabra que llama la atencién, por eso colocamos sus sinénimos: atacar, embestir,

emprender, agredir, asaltar, abalanzarse, arrojarse...

15 El panorama educativo, econémico y social descubierto por la Comisién [ONU, UNESCO, OEA
Y OMS] fue descrito, literalmente, como de proporciones alarmantes: ‘un total de catorce millones
de indios (en los tres paises visitados [Ecuador, Pert, Bolivia]) de economia autdrquica, de caracte-
risticas culturales atrasadas, practicamente monolingiies y con indices de morbilidad y mortalidad
muy altos y un nivel de vida extremadamente bajo’. Como resultado de la expedicién, fue presentado
un informe (aprobado por la Junta de Asistencia Técnica de Naciones Unidas en mayo de 1953) en
el que se proponfa un primer programa de actuacién para atajar esos problemas. Se decidié asi-
mismo que ‘la mejor manera de realizar las actividades serfa combinar los esfuerzos y los recursos
financieros de las organizaciones participantes en su ejecucién, en cooperacién con los Gobiernos
nacionales (...) es patente en las declaraciones de principios y en los informes propagandisticos ela-
borados al efecto el espiritu desarrollista, integracionista y culturalista de la actuacién de la Misién,
perfectamente en consonancia con las teorfas de la modernizacién de las sociedades tradicionales (y
por extensién atrasadas) entonces tan en boga entre las ciencias sociales. Mds alld de los problemas
estrictamente técnicos consubstanciales a la agricultura campesina, se insistfa hasta la saciedad,
‘los expertos tienen que luchar contra la ignorancia, contra una débil salud, contra la supersticién
a veces, y también contra las enraizadas costumbres seculares de los indigenas (Solo de Zaldivar,

2000, 26-27).

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



348 IIl. ARTE Y RELIGION

Trabajo de campo en “Guabug.”

El trabajo de campo en Guabug duré del 5 de septiembre al 20 de di-
ciembre de 1958.1° Se escogié dicha comunidad de comin acuerdo entre
la Misién Andina y el coordinador del Comité Ejecutivo.

La Misién Andina sufragé los gastos de permanencia de las religiosas
($ 160 semanales),'” proporcioné el transporte necesario para las movili-
zaciones a Riobamba, presté una maquina de coser, implementos para la
ensefanza de corte, equipos de cocinay catres.

Siguiendo la practica de la Mision Andina, el domingo 7 de septiembre
se provocé una reunién conjunta del Cabildo y Club de J6venes, para dis-
cutir con ellos lalabor a desarrollar y establecer sus prioridades. Después

de la discusién fue confeccionado el siguiente horario:

a) Dias ordinarios:

5:30 Misa.

6-7 Catecismo para los nifios.

7 Desayuno infantil.

8-12 Visita domiciliaria.

2-5 Clases de costura, bordado, economia doméstica, tejidos, primerosau-
xilios.

Rosario y catecismo para adultos.

Curso de alfabetizaciéon.

b) Dias festivos:
- Misa con homilia.
- Reunién con el Cabildo y Club de J6venes.

- Organizacién de distracciones; Rosario y Bendicién.

Aunque la influencia religiosa deba ser ejercida a través de todas las

circunstancias, ain por medio de los trabajos sociales, sin embargo, se le

1o A los cuatro afios de ser asumida la Diécesis por Monsefior Leonidas Proatio.

7 Sucres.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 349

ha asignado un lugar concreto y peculiar. Se la ha canalizado hacia estos
terrenos: catecismos, predicacion, vida cristiana.

La vida cristiana de los campesinos tuvo una elevacion que se ha man-
tenido en lo posterior. El 4 de octubre comulgaron, con ocasién de las
fiestas patronales, sesenta personas (Mencias,1962: 131-137).

Y maés adelante sefiala Mencias (1962):

Siendo notoria la ausencia de higiene corporal no obstante la abundan-
cia de agua, se procuré, aprovechando todas las oportunidades, inculcar
hébitos de aseo. Asi, antes de empezar cualquier clase o aprendizaje, se
les ense6 a lavarse la cara, manos y pies, a peinarse de modo que el pelo
no les cuelgue sobre los ojos. Una vez por semana a tomar un bafio. La
asistencia a estas précticas fue asidua p. 140).

Se puede afirmar que la penetracién en esta comunidad es absoluta,"™
a juzgar por estos datos estadisticos: en los 107 dias de permanencia en
ella, 10.022 asistencias, o sea, 96 personas por dfa a los diferentes actos,
contando con que la poblacién tiene un total de 329 personas.

Para el futuro, en esta comunidad, se han planteado las siguientes

actividades, unas en cooperacién, otras, independientemente de la Misién

Andina.

- Labor intensiva durante los dias viernes de cada semana.

- Presencia fija en la comunidad los terceros domingos de cada mes.
- Supervigilancia y organizacién de los catecismos.

- Preparacion de sus fiestas.

- Construccion de letrinas en la escuela.

- Construccién de un horno comunal.

- Direccién de los trabajos de la nueva capilla.

- Colaboracién con otros proyectos (Ib. 142).

'8 Penetracién, intervencion, son los términos preferidos por este tipo de agencias de “desarrollo”

también llamadas ONGs.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



350 IIl. ARTE Y RELIGION

Hogar indigena “Nuestra Sefiora de Guadalupe”. El proyecto de contar
en Riobamba con una institucién para la formacién integral de los indige-
nas ha sido larga y vivamente acariciado por el excelentisimo sefior obispo
de la di6cesis. Sus lineas maestras constan, por escrito, en las paginas de
alguna revista y seguramente los archivos del ministerio de previsién so-
cial. Este deseo ha merecido, por parte de monsefior Proafio, més de una
gestion en el pafs y fuera de é1." Concretamente ante el ministerio de pre-
visién social y ante la misién andina avanzaron a tal punto las gestiones
hasta casi haber especificado -al parecer- las bases para una inmediata
realizacion.

Predominantemente estdn en el lugar muchachas de Guabug, pero hay
también de otras comunidades no trabajadas por las madres misioneras.
Incluso alguna de Saraguro que estuvo de visita y otra de Salasaca han
podido ser admitidas tan pronto como consigan el permiso paterno.

Por fidelidad al principio no solo de respetar sino de incorporar vital-
mente toda iniciativa, salvo accidentales orientaciones, se ha dejado a las
madres misioneras la ejecucién de este proyecto, hasta planificarlo total y
detalladamente, de acuerdo con los medios y la experiencia. Hasta tanto
seguird el plan trazado por las religiosas, cuyas lineas esenciales se insi-

nudan en el horario, que se transcribe a continuacién:

5-5:30 Levantarse y aseo personal.
5:30 -5:45 Oraciones y meditacion.
5:45 -6:30 Aseo local.

6:30 -7:30 Santa misa.

7:30 -8 Desayuno.

8-10 Clases.

10 -10:30 Descanso.

19" Vale tener en cuenta que las actividades realizadas por el obispo monsefor Leénidas Proafio

referidas en el texto son anteriores al Concilio Vaticano II. Después de su participacién en dicho
Concilio, monsefior Proafio tuvo una visién completamente distinta a la que se propuso en estos afios
de la mano de la Misién Andina con respecto a labores desarrollistas y, también, lo que tenfa que ver
con la pastoral. A partir de 1970, orientado por el Vaticano Il y por la conferencia latinoamericana de
obispos —CELAM— reunida en la ciudad colombiana de Medellin en 1968, la pastoral diocesana
se estructuré alrededor de proyectos menos asistencialistas y més liberadores.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 351

10:30 -12 Clases. Bafio.

12 -1:30 Almuerzo, visita al santisimo y recreo.
1.30 -3 Costura y bordado.

3-4:30 Clases.

4:30 -5 Descanso.

-6 Estudio.

-6:40 Comida.

6:40 -7:30 Recreo.

7:30 -8 Oraciones y acostarse.

Las clases que actualmente reciben son de catecismo, aritmética,
civica, historia ygeograffa del Ecuador, lectura y escritura, costura,
bordado, corte, economfa doméstica, agropecuaria, primeros auxilios.
Los tiempos de recreo van orientados no solo distraerles sino a ense-
flarles sanas distracciones que luego pueden ser introducidas en el
circulo de sus familias y amistades.

Los programas se han elaborado de acuerdo con sus actuales co-
nocimientos y con el propésito de darles una formacién humana bési-
ca. He aquf algunos que ya estdn en marcha:

a) Catecismo: Grupo A: Sefial de la Cruz, Padre Nuestro, Ave
Marfa, Gloria, Credo, acto de contricién, Yo pecador, Salve, Man-
damientos. El nombre del cristiano, la sefial el cristiano y fin del
hombre. -Grupo B: explicacién del Credo. -Grupo C: la oracién y los
Mandamientos de Dios y de la Iglesia, siguiendo el “Diospac Shimita
Yachana”.*® (Mencias, 1962:147-149)

Nuestro afan de transcribir en extenso los textos anteriores, no es otro
que mostrar cémo en los afios 50 y 60 y, de alguna manera en nuestros
dias, se buscaba y se busca realizar las mismas actividades que en la
época colonial. Tanto las doctrinas como las misiones adelantadas por los
padres redentoristas, para el caso de Mencias, iban mds alld de la simple
catequesis para convertirse, abierta y explicitamente, en una labor “civi-

lizadora” o colonizadora. Esto no puede ponerse en duda después de leer

20 Aprendiendo la palabra de Dios. La nota es nuestra.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



352 IIl. ARTE Y RELIGION

los textos de Jorge Mencias (1962) y su apoyo tanto a la Misién Andina
como de una Iglesia que buscaba el adoctrinamiento y la “elevacion” de
los indigenas a través de su domesticacion.

Deseamos advertir, también, que las cursivas utilizadas por nosotros
buscan marcar ellenguaje y la retérica del autor que en ocasiones es alta-
mente ofensivo y, en otras, busca controlar, dirigir y orientar a la comuni-
dad segtin sus deseos de “elevacién” y de civilizacion.

Para ello est4 la Misién Andina, por un lado y, por el otro, los planes
de la Iglesia, anterior al Concilio, de un adoctrinamiento que busca deste-
rrar cualquier asomo de religién “pagana’ osupersticiosa.

La visién que atraviesa las obras civilizatorias y de cristiandad no es
otra que la del darwinismo social: los indios no solo estdn postrados -por
eso hay que “elevarlos™, sino que, ademads, estdn en una etapa de barbarie
y es preciso lograr, con los esfuerzos de personas y organizaciones “bien
intencionadas”, como Mencfas, Cdritas y Misién Andina, el estado de ci-
vilizacién; es decir, hacer que vivan como deben vivir los hombres en el
siglo XX gozando de todos los beneficios de la modernizacién y, ademds
de bafiarse, tener el pensamiento religioso ortodoxo, o sea, correcto. Al
parecer, no importa tanto si el sistema de hacienda los tiene como sujetos
dependientes a través del peonaje o del huasipungo; nunca es visto como
relevante el hecho de que el hacendado obtenga, a través de sus represen-
taciones politicas,? leyes que cada dfa sometan més a los indios a la vida
de la hacienda; de ningtiin modo es importante, segin parece, que la
paga de los indios e indias de la hacienda sea en especie y no en dinero;
que el endeude a través de los socorros y suplidos sea cada afio mayor y
que las deudas pasen de padres a hijos. Tampoco parece tener mucha
relevancia las acciones de algunos curas que, cémplices con hacendados
y tenientes politicos, se aprovechaban de los indigenas para su propio pro-
vecho. Lo que importa, segiin el “elevador” Mencias, con sus religiosas y

religiosos, es que los indios aprendan a rezar de memoria las oraciones y a

2 Para la época, diputados provinciales y nacionales.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 353

bafiarse, asf como a celebrar una fiesta religiosamente y no las “orgfas” a
las que su cultura y tradiciones los tienen acostumbrados.

Si durante la Colonia, personajes como el Virrey Francisco de Toledo
y el visitador Cristébal de Albornoz, entre muchos otros, como nos lo re-
cuerda Gareis (2004),% buscaban extirpar las idolatrias, asf tuvieran que
acabar con las culturas, estos nuevos exterminadores tampoco tuvieron
ningtin reparo en ensalzar lo suyo y despreciar lo de los demds en una
equivocada e initil misién de arrasar con aquello que no entendian, no
querian entender o entendfan mal.

Sin embargo, encontramos en el siglo XVIII, dos siglos antes de que
Mencias escribiera su libro, al “Dr. Dn. Manuel Vallejo, cura propio de
San Sebastidn de Cajabamba”,?® quien, en1764, escribia, citado por Freile

(2003: 89-90), en un espiritu que nos parece lascasiano:

(Los indios) han reflexionado sobre su miseria, maltrato, falta de tie-
rras, opresién vy, sobre lo ttiles y necesarios que son al Rey y a los
espafioles, todo lo que debe hacernosmads cautos y prevenidos porque
sobre estos conocimientos es muy fécil y natural aspirar a mejor for-
tuna. Los medios que en Dios siento necesarios para recurrir a este
peligro en servicio de ambas Majestades® son, el primero y princi-
pal, que se vele por los tribunales y jueces subalternos, en defender
a los indios, de las injusticias y opresiones y extorsiones que se les
hacen, que verdaderamente son grandes y continuas, tomando para
esto extraordinarias providencias, conforme al deseo de su Majestad,
porque de aquf nace el ver a los espafioles como enemigos, aborre-
cer la dominacién y querer sacudir el yugo. No imponer a los indios
presién alguna o bienes, fuera de su tributo,* que contentos apenas

2 Francisco de Avila y Juan Sarmiento de Vivero, en el siglo XVII, contra las idolatrfas de Hua-

rochirf, en Perd, destruyendo “18.000 idolos movibles y 2.000 idolos fijos”; y, de igual modo, y en el
mismo siglo, los visitadores y extirpadores de idolatrfas, Fernando de Avendafio y Bernardo de Noboa
en Cajatambo, también en Peri.

2 ANH/Q, Rebeliones, Caja 2, “Certificacién del Dr. Dn. Manuel Vallejo, cura propio de la Pa-
rroquia San Sebastidn de Cajabamba, Comisario del Santo Oficio de la Inquisicién y Capelldn del
Monasterio de Monjas de esta Villa de Riobamba, Riobamba, 14 de diziembre de 1764.

2 Debe referirse al rey Carlos Il 'y a su esposa la reina Marfa Amalia de Sajonia.

Fueron famosas las acciones de los corregidores espafioles obligando a los indios a recibir
prendas y objetos diversos trafdos de Espafia para que los pagasen u obligaran a otros a comprarlos.

25

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



354 IIl. ARTE Y RELIGION

pueden pagar, porque es indecible la miseria con que pasan su vida,
su almuerzo grosero y escaso, su vestido dspero, pobre y desabriga-
do, su cama el suelo sin més colchén que un poco de paja en algunos
(-..) el verdadero motivo de la rebelién fueron las gafianias,? pues
mientras esto no se hablé, no solo no resistieron la numeracién, sino
que se sujetaron gustosos, y con una especie de gloria... padecen en
las gafianfas terribles vejaciones de los caciques, mayordomos, etc.,
fugitivos, amarrados y arrastrados, y solo con violencia notable se

sujetan a ellas (...).

Para la misma época, y en un tono similar, Tadeo Orozco y Piedra,*
cura pdrroco de Licdn decia.?®

Pues no carecemos de verosimiles y bien fundadas noticias de que en
estas cercanfas hay poblaciones de indios que se han retirado de estos
pueblos. La decadencia nos es manifiesta; y unos pueblos tan numerosos
estdn hoy casi desolados y no lo atribuyo a otra cosa que a la servidumbre
de Mitas; la misma que ha ocasionado la sublevacién de este lugar por
habérseles impuesto a los indios que estaban en posesién de su libertad,
sin haberla hecho nunca, por cuyo motivo se ha hecho horrorosa la Nume-
raciéon pues han conceptuado ser ella el origen de esclavitud tan terrible
para ellos; jy justamente! (...). También los caciques los hostilizan mucho
y los destruyen, gravdandolos y apensiondndolos con la amenaza de darlos
para las mitas (Ib. 90-91).

Estos testimonios nos llevan a pensar que la institucién eclesidstica
no tuvo una postura uniforme con respecto a la situacién vivida por los

indigenas dentro de los sistemas de repartimiento y encomienda.

2 El mismo Vallejo las describe este aspecto de los llamados gananes: “Las gafianfas han des-
terrado de esta jurisdiccion innumerables indios, es sumo el horror que tienen de esta pensién, ya
porque los ocupan de pesadisimos ministerios y en que las mds veces por los cargos que les hacen
quedan esclavos de por vida.”

% ANH/Q, Rebeliones, Caja 2, “Certificacién del Dr. Dn. Thadeo de Orozco y Piedra, cura propio
del pueblo de Licdn”, Riobamba, 14 de diziembre de 1764.

% El cacique o sefior étnico se habfa convertido en una pieza més del engranaje de la estructura
de subordinacién colonial, en este sentido, la subalternidad le habfa conseguido ciertos privilegios
en esa nueva disposicién estamental (Freile, 2003).

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 355

Sin embargo, tales posturas debfan enmarcarse en las leyes propias
del derecho indiano; en otras palabras, en ningtin momento esas leyes
cuestionaron la supuesta legitimidad del ordenimpuesto por la Corona es-
pafiola en sus colonias americanas.

Ellibro de Freile (2003), ademds de resefiar lo anterior, trae a colacién

un argumento que nos parece bastante discutible

Todavia en nuestros dias, dice Freile, nuestro pueblo tiene una marca-
da tendencia a guardar fidelidad al grupo de pertenencia, a sus usos,
costumbres, mitos y tabtes; fidelidad que se resuelve en solidaridad
con el pasado y en hermandad habitual con los coterrdneos, lo que
a veces se genera en parroquialismo hasta en las grandes ciudades.
Por su larga experiencia de explotacién, en que cada logro es fru-
to de largos esfuerzos tiende a defender a todo trance lo conseguido.
Por ello su religién es ritualista: cumplidos tales ritos, Dios bendice
lo que se tiene o se desea. Pero la defensa de lo conseguido se realiza
individualmente, ya casi no se practica la solidaridad no ritual nues-
tro hombre ha terminado aceptando el dolor y la muerte como destino-
ya-decidido- por otro (el conquistador, la suerte, Dios, el gobierno...),
algo que le llega desde fuera, da el si a ser-para-la-muerte,? pero no
acepta la muerte-por-el-otro, no acepta, en el plano religioso, ser-con-
los-otros, busca casi siempre para sf mismo, con las excepciones que

ya son tépico, no es solidario, es no solidario. (2003. 18-25)

Esta visién fatalista de Freile se contradice con la manera como los
indigenas expresan su deseo de vivir. Los bautizos, los matrimonios, el
Carnaval y otras festividades demuestran no solo ese querer seguir vivien-
do como individuos sino como grupo.

Todas estas celebraciones guardan un fuerte espiritu comunitario por-
que la cultura de los indigenas, muy contraria a la de los otros grupos, es,
pese a todas las amenazas y transformaciones, una cultura de lo comtin es
comunitaria por los lazos intrafamiliares, que se reproduce precisamente

2 Frase tomada del libro Ser y tiempo, del fil6sofo Martin Heidegger.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



356 IIl. ARTE Y RELIGION

a partir de labores cotidianas y expresiones festivas durante el afio. Ese
concepto que se impuso sobre un presunto fatalismo o resignacién es un
estereotipo que viene desde la Colonia y que todavia encuentra acomodo
en muchas maneras de percibir e interpretar al “indio”. Como ejemplo de
eso siempre recurren a argumentar con un tipo de musica que expresa
esa manera de ver las cosas y de tratar de definir los sentimientos del
“pobre indio”, en la soledad de las montafias, en la servidumbre... y, lo
que es peor, aplicamos el “paradigma de salvataje”, llorar por aquello
que nosotros mismo hemos destruido o ayudado a destruir. Que el régi-
men de hacienda en Chimborazo fue la versién més dramética de todo el
Ecuador, es cierto (Botero Villegas, 2001; 2011), pero no por eso debemos
pensar que los indigenas carecieron de un espiritu festivo atin dentro de
las mismas haciendas. Estd muy bien documentado el hecho de que los
indigenas celebraran las fiestas principales atin dentro de la hacienda y,
para ellos era esto tan importante, que las celebraban, aunque tuvieran
que recurrir a los “socorros” y “suplidos” (Guerrero, 1991; Moreno Yanez,
1989; Kingman, 1992).

Para concluir esta lectura y reflexién sobre el libro de Freile, podemos
decir que el autor constata, para la época en que fue escrita su obra, que
atn permanecen muchas de las précticas y creencias religiosas que fue-
ron propias de los indios durante la época colonial. Si bien nos alejamos
de algunas de sus interpretaciones, consideramos que, para los objetivos
del articulo, podemos darnos cuenta de que los propésitos de doctrinas y
frailes misioneros en la Colonia y de la institucién eclesidstica en la Repu-
blica, hasta nuestros dias, estrategias como la de la tabula rasa, la traduc-
ci6n a las lenguas nativas de catecismos y otros libros religiosos, asf como
la instauracién de numerosas fiestas dedicadas a santos, santas, advoca-
ciones a la Virgen y devociones del Sefior, resultaron, segtin el balance
que podemos tener ahora, en cierto modo, poco efectivas. Sin embargo, las
transformaciones se dieron, como veremos luego, pero fueron cambios que
se realizaron conservando lo que pudiéramos llamar una matriz original.
Lo nuevo fue adoptado, adaptado y resignificado para conservar los obje-

tivos primordiales en cuanto a creencias y practicas.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 357

Las ciencias humanas y sociales, sobre todo para el caso de la antro-
pologia religiosa, la historia de las religiones o la fenomenologia y socio-
logia de la religion, deben continuar intentando dar razén de lo que en la
actualidad tenemos en cuanto al hecho religioso de los pueblos indigenas.
El reduccionismo, los prejuicios y los estereotipos han invadido y conta-
minado estas interpretaciones dando como resultado simplismos y tergi-
versaciones de lo que en realidad pudiéramos encontrar alli. Ha habido
muchos a priori y topoi, o lugares comunes, que suponen muchas cosas
solo por el hecho de que se estd hablando del “indio” y le hacemos cargar
todo aquello que, para nosotros y nuestra manera de pensar, es, no solo
distinto sino amenazante (Arditi, 1988).

A nuestro parecer, el racismo, la racializacién, y los prejuicios de la
sociedad con sus pretensiones centenarias de blanquear al “indio”, de inte-
grarlo, de hacerlo “como nosotros” a través de la educacién y de las nume-
rosas “tecnologias discursivas”, han estado presentes en la manera de ver
al “indio” antes y ahora. Seguimos con esa idea fija y equivocada de que
hay que cambiarlo, de que hay que hacerlo a nuestra imagen y semejanza
porque nuestro modelo de hombre “occidental y cristiano” es el tinico vali-
do, nuestra cultura es la unica y superior, y nuestra religién es la verdadera
¥, por eso, hay que terminar con sus creencias y “pricticas supersticiosas”.
En el fondo son pretensiones colonizadoras y civilizadoras pensando que
nuestro proyecto de sociedad y de organizacién politica es el mejor y tinico
modelo cuando sabemos —o no— que esto estd muy lejos de ser cierto, que
muy bien documentada est4 la existencia de sociedades con otros proyectos
societales y politicos vélidos y alternativos a la actual propuesta neoliberal
y globalizadora que busca ser hegeménica (Graeber, 2011).

El libro de Recalde (2011: 28-42), en la seccién, “Fiestas y celebra-
ciones”, describe diferentes ritos que se llevan a cabo en determinados
lugares, tiempos y con determinados motivos a los santos, la Virgen Marfa
o0 a Jesus.

Todas esas celebraciones tienen la particularidad de que, con elemen-

tos propios del cristianismo, manifiestan un profundo sentido étnico. Es

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



358 IIl. ARTE Y RELIGION

decir, en la base de tales festividadespuede encontrarse un sustrato cul-
tural propio.

Veamos algunos casos al respecto.

Celebracién del dia de Finados. La celebracién del dia de Finados
marca el inicio del ciclo festivo, como sefiala el taita Domingo Gua-
mén Upaya, de la comunidad de Shumid.

He escuchado sobre los Finados, diciendo que se estd pidiendo
por los abuelos, tios, familias fallecidos, nuestros padres haciendo o
comprando los panes, cocinando en las pailas en el lugar donde se
daba sepultando sus familias fallecidas, se compartfa entre todos. En
una ocasioén, como si fuera por un castigo de Dios han fallecido 14.700
personas; la gente por incomprensién ha acostumbrado moler el maiz

negro y hacer la colada morada para comer. (Recalde, 2011: 29)

El ciclo festivo inicia la vispera con las celebraciones de “Angeles so-
mos”: se recorre de casa en casa toda la comunidad, “pidiendo” la colada
morada. Se reza en cada casa por las almas de los difuntos, en un lugar
preparado para los “ayas”.*® Allf se coloca la colada morada y el guagua

de pan o huahua tanda;”

ademds, se pone alrededor las diferentes se-
millas que se van a sembrar durante el afio y los productos que se van a
cocinar al dfa siguiente, como ofrenda de las almas.

La celebracién de los “Finados” o de los “finaditos”, se refiere a la
Conmemoracién de los fieles difuntos que la Iglesia realiza el 2 de noviem-
bre de cada afio para recordar a quienes murieron siendo fieles a su fe.
Sin embargo, esta celebracién, por parte de los indigenas de Chimborazo,
muestra una serie de particularidades propias que, incluso, las diferencia
enormemente de la celebracién por parte de los mestizos, aunque estos

utilicen elementos comunes como la colada morada y las guaguas de pan.

30 “Ayas”, en kichwa, dnima, fantasma. Pluralizacién castellana utilizando la S. En kichwa serfa

“ayakuna”. Nuestra la nota.

31 Pan con forma de nifio.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 359

Un ejemplo de ello es la invitacién que se le hace al familiar fallecido
a que comparta las viandas que se llevan y depositan cerca o sobre la
tumba. Mientras se consumen los alimentos se va hablando con el difunto
contdndole todo lo sucedido durante el afio transcurrido desde la tdltima
visita. Se le dice lo mucho que lo extrana la familia y lacomunidad, y viene
luego la despedida hasta el préximo afio.

Dentro de la fiesta que propone oficialmente la Iglesia, los indigenas
inscriben sumanera particular de celebrar el evento. Hay una especie de
fusién o, quizd, una yuxtaposicién, de lo tradicional prehispdnico, con
lo aportado por la doctrina eclesidsticaespafiola. Es dificil llegar a saber
cudnto de lo teolégicamente cristiano estd realmente presente en este tipo

de celebraciones.

Lo mismo podemos decir con respecto a otra celebracién o fiesta, de-
dicada al Sefior de Cobshe.

Esto relata don César Silva, antiguo Sindico de la capilla, quien
ademds cuenta que, aflos después, vino la peste bubénica que casi
acaba con toda esa gente:

Después de los Finados viene la celebracién al Sefior de Cobshe,*
patrono de la lluvia,*® que visita las distintas comunidades del sector
en el tiempo de las siembras, a mediados de noviembre y cuando la
sequia amenaza a los sembrios.

Se organizaron para hacerle quedar [a la imagen]| y pasarle las
fiestas que seorganizan, desde entonces, en la semana de Pascua, con

soldados y otros niimeros més. (Ib. 28-29)

Lo més probable es que este poder o capacidad del Sefior de Cobshe de
intervenir para, mediante procesiones y rogativas, obtener o controlar la

lluvia haya sido atributo de alguna deidad celestial o urdnica andina en el

32 Cobshe es una comuna perteneciente a la parroquia de Achupallas del cantén Alausi. La nota

es nuestra.
3 Es licito preguntarnos si histéricamente se ha dado un proceso de mimetizacién durante el cual
alguna divinidad de la lluvia en los Andes fue asumida por esta imagen del Sefior de Cobshe como

en otros casos con diversas imdgenes de santos y de la Virgen Marfa. Nuestra la nota.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



360

IIl. ARTE Y RELIGION

pasado,** como puede ser el caso de las llamadas divinidades felinicas.*
Podemos afirmar, para adelantar nuestra argumentacién, que antiguas
deidades andinas son conservadas, pese al adoctrinamiento eclesidstico

de varios siglos, en un ropaje que les permite seguir presentes y actuando

eficazmente hoy como lo hicieran en el pasado.

Aunque la imagen represente a Cristo, referente de la comunidad ca-

tolica del sector, se puede observar que todo lo realizado es propio de la

Desde hace algunos afios, a mediados de noviembre, se ha hecho
costumbre que en peticién de lluvia o de “buen afio” trasladen la
imagen®® hacia Mapahuifia,” en donde se retnen de Azuay y Sha-
glay. Luego pasa al pueblo de Achupallas y, de ahf, a San Antonio
de Tacatén, en donde pasan una fiestita con el Sefior de Cobshe. Esto
sucede en la comunidad. Allf montan a caballo con los gallitos, se
dan la vuelta a la plaza. Otros que siguen a los compafieros salen y
corren con los gallos. Unos se llaman capitanes y estos son priostes

que pasan la misa. (Ib. 30)

cultura andina que allf se vive desde época prehispdnica.

Nos informan que antiguamente llevaban la imagen por Shumid y

otras comunidades aledafias. Algunos dicen que la imagen pasaba seis

meses en Achupallas y seis meses en Cobshe.

3 “Lalluvia es la expresién palpable del poder celeste.” (Gutiérrez Usillos 2003: 113) Nuestra la

nota.

Este inicio se complementa con una romerfa que realizan los miem-
bros de la comunidad de Shglay a Guagraurcu en el sector de las Tres
Cruces. Ahf llegan en gran cantidad a presentar distintas ofrendas
a la Pachamama y a dejar los encargos de sus animalitos, de sus fa-
milias y a pedir un “buen afio”. Realizan “corridas de gallos” y hay

abundante comida y trago. Las “ofrendas” se dejan entre las piedras,

3 Gutiérrez Usillos, 2003: 114. La nota es nuestra.
36 Del Sefior de Cobshe.

37

Otra comunidad también de la parroquia Achupallas.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 361

en la parte alta del cerro llamado Guagraurcu, donde también se ce-

lebra algunas veces la misa.

Veamos otro ejemplo de la manera como, si bien se toma un elemento
proveniente del catolicismo, su celebracién nos obliga a dirigir nuestra
mirada a algo propiamente prehispdnico. Notamos claramente la adop-
cién y la adaptacién de elementos fordneos con una re-simbolizacién o
re-significacién propia de la cultura andina de Chimborazo.

Otra de las celebraciones grandes es la de la Cruz, el dia 3 de mayo,
cuando se va al Tintillay, en la comunidad de Dalincochas de la Parroquia
Sevilla(Alausf)

Este es un lugar sagrado, donde vamos a rezar y se lleva velitas.
A cambio,traemos tierrita, piedras del lugar. Ahf hay una roca de en-
canto. Hay que traer unas piedritas que se botan en el lugar de los
ganados y se pone también en el lugar donde se paran los animales.
Hacemos esto porque poniendo las piedritas los animales se ponen
mds bravos; lo mismo hacemos en otros lugares sagrados dela parte
baja como en Iltuz o en San Nicolds de Chunchi, en donde se aparece
lasanta cruz en unas piedras. Igualmente se celebra durante este mes
de mayo.

Es un lugar donde hay una pampa grande y en medio hay una
gran piedra redonda. All{ se va para celebrar las cruces. En medio
de numerosa asistencia, participanen la corrida o juego de los gallos
y otros divertimentos propios de la zona como los toros, las danzas y
presentacién de artistas.

Durante el mes de julio se celebra el Corpus Christi. (Ib. 33)

Conclusiones

En este articulo hemos hecho en un intento por hallar una interpretacién
vélida al estado actual del hecho religioso en los indigenas y mestizos de
Chimborazo, hecho que los intentos y estrategias que los misioneros du-
rante la Colonia y en lo que va de la Republica trataron de introducir para

cambiar o aniquilar lo que ellos percibieron como supersticiones y obras

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



362 IIl. ARTE Y RELIGION

del diablo, no tuvieron el efecto deseado. Hemos visto cémo contintian
hasta hoy esas practicas equivocadamente entendidas como idolétricas o
producto del paganismo y propias de mentalidades primitivas.

Lo que hemos podido ver es una diversidad rica en experiencias, ritos,
stmbolos y signos que buscan y logran, la mayoria de las veces, celebrar
alegremente la vida a través de ceremonias, demostrando que no son, ni
de lejos, seres-para-la muerte.

Esa diversidad, esa riqueza de experiencias hace poco posible que po-
damos asirla en unos cuantos conceptos abstractos a los que estamos tan
acostumbrados segiin nuestra manera occidental de pensar. Se nos esca-
pan de las manos y de las teorfas que manejamos esas virtualidades que
estdn en las entrafias del hecho religioso de tantas sociedades y culturas.
La etnografia nos habla cada dia de esa exuberancia de pensamientos,
creencias y pricticas que cotidianamente se expresan en todo el mundo
ddndole sentido a la vida y derrotando, de esta manera, el absurdo y la
fatalidad (Eliade, 1973).

Ahora bien, la manera de pensar, la mentalidad que da origen a esas
permanecias a pesar de, no lo dudamos, las transformaciones que histéri-
camente se han dado, tiene que ver con ese modo de razonar dependiente
del ciclo de vida estacional agricola que se caracteriza por ser repetitivo y
se manifiesta a través de un sinntimero de fiestas y celebraciones con muy
pocas variantes.* Parte de esa mentalidad tiene su origen en las épocas
precolombina y colonial, y se mantiene hasta nuestros dias resistiéndose
a aceptar y adoptar, sin més, nuevas creencias y practicas religiosas. La
cultura del grupo, en este sentido, regula lo que puede asumirse y de qué
manera. A través de la institucionalizacién centenaria de las hermanda-
des y del priostazgo y, mediante las complejas configuraciones sociales
que se dan alrededor de imdgenes, ideas, creencias y précticas sacrales,
esa mentalidad se contrapone a un razonamiento histérico y a una ética

individual y colectiva.

% Esto lo encontramos en los llamados calendarios agro-festivos o agro-rituales.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 363

La ciclicidad del tiempo anidado en una cosmovisién agro-céntrica
es todo lo contrario al devenir histérico; adem4s, m4s alld del cumplimien-
to de las normas y ribricas que la tradicién impone para fiestas, celebra-
ciones y ritos, no hay una exigencia clara y perentoria que obligue a un
determinado comportamiento ético como se deberfa esperar de fiestas que
tienen como referente a Dios, la Virgen o los santos. Pero, y aqui podria
hallarse el sentido de todo esto, es que el fin dltimo no es obtener, me-
diante el ritual, una vida moral o ética, una conversién moral, mds bien,
el beneficio que se busca es tener una buena cosecha o un importante
incremento en el nimero de animales mediante los ritos de intensificacién
(Botero Villegas, 1990). Si las cosas se hacen bien, si se realiza el ritual
de acuerdo a una tradicién que ha demostrado ser efectiva, entonces el
ser sagrado o sobrenatural no puede hacer otra cosa que responder posi-
tivamente, estd obligado a ello. Para decirlo de otra forma, los priostes y
priostas, los romeriantes, los que participan en las procesiones y en las
fiestas, los miembros de las hermandades, todas las personas que de una
u otra manera celebran cada afio y en la misma época alguna fiesta reli-
giosa, lo hacen de manera utilitarista y pragmadtica, es decir, buscan que
el ser sagrado al cual se encomiendan se sienta agradado por lo que se le
ofrece, y, en contraprestacion, deba retribuir generosa y oportunamente de
la manera que los oferentes esperan. Sin embargo, si bien es cierto, en-
tonces, que esas celebraciones de los llamados ritos de intensificacién son
actos interesados que buscan la benevolencia y respuesta deseada del ser
sobrenatural al cual estdn dirigidos, también es cierto que se practican
numerosos ritos de accién de gracias u otros medios, como son los exvotos.

Pese a los esfuerzos por purificar esa “religiosidad popular” y de “ele-
var” al indio para que se aleje de esas formas idoldtricas y paganas de
entrar en contacto interesado con Dios, esta es la manera de pensar que se
ha establecido a través de experiencias centenarias y ninguna idea nueva,
por muy buena o interesante que sea y aunque venga de la oficialidad de
la Iglesia, va a poder remover, a no ser que, como se dijo, sea adoptada y
adaptada por el grupo al panteén conocido, como vefamos antes con res-

pecto al Sefior de Cobshe que puede ser visto como “sefior de la lluvia”, o

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



364 IIl. ARTE Y RELIGION

la Virgen Maria, como mama killa o mama luna.*” Para quienes discurren
de este modo, no se puede correr el riesgo de poner en duda lo que tra-
dicionalmente se ha considerado y se ha hecho para regenerar la vida de
individuos y comunidades aceptando algo nuevo o distinto cuya eficacia
no se ha comprobado todavia. Rogativas, procesiones, fiestas, pases, no-
venas... seguirdn realizdndose afio tras afio porque “asi ha sido todo un
siempre” y es la fe de los mayores, de los antepasados que, en ningtin
momento y por ninguna razén, puede ser puesta en duda, y menos aun,
cambiada.

Segtn esto, aunque un componente de ese hecho religioso prehispéni-
co u original permanezca o se conserve invariable, como es el concepto de

29

“muerte-vida”, “desaparicién-regeneracion” que se da en el ciclo agrario

y pecuario propio de esas culturas, por cuanto la Pachamama® es funda-
mental, y se depende en todo momento de fuerzas “genésicas” para una
buena cosecha o el incremento de los animales para la vida, esas fuerzas
o virtualidades son que han sido atribuidas a dioses o divinidades de
la naturaleza, han tenido cambios por cuanto ha habido incorporaciones
o adopciones, adaptaciones y re-significaciones, y que, pese a ellas, el
sentido original de los ritos, en este caso de intensificacién, se mantiene.

Veamos un ejemplo que nos puede ayudar a comprender lo que esta-

mos argumentando.

3 En el mes de septiembre se celebra la fiesta de Koya raymi que para ofrecer los granos que van
a sembrarse. (EA).

“La fiesta de la fecundidad y la belleza femenina, es el Koya-Killa Raymi que, de acuerdo
a las creencias andinas comprende que cada 21 de septiembre es el fin de la preparacion de los
suelos y el inicio de los cultivos. La cosmovisién indigena coincide que es el tiempo de escoger las
mejores semillas para la nueva siembra en la Pachamama o madre tierra.” Recuperado de https:/
www.culturaypatrimonio.gob.ec/varios-eventos-en-cuenca-para-celebrar-la-fiesta-de-la-feminidad-
o-koya-killa-raymi/

“El calendario andino estd dividido en dos solsticios y dos equinoccios, todos estos relacionados
con el Sol y la Luna vinculados estrechamente con la Tierra para la productividad, los beneficios
y la provisién de alimentos. Estas celebraciones forman parte de un ciclo que avanza en espiral y
son: el Pawkar Raymi (equinoccio, corresponde al Carnaval andino), el florecimiento; el Init Raymi
(solsticio, fiesta del sol), tiempo de cosecha; el Coya Raymi (equinoccio), la fecundidad; y el Capak
Raymi (solsticio), la fiesta de la germinacién.” Recuperado de https://www.lahora.com.ec/secciones/
el-coya-raymi-es-la-fiesta-de-la-fecundidad/

1 Naturaleza.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 365

El dia Domingo" todas las personas elegidas se trasladan hacia el
pueblo, al llegar oyen la misa celebrada por el cura parroco esta misa
es celebrada cobrando a los capitanes para que sean anunciados sus
nombres, al terminar la misa inicia la procesién con la Virgen a la
cual lo llevan los capitanes y a San Resurreccién, luego de esta pro-
cesion los capitanes realizan los capillos ya sea de bebida, dinero o
algunas frutas (Cepeday Cunduri, 1984: 20-21.26) (FD)*

Antes de sembrar hacfan oraciones, después hacian una cruz so-
bre la tierra con la mano, del centro de la cruz cogfa la tierra y la
besaba echando después en el huacho.* Se nombraban algunos san-
tos: San José, el Niiio, el Sefior de la Resurreccién para que ayuden a
producir. La comida para siembras y cosechas era preparada con cuy
y conejo. Se recogian los huesos del cuy y conejo en los huachos para
que produzca bien. (EA)*

Para este tipo de fiesta se ponen de acuerdo tanto el Capitdn y el
paje. Es la fiesta en honor al Santo Resurreccién, ésta se realiza al
finalizar la Semana Santa (Chicaiza,1985: 9-22) (FD)

Especial atencién, entonces, debe merecernos el hecho de que una de
las invocaciones o ensalmos se dirige al “Sefior de la Resurreccién.”

Las actividades agrarias cuentan con ese principio que pudiéramos
denominar o presentar con los opuestos

Muerte/vida  muerte/resurreccién*

De Pascua.

Material escrito que se conserva en el Fondo Documental Diocesano de la diéeesis de Riobamba
Surco.

Entrevista realizada por el autor.

5Kl drama de la vegetacién se integra en el simbolismo de la regeneracién periédica de la natura-
leza y del hombre. La agricultura no es sino uno de los planos en que se aplica el simbolismo de la
regeneracion periédica (...) lo primordial y esencial es la idea de regeneracion, es decir, la repeticion
de la creacién (Eliade 1985: 64-65). En todas las sociedades primitivas y algunas histéricas existe
una concepeién del tiempo como repeticién de ciclos. Al final de cada ciclo y al comienzo del nuevo,
dependiendo de cada sociedad, se realizan una serie de rituales de finalizacién y de recomienzo.
Estos rituales aseguran la regeneracion periédica del tiempo (...) Este simbolismo de la regeneracién
periédica del tiempo estd extremadamente difundido. Encuentra sus fundamentos la mistica lunar de
las sociedades pre-agrarias (Risoto 2014: 42.43).

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



366 IIl. ARTE Y RELIGION

Elinvocar al “Sefor de la Resurreccién” deja entrever la preocupacién
de que, asi como en él se oper6 el cambio de la muerte a la vida, en el gra-
no sembrado, en la vegetacién entera, se desarrolla el mismo proceso, la
misma transformacién, transformacién que provocard algo fundamental:
la vida, la permanencia y continuidad del grupo en el tiempo. Se asocia,
entonces, las posibilidades del grano sembrado y enterrado con lo ocurri-
do al Sefior que resucité después de la muerte. Con el grano ocurriré igual
y, precisamente por eso, se le invoca el Sefior, para que él haga posible tal

transformacién de la misma manera como se dio en él.

Referencias

Ameigeiras, A. (2008). Religiosidad popular. Creencias religiosas populares en
la soctedad argentina, Biblioteca Nacional-Universidad Nacional de General
Sarmiento, Buenos Aires.

Arditi, B. (1988). El circuito norma diferencia y los micropoderes, Revista del
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Afio XVIII, (53), 56-62.

Botero Villegas, L. (1990). Chimborazo de los indios, Abya-Yala, Quito.

Botero Villegas, L. (2001) Movilizacion indigena, etnicidad y proceso de simboli-
zacién en Ecuador. El caso del lider indigena Ldzaro Condo, Abya-Yala, Quito.

Botero Villegas, L. (2011). Para no ser una carga. Pasado vy presente de las co-
munidades indigenas de Chimborazo, dos tomos, Editorial Pedagégica Freire,
Riobamba.

Botero Villegas, L. (2016). Runas. Sociedad, religion y cultura en los indigenas
de Chimborazo, Area de investigaciones, Vicarfa de Pastoral Indigena-Diécesis
de Riobamba, Riobamba.

Broda, J. (2009). Religiosidad popular y fiestas patronales. Introduccién a la
parte 1V, Cosmovisién Mesoamericana y Ritualidad Agricola. Estudios inter-
disciplinarios y regionales. Johanna Broda y Gdmez, A. (Coordinadoras), Bene-
mérita Universidad Auténoma de Puebla. México.

Cepeda, J. y Cunduri, M. (1984). La cultura indigena en la Parroquia de Co-
lumbe, Instituto Normal Superior Bilingiie “Jaime Roldés Aguilera”, Colta,
Chimborazo.

Chicaiza, M. (1985). Estudio de la Comunidad de “Calancha”, Instituto Normal
Superior Bilingiie “Jaime Roldés Aguilera”, Colta, Chimborazo.

Eliade, M. (1973). Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 367

Eliade, M. (1985). El mito del eterno retorno, Alianza-Emecé, Madrid.

Freile, C. (2003). La Iglesia ante la situacion colonial, Abya-Yala, Quito.

Gareis, 1. (2004). Extirpacién de idolatrias e identidad cultural en las socieda-
des andinas del Pert virreinal (siglo XVII), Boletin de Antropologia, 18 (35),
262-282. Departamento de Antropologfa, Universidad de Antioquia, Medellin.

Giménez, G. (1978). Cultura Popular y Religion en el Andhuac, Centro de Estu-
dios Ecuménicos, México.

Goémez Arzapalo, R. (2011). Aportes teéricos a la reflexion sobre la Religiosi-
dad popular. Enfoque interpretativo desde la antropologia y la historia, Libro
anual, N° 13, 313-330. Instituto Superior de Estudios Eclesidsticos-ISEE, Ar-
quidiécesis de México, Ciudad de México.

Gémez Hoyos, R. (1945). Las Leyes de Indias y el Derecho Eclesidstico, en Amé-
rica Espafiola e Islas Filipinas, Universidad Catdlica Bolivariana, Medellin.
Graeber, D. (2011). Fragmentos de antropologta anarquista, Virus Editorial, Bar-

celona.

Grillo, E. (1991). La Religiosidad en las culturas andina y occidental moderna,
Cultura andina agrocéntrica, PRATEC-Proyecto Andino de Tecnologfas Cam-
pesinas, Lima.

Guerrero, A. (1991). La semdntica de la dominacién: el concertaje de indios, Libri
Mundi, Quito.

Guilcamaigua, D. y Chancusig, E. (2011). El Calendarto Agrofestivo y la Cartil-
la del saber, Proyecto Educativo Kawsay, Di6cesis de Riobamba-Direccién de
Educacién Bilingiie Intercultural de Chimborazo-Manos Unidas de Espaia,
Editorial Pedagégica Freire, Riobamba.

Gutiérrez, A. (2003). El dios de las tormentas y divinidades de la lluvia, Anales
del Museo de América, (11), 103-118.

Judrez, A. y Gémez Arzapalo, R. (2016). Un andlisis de exvotos: vinculaciones
humano- divinas en las dindmicas religiosas populares. En M. Padrén y R.
Gémez Arzapalo (Comps.), Dindmicas religiosas populares: poder, resistencia e
identidad. Aportes desde la antropologia, pp. 279-301.

Kingman, E. (1992). Andrés Guerrero, La seméntica de la dominacién: el con-
certaje de indios, Procesos. Revista ecuatoriana de historia, (2), 149-152.

Lévi-Strauss, C. (1997). El pensamiento salvaje, Fondo de Cultura Econémica,
Bogota.

Luque, E. et al., (2000). Imdgenes poderosas: exvotos mexicanos, Retablos y ex-
votos. Museo Franz Mayer/Artes de México, México, pp. 32-53.

Matrone, D. (2019). Cémo la pedagogia critica de P. Freire fue interpretada por

parte del Monsefior Lednidas Proafio durante la implementacion de la radiofs-

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



368 IIl. ARTE Y RELIGION

nica del Chimborazo en términos educativos, Universidad Andina Simén Boli-
var, Quito.

Mencias, J. (1962). Estudio de la elevacion socio-cultural y religiosa del indio,
Oficina Internacional de Investigaciones Sociales, Bogota.
Moreno Yédnez, Segundo, 1989. “Ecuador, una nacién de nacionalidades”, Ecua-
dor Multinacional. Conciencia y cultura, Abya-Yala-CEDECO, Quito, 13-32.
Navarrete, J. (2016). Conflicto y territorio. Notas sobre el catolicismo popular
latinoamericano, Intercambio. Anuario del intercambio cultural alemdn- lati-
noamericano, Tomo 3, 2011-2014, Liverlag, Berlin.

Pineda, C. (2013). Mujeres y Teologta de la liberacion en Riobamba y Quito: los
decenios de 1970 y 1980, Universidad Andina Simén Bolivar, Quito.

Recalde, C. et al. (2011). Los tesoros del Qhapaq Nan, E1 Conejo, Quito.

Risoto, L. (2014). Lo sagrado en Mircea Eliade, Claridades. Revista de Filosofia,
6, Universidad de Mélaga, pp. 33-48.

Solo de Zaldivar, V. (2000). El “desarrollo comunitario” como modelo de inter-
vencién en el medio rural, Centro Andino de Accién Popular, Quito.

Vargas, M. (1994). El chiquita Pichay o las limpias de la mala suerte: trayectorias
individuales vy referente colectivo de identidad, FLLACSO, Quito.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025






IV. CARPETA GRAFICA



Arte y Memoria en el espacio urbano:

serie fotografica sobre Anti-Monumentos
en la Ciudad de México

Art and Memory in the urban space: photographic
series on Anti-Monuments in Mexico City

Ricardo Ignacio Prado-Hurtado

Universidad Andhuac México

a relacién entre memoria, resistencia y espacio publico es un cam-

po de estudio fundamental para la comprensién de las disputas

simbdélicas que tienen lugar en la Ciudad de México. En este con-
texto, los anti-monumentos emergen como una estrategia de resistencia
frente al discurso hegeménico impuesto por el Estado a través de sus
monumentos oficiales. La presente serie fotografica busca documentar y
analizar la dindmica que estos espacios generan en la memoria colectiva,
a pesar de que la ruta de los anti-monumentos ha sido paulatinamente
absorbida por el discurso oficial y el turismo, desvirtuando parcialmente
sus objetivos iniciales.

La Avenida Reforma es uno de los escenarios urbanos més represen-
tativos de la relacién entre poder, memoria y protesta en México. Tra-
dicionalmente, ha sido un espacio de legitimacién de la historia oficial,
como lo evidencian sus numerosos monumentos a héroes nacionales y fi-
guras politicas. Sin embargo, también ha sido el escenario de incontables
marchas, manifestaciones y actos de protesta social. En este contexto, los
anti-monumentos emergen como intervenciones ticticas que desafian la
narrativa dominante del Estado y reivindican acontecimientos que han
sido invisibilizados o minimizados.

La estrategia es el dispositivo del poder para estructurar y controlar

el espacio urbano, mientras que la tdctica es la accién improvisada de

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



372 IV. CARPETA GRAFICA

los actores que resisten dicha estructura. (De Certeau, 1980). Los anti-
-monumentos son una expresién paradigmética de la tdctica: surgen en el
espacio delimitado por el poder, pero lo resignifican con nuevos significa-
dos y demandas de justicia. A través de esta serie fotografica, buscamos
visibilizar la forma en que estos anti-monumentos dialogan con el espacio
urbano y los ciudadanos que transitan por la Avenida Reforma.

El anti-monumento es, en esencia, un acto de resistencia. Se opone a la
versién oficial de la historia y reclama justicia por los erimenes del pasado
y del presente. No obstante, el mismo espacio que les otorga visibilidad
también los expone a la institucionalizacién. La Avenida Reforma, como
arteria de la ciudad, es también un eje del turismo urbano. Con el tiempo,
los anti-monumentos han sido incorporados en recorridos oficiales, men-
cionados en gufas de viaje y convertidos en atracciones que pueden ser fo-
tografiadas sin que necesariamente se comprenda su significado politico.

En este proceso de institucionalizacién, surge una pregunta funda-
mental: jPierde el anti-monumento su capacidad de desafiar el discurso
hegeménico al volverse parte del paisaje urbano oficial? Desde la idea de
la resignificacién cultural, podria argumentarse que, lejos de perder su
impacto, su incorporacién al imaginario colectivo lo fortalece como her-
ramienta de memoria. Sin embargo, también existe el riesgo de que se
trivialice su funcién de denuncia, transformandose en un mero objeto de
consumo cultural.

Esta serie fotografica explora precisamente esa tensién: la del anti-mo-
numento como herramienta de resistencia y su progresiva absorcién por
parte del discurso estatal. A través de imdgenes capturadas con la meto-
dologia etnografica visual denominada Walking with Video, (Pink, 2015).
se documenté la interacciéon de los ciudadanos con estos espacios y su
percepcion sobre su significado en la actualidad. Esta serie fotografica es
parte fundamental de la planeacion de esta técnica.

La metodologia utilizada para este proyecto combina la fotodocumen-
tacién con la técnica etnografica de Walking with Video. Esta metodologia
permite capturar, en tiempo real, las reacciones de los transetintes y visi-

tantes de los anti-monumentos. A través de esta aproximacion, se puede

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



ARTEY MEMORIA EN EL ESPACIO URBANO 373

analizar c6mo estos espacios son vividos, interpretados y resignificados en
la cotidianidad urbana. La fotodocumentacién se enfoca en la ubicacién y
entorno de los anti-monumentos en relacién con los monumentos oficiales
y los edificios gubernamentales, en la interaccién ciudadana con estos
espacios y en la transformacién y desgaste de los anti-monumentos a lo
largo del tiempo.

Desde una perspectiva artistica, esta serie fotogréfica se inscribe en
la tradicién de la fotografia documental comprometida. Inspirada en el
trabajo de Sebastido Salgado (2013) y Susan Meiselas (2008), busca no
solo documentar, sino también generar una reflexién critica sobre el papel
de la memoria en el espacio publico. El tratamiento visual se caracteri-
zard por el uso de colores intensos para enfatizar la atemporalidad del
conflicto entre memoria y poder, composiciones que jueguen con la escala
y la perspectiva, destacando la relacién entre los anti-monumentos y la
monumentalidad oficial, asi como imégenes con profundidad de campo
reducida para resaltar detalles y enfatizar el deterioro, intervenciones o
resignificaciones espontdneas.

Esta serie fotogréfica no busca dar respuestas definitivas, sino abrir el
debate sobre el papel de los anti-monumentos en la memoria colectiva y
su relacién con el poder. Algunas preguntas clave que gufan este trabajo
son: shasta qué punto un anti-monumento sigue siendo un acto de resis-
tencia cuando es incorporado a las rutas turisticas de la ciudad?, ;pueden
los anti-monumentos mantener su cardcter disruptivo, o estdn condenados
a ser absorbidos por la narrativa oficial? ;De qué manera la interaccién
ciudadana refuerza o transforma el significado de estos espacios?

A través de esta investigacién visual, se espera contribuir al debate
sobre las estrategias de memoria en el espacio publico y la constante dis-
puta entre el poder y la resistencia en la construccién del paisaje urbano

contempordneo.

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



374 IV. CARPETA GRAFICA

Referencias

De Certeau, M. (1980). L’invention du quotidien. Tome 1: Arts de faire. Paris:
Gallimard.

Pink, S. (2015). Doing sensory ethnography (2nd ed.). London: SAGE.

Salgado, S. (2013). Genesis. Koln: Taschen.

Meiselas, S. (2008). In History. Gottingen: Steidl/ICP.

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



o o

LA ‘ﬁ (s

N

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



a2
1

LA

O
Ll

=

-
2N

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



AS0ANOSDEL
CRIMEN DE ESTADO \ -

10 DE JUNIO
19% 1-?()91

LA LU CHA

QIQRIQ—H ’

DS, |E_R§S

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



N
N
S
N
§
~
N
B
R
3
S
N
X
Ny
)
e
g
N
N
X
N
S
N
N
g
N
R
~
Q<
N
&S




il

"tﬂ: '

i i !

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025



L

Lo

o heyes

Rieinad
RA

!

LAURA MELISA

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



i )

]]I“

Intersticios, ano 29, niim. 63, julio-diciembre, 2025



L
T O O

= - = S

PORQUE VIVOS SE LOS LLEV*RAN, VIVOS LOS QUEREMOS

!

Intersticios, ano 29, nim. 63, julio-diciembre, 2025




9 DE OCTUBRE '
NO SE OLVIDA

JERCITO
£ EL ESTADO

FUE EL £

: U

]ﬂ €rs = 3
1108, a 29, ﬂtim 63; ] [l dZCZ b 2 2 5
tersticio. o uiio enmore, 0



UicC
UNIVERSIDAD
INTERCONTINENTAL



