
ntersticios
F I L O S O F Í A • A R T E • R E L I G I Ó N

Violencia(s):
encuadres teóricos 
para democracias 
sitiadas

ISSN 1665-7551                 		              MÉXICO JULIO-DICIEMBRE 2025       · AÑO 29 · NÚM. 63



ntersticios
F I L O S O F Í A • A R T E • R E L I G I Ó N



La revista Intersticios del programa académico de Filosofía, Instituto Intercontinental de Misionología de la Universidad Intercon-
tinental, es un proyecto editorial que se interesa en fomentar el encuentro y la profundización de las ideas que nos anteceden, 
así como en producir y desarrollar nuevas vertientes de pensamiento y discusión. Cada uno de sus volúmenes recorre y suscita 
las zonas de encuentro de la filosofía (sección monográfica), el arte y la religión (tercera sección) consigo mismos y entre sí, al 
tiempo que busca no sólo la convivencia entre la filosofía de la cultura, la hermenéutica filosófica, el pensamiento de inspira-
ción cristiana y la tradición clásica (Dossier), sino también un nuevo resultado teórico irreductible a cada una de las líneas por 
separado. Éste es nuestro perfil teórico, que insiste en el tema principal de la apertura al decir del otro, como reto común a estas 
mismas expresiones teóricas que así contienen en su propio estatus discursivo la múltiple determinación de los intersticios: los 
mismos que la revista en su conjunto reconoce como la marca tensional de los tiempos de hoy, y para la que la filosofía, el arte 
y la religión no pueden menos que promover un plus de sentido y creatividad. 



Rector

Mtro. Hugo Antonio Avendaño Contreras

Vicerrectora 
Dra. Gabriela Martínez Iturribarría

Dirección General de Administración y Finanzas

Mtro. Marco Antonio Velázquez Holguín

Dirección General de Formación Integral

Pbro. Miguel Ángel Ramírez Flores

Instituto Intercontinental de Misionología

Pbro. Gerardo López Vela

Los artículos presentados en esta publicación son sometidos a 
doble dictamen ciego. El contenido es responsabilidad exclusiva 
de sus autores.

Intersticios se incluye en los siguientes índices: Citas
Latinoamericanas en Ciencias Sociales y Humanidades (Clase);  
Base de datos de Revistas de Filosofía (Filos); Centro de Recursos 
Documentales e Informáticos de la oei; Sistema Regional 
de Información en Línea para Revistas Científicas de América 
Latina, el Caribe, España y Portugal (Latindex), y Elton B. Stephens 
Company (Ebsco).
 
Suscripciones:
intersticios@uic.edu.mx

Prohibida su reproducción por cualquier medio sin la autorización 
escrita de la institución.

Diseño editorial: Alejandra Riba Ramírez

Año 29, núm. 63, julio-diciembre  2025.

Director académico: Ramiro A. Gómez Arzapalo Dorantes.
Coordinadores del número:  Dra. Karla Alejandra Hernández 
Alvarado y Dr. Alberto Ruiz-Méndez.

Consejo Editorial
Yolanda Angulo Parra (Centro de Estudios Genealógicos para 
la Investigación de la Cultura en México y América Latina), 
Mauricio H. Beuchot Puente (Universidad Nacional Autóno-
ma de México), Mario Casanueva (Universidad Autónoma 
Metropolitana, México), Pablo Castellanos (Universidad 
Popular Autónoma del Estado de Puebla), Miguel Concha 
Malo (Academia Mexicana de Derechos Humanos), Paulette 
Dieterlen (Universidad Nacional Autónoma de México), Raúl 
Fornet-Betancourt (Missionswissenschaftliches Institut Mis-
sio e.V. Lateinamerikareferat, Alemania), Manuel Fraijó Nieto 
(Universidad Nacional de Educación a Distancia, España), 
Luis Garagalza (Universidad del País Vasco, España), Paul 
Gilbert (Universitá Pontificia Gregoriana, Italia), Guillermo 
Hurtado (Universidad Nacional Autónoma de México), 
Martha Patricia Irigoyen Troconis (Universidad Nacional 
Autónoma de México), Carlos Kohn Wacher (Universidad 
Central de Venezuela), Efraín Lazos Ochoa (Universidad 
Nacional Autónoma de México), Jorge Enrique Linares Sal-
gado (Universidad Nacional Autónoma de México), Mauricio 
López Noriega (Instituto Tecnológico Autónomo de México), 
Pablo Muchnik (Siena College, Nueva York), Teresa Oñate y 
Zubía van Hoye Desmet (Universidad Nacional de Educación 
a Distancia, España), José A. Pérez Tapias (Universidad de 
Granada, España), Carolina Ponce Hernández (Universidad 
Nacional Autónoma de México), Francisco Rodríguez Adra-
dos (Universidad de Salamanca, España), Cristina Sánchez 
Muñoz (Universidad Autónoma de Madrid, España), Gonzalo 
Serrano E. (Universidad Nacional de Colombia), Verónica 
Tozzi (Universidad de Buenos Aires, Argentina), Héctor Zagal 
Arreguín (Universidad Panamericana, México), José Francisco 
Zúñiga García (Universidad de Granada, España).

Consejo de Redacción
Jesús Ayaquica Martínez (Universidad Intercontinental, 
México), Alberto Constante López (Universidad Nacional 
Autónoma de México), Leticia Flores Farfán (Universidad 
Nacional Autónoma de México), Ramiro A. Gómez Arzapalo 
Dorantes (Universidad Intercontinental, México), Eva Gon-
zález Pérez (Universidad Intercontinental, México), Manuel 
Guillén (Universidad Intercontinental, México), Alejandra 
Montero González (Universidad Intercontinental, México), 
María Teresa Muñoz Sánchez (Universidad Intercontinental, 
México), María Rosa Palazón Mayoral (Universidad Nacional 
Autónoma de México), Raúl Pavón Terveen (Universidad 
Intercontinental, México), Rocío del Alva Priego Cuétara 
(Universidad Intercontinental, México), Ricardo Rivas García 
(Universidad Intercontinental, México), Jesús Valle Torres 
(Universidad Intercontinental, México).

Intersticios es una publicación semestral de la UIC Universidad Intercontinental A. C. Editora responsable: Nancy Sanciprián Marroquín. 
Número de certificado de la reserva otorgado por el Instituto Nacional de Derechos de Autor: 04-2003-031713005200-102. Número de 
Certificado de Licitud de Título: 12786. Número de Certificado de Licitud de Contenido: 10358. ISSN: 1665-7551. Dirección: Insurgentes Sur 
4135 y 4303, Santa Úrsula Xitla, C. P. 14420, Alcaldía Tlalpan, Ciudad de México. 

ntersticios
F I L O S O F Í A • A R T E • R E L I G I Ó N



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Índice

Presentación	 7
Karla Alejandra Hernández Alvarado y Alberto Ruiz-Méndez

I. MONOGRÁFICO
La política y el Estado. Entre el discurso y la violencia	 21
Luis Felipe Flores Mendoza

Grupos de discusión: propuesta metodológica de comunicación ambiental  
en juventudes como apuesta de territorialización en las urbes                                          39	
Laura Karina Mares-Ortega y Miguel Ángel Gómez Jiménez

Apuntes filosóficos en torno a la migración y la propiedad privada	 57
Mariano J. Chávez Martínez

Injusticia, discriminación y violencia radical hacia el migrante. 
Una reflexión sobre el olvido del Otro en Hannah Arendt y Emmanuel 
Levinas en tiempos de extremas derechas y fascismos	 81
J. Fernando Sosa Tapia

El discurso de inclusión bajo la lógica de un antropocentrismo desconsiderado	 94
Lisset X. Latisnere Juárez

El triángulo de la ética: una propuesta gráfica	 109
Damián Bravo Zamora
Mónica Alejandra Rodríguez Sosa

Derrida. El encuentro, una resistencia a las violencias	 139
Ma. Centeocihuatl Virto Martínez, Manuel Reynoso de la Paz 
y Martha Patricia López Juárez 

Hacia una democracia ascendente: el papel de los colectivos  
de madres buscadoras en el marco de la democracia neoliberal	 153
Alberto Ruiz-Méndez, Gabriela Lizette Galindo-Martínez 
y Adolfo Ángel López-Morales

II. DOSSIER

Apuntes sobre la concepción de la historia en Kant	 173
Clara Martínez Molina

La precariedad del espíritu	 197
Crescenciano Grave



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Dificultades de la filosofía de arrabal	 223
Mauricio Beuchot

El lenguaje: complejo y poderoso conector invisible entre el pensamiento  
y el mundo fenoménico. breves ideas de la tradición analítica	 237
Dante Alejandro Ferrara Vences

Transculturalidad, Educación y Política: apuntes filosóficos 
desde El maestro Ignorante	 257
José Guadalupe Olivares Terrones

Constitucionalismo mexicano e identidad nacional: 
hacia una metafísica del mexicano	    281
Diego Olivar Robles

III. ARTE Y RELIGIÓN

La influencia neoplatónica de Plotino en la teología cristiana 
de Pseudo Dioniso Areopagita: la naturaleza del mal                                                            303
A. Edmundo Cervantes Espino

Permanencias y transformaciones en la religiosidad popular 
de los habitantes de Chimborazo, Ecuador                                                                                  327
Luis Fernando Botero Villegas

IV. CARPETA GRÁFICA

Arte y Memoria en el espacio urbano: serie fotográfica 
sobre Anti-Monumentos en la Ciudad de México                                                                      371
Ricardo Ignacio Prado-Hurtado



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Presentación

En esta edición de Intersticios, nos adentramos en un tema de pro-
funda relevancia y urgencia: la violencia y sus diversas expresio-
nes. A través de una serie de reflexiones1 que abarcan desde el 

papel del Estado como el administrador o no de la violencia hasta la migra-
ción como blanco de injusticias y discriminación, pasando por la exclusión 
social y la degradación ambiental, los autores exploran cómo la violencia 
se manifiesta en diferentes esferas de la vida humana y cómo la filosofía 
emerge como una herramienta indispensable para comprender, enfrentar y 
transformar estas realidades.

Consideramos urgente abordar este tema pues, en el contexto del au-
mento del descontento y la insatisfacción con la democracia a nivel mun-
dial, es necesario contar con marcos de reflexión que nos inviten a pensar 
de qué manera las dinámicas concretas de violencia están contribuyendo 
a aquel aumento. En tanto que pensemos en la democracia como aquella 
forma de gobierno que nos atribuye la igual capacidad de participación en 
los asuntos de la vida colectiva ―tanto en procedimientos formales como 
las elecciones, así como marchas, protestas, etcétera―, la violencia tiene 
el efecto directo de confinar a las personas en su esfera privada pues, en 
un contexto en el que su vida o estabilidad material se encuentren en pe-
ligro, sin duda ambas son más importantes que ejercer aquella igualdad. 

En este sentido, además de las vidas que se pierden y la fragmenta-
ción del tejido social derivados de la violencia, requerimos de espacios 
de reflexión sobre la manera en que ésta está contribuyendo a la erosión 
democrática al alejar a los ciudadanos del ejercicio de sus derechos y 

1  Los textos que conforman la sección Monográfica forman parte de las actividades del 
PROINV_25_11 “Narrativas Democráticas en sociedad, política, comunicación y tecnologías digita-
les desde América Latina”, avalado por la Coordinación de Investigación de la Facultad de Filosofía 
y Letras de la UNAM.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

8PRESENTACIÓN

libertades pues precisamente su ausencia nos llevaría de la democracia 
a la autocracia. A continuación, brevemente presentamos los textos que 
se enmarcan en este contexto y que buscan ser referentes teóricos para 
pensar las violencias.

El texto de Luis Felipe Flores, titulado “La política y el Estado. Entre 
el discurso y la violencia”, abre el debate al examinar la relación entre 
la política y la violencia. Mientras pensadores como Maquiavelo y Weber 
defienden que la violencia es un recurso necesario para el mantenimiento 
del poder, otros como Arendt y Habermas critican su uso, argumentando 
que destruye la posibilidad de un diálogo político genuino. Arendt sostie-
ne que la verdadera política se basa en la pluralidad y el discurso, no en la 
dominación o la violencia. Habermas, por su parte, propone una política 
deliberativa donde el conflicto se resuelve a través del discurso racional 
y la búsqueda de consensos. Foucault, aunque reconoce la presencia de 
la violencia en las relaciones de poder, insiste en que el poder no debe 
reducirse a la violencia, sino que debe entenderse como una relación que 
permite la acción y la resistencia.

Flores reflexiona también sobre la realidad contemporánea, señalando 
que en países con Estado de Derecho, el uso de la violencia por parte del 
Estado debe ser legítimo y limitado, pero necesario para mantener el or-
den y proteger a los ciudadanos. Se argumenta que, aunque la violencia no 
debe ser el único recurso de la política, su monopolio por parte del Estado 
es crucial para evitar que grupos no estatales tomen el control mediante 
la violencia ilegítima. De esta manera, Flores sostiene que la violencia es 
un recurso irrenunciable en la política, aunque no debe ser el único medio 
para ejercer el poder. Se enfatiza la importancia de combinar el discurso 
y el diálogo con la capacidad del Estado para usar la violencia de manera 
legítima cuando sea necesario, con el fin de proteger el orden social y 
garantizar la estabilidad del Estado.

En el contexto urbano, el artículo de Laura Karina Mares-Ortega y 
Miguel Ángel Gómez Jiménez, titulado “Grupos de discusión: propuesta 
metodológica de comunicación ambiental en juventudes como apuesta de 
territorialización en las urbes”, propone una metodología de comunicación 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

9 PRESENTACIÓN

ambiental dirigida a jóvenes, con el objetivo de contrarrestar la violencia 
simbólica y estructural que enfrentan en su defensa del medio ambiente. 
A través de grupos de discusión, se busca crear espacios seguros donde 
los jóvenes puedan expresarse libremente y construir vínculos afectivos. 
Mares-Ortega y Gómez Jiménez subrayan que la violencia, en sus múlti-
ples formas, es un obstáculo para la acción colectiva, y que solo a través 
del diálogo y la ética ambiental se puede empoderar a las nuevas genera-
ciones para transformar su entorno.

La propuesta metodológica de Mares-Ortega y Gómez Jiménez se basa 
en el diálogo de saberes y los sentipensares, conceptos que permiten a 
los jóvenes reflexionar sobre su papel en la ciudad, expresar sus temores, 
dudas y motivaciones, y construir vínculos afectivos. Estos espacios de 
diálogo buscan contrarrestar la violencia simbólica y estructural que en-
frentan los jóvenes, quienes a menudo son marginados y desvalorizados en 
sus preocupaciones ambientales y sociales. La violencia se manifiesta en 
la falta de escucha, la crítica constante y el bullying que reciben por parte 
de familiares, docentes y compañeros. En conclusión, el artículo subraya 
la importancia de crear espacios seguros donde los jóvenes puedan expre-
sarse libremente, sin miedo a la violencia simbólica o estructural. Estos 
espacios son fundamentales para fomentar la acción colectiva y la defensa 
de los espacios naturales en las ciudades.

En el ámbito de la migración, Mariano de Jesús Chávez y Jesús Fer-
nando Sosa reflexionan sobre la violencia sistémica que enfrentan los mi-
grantes, especialmente en contextos de exclusión y deshumanización. Ma-
riano Chávez, en su texto “Apuntes filosóficos en torno a la migración y la 
propiedad privada”, aborda la migración desde una perspectiva filosófica, 
contrastando las posturas utilitarista y liberal-deontológica, con un enfo-
que en el concepto de propiedad privada como elemento constitutivo de 
la libertad individual. Se argumenta que la migración es un acto racional 
y moral, reflejo del ejercicio pleno de la libertad, especialmente cuando 
las condiciones socioeconómicas, de seguridad o ambientales en el lugar 
de origen son adversas. Desde el utilitarismo, se enfatiza la libertad de 
expresión y la igualdad de sentimientos, aunque se critica su reduccionis-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

10PRESENTACIÓN

mo al limitar la libertad a no causar daño a otros, lo que podría justificar 
acciones inmorales. En contraste, Isaiah Berlin propone una visión más 
amplia de la libertad, distinguiendo entre libertad negativa (ausencia de 
coerción) y positiva (capacidad de autodeterminación), lo que permite en-
tender la migración como un acto que busca mejores condiciones de vida 
y seguridad.

Chávez también explora el concepto del mal como ausencia de certeza 
y seguridad, vinculándolo con la migración forzada por la violencia, la 
pobreza o el cambio climático. Se citan pensadores como Hannah Arendt, 
Paul Ricoeur y Zygmunt Bauman para analizar cómo la incertidumbre y 
la falta de estabilidad generan angustia y vulnerabilidad, facilitando la 
dominación y la injusticia. Adam Smith, por su parte, sostiene que la jus-
ticia es fundamental para la cohesión social y que su ausencia, especial-
mente en la protección de la persona, la propiedad y los acuerdos, lleva al 
caos y al sufrimiento, lo que justifica la búsqueda de un territorio donde 
se respeten estos principios.

En cuanto a la propiedad privada, se contrastan las posturas de Pierre-
Joseph Proudhon, quien la considera un robo y aboga por un sistema mu-
tualista, con la visión de Adam Smith y Kant, quienes la defienden como 
un derecho esencial para la libertad y la autonomía individual. Proudhon 
crítica la propiedad privada por permitir la explotación y la acumulación 
injusta de riqueza, mientras que Smith y Kant la ven como una institución 
que garantiza la privacidad, la reflexión y el ejercicio de la libertad. La 
propiedad privada, en este sentido, es un elemento clave para la realiza-
ción personal y la justicia social.

Mariano Chávez concluye que la migración, en condiciones adversas, 
es un acto moralmente justificable desde el imperativo categórico de Kant, 
ya que busca mejorar las condiciones de vida y proteger la dignidad huma-
na. El utilitarismo, al reducir la libertad a no causar daño, puede justificar 
acciones contrarias a la dignidad, mientras que una visión amplia de la li-
bertad, separada del utilitarismo, es necesaria para abordar la migración 
de manera humana y justa. El texto aboga por un liberalismo que recupere 
la moral y la deontología en los debates públicos sobre migración.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

11 PRESENTACIÓN

Fernando Sosa, por su parte, en su texto “Injusticia, discriminación y 
violencia radical hacia el migrante”, retoma las ideas de Hannah Arendt y 
Emmanuel Levinas para subrayar la importancia de una ética de la alte-
ridad, que reconozca la vulnerabilidad del migrante y exija una respuesta 
ética más allá de intereses políticos. Se destaca cómo los discursos de 
odio y las políticas excluyentes han convertido a los migrantes, particular-
mente aquellos en situación de “ilegalidad”, en blanco de criminalización 
y deshumanización.

El autor destaca que Arendt, con su análisis del “mal radical” y el 
“mal banal”, alerta sobre los sistemas políticos y económicos que reducen 
al ser humano a una condición superflua, donde su valor se mide única-
mente por su capacidad de producir y consumir. Arendt argumenta que en 
los regímenes totalitarios, los seres humanos pierden su espontaneidad y 
libertad, volviéndose susceptibles de cometer o sufrir atrocidades. La filó-
sofa enfatiza la importancia de preservar el “derecho a tener derechos”, un 
principio fundamental para evitar que cualquier persona, especialmente 
los migrantes, sea excluida de la comunidad humana y expuesta a la vio-
lencia del sistema.

Por su parte, de acuerdo con Sosa, Lévinas introduce una perspectiva 
ética centrada en el “rostro del Otro”, especialmente el del extranjero, 
que nos interpela y exige una responsabilidad infinita. Levinas critica la 
tradición ontológica occidental que ha relegado al Otro a una extensión del 
“Mismo”, y propone reconocer la alteridad radical del extranjero, aquel 
que irrumpe en nuestra comodidad y nos exige hospitalidad. Para Levi-
nas, el rostro del migrante, en su vulnerabilidad, nos llama a responder 
éticamente, más allá de cualquier cálculo o interés político.

Sosa concluye que la crisis migratoria no es solo un problema político 
o económico, sino una cuestión ética que interpela nuestra humanidad. 
Arendt y Lévinas nos invitan a rescatar la espontaneidad y la responsa-
bilidad hacia el Otro, y a traducir estas reflexiones en acciones concretas 
que transformen las políticas migratorias y las actitudes sociales hacia 
los migrantes. En última instancia, el olvido del Otro es un problema que 
afecta a toda la humanidad. Como enseñan Arendt y Lévinas, nuestra 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

12PRESENTACIÓN

capacidad para preservar nuestra condición humana y responder ética-
mente al sufrimiento del Otro es lo que nos define como seres humanos. 
La reflexión nos desafía a salir de nuestro ensimismamiento egoísta y a 
encontrarnos con la alteridad, respondiendo con acciones concretas que 
reflejan apertura y hospitalidad hacia el migrante.

Por su parte, Lisset Lastinere, en su texto “El discurso de inclusión 
bajo la lógica de un antropocentrismo desconsiderado. Disolver la diferen-
cia”, aborda el discurso de inclusión y género desde una perspectiva críti-
ca, argumentando que éste sigue una lógica antropocéntrica que privilegia 
lo semejante y desconsidera lo radicalmente diferente, lo que conlleva a 
formas de violencia simbólica y estructural. La violencia se manifiesta en 
la desconsideración de lo radicalmente otro, ya sea en términos de género, 
raza o especie. La autora escribe que Derrida argumenta que el rechazo 
a la diferencia es una forma de violencia, pues se niega la hospitalidad 
al extranjero, aquel que cuestiona la mismidad y pone en duda la propia 
identidad. Esta violencia no solo se dirige hacia lo humano diferente, como 
las minorías raciales o sexuales, sino también hacia lo no humano, como 
los animales, que son incluidos en la sociedad solo cuando son humaniza-
dos, es decir, cuando se les asimila a lo semejante. La inclusión, en este 
sentido, se convierte en una forma de violencia al intentar homogeneizar 
la diferencia en lugar de reconocerla y dignificarla.

Lastinere también explora cómo la soberanía del hombre, entendida 
como su capacidad para dominar y administrar la vida, ha llevado a rela-
ciones de poder y sometimiento hacia lo diferente. Esta soberanía, ejercida 
desde un antropocentrismo desconsiderado, excluye de la dignidad a todo 
aquello que no se ajusta a los parámetros humanos, lo que Derrida describe 
como un “alma artificial” que perpetúa la violencia hacia lo otro. Final-
mente, el texto propone que el discurso de inclusión debería ser reempla-
zado por un enfoque ético que reconozca y valore la diferencia radical, sin 
intentar asimilarla. La dignidad no debería depender de la semejanza con 
un estándar humano, sino del hecho de ser un ser vivo.

El texto de Damián Bravo y Mónica Rodríguez, titulado “El triángulo 
de la ética: una propuesta gráfica”, busca representar la ética desde tres 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

13 PRESENTACIÓN

perspectivas distintas: la ética pre-filosófica, la ética axiomática y la pre-
gunta crítica por los fundamentos de la ética. La ética pre-filosófica se 
refiere al discurso que articula normas, valores y concepciones de la vida 
virtuosa en una sociedad, sin necesidad de reflexión filosófica. Este siste-
ma tripartito (normas, valores y virtudes) es inherente a toda comunidad 
humana y sirve como base para la convivencia social.

La tercera perspectiva, la pregunta por los fundamentos de la ética, es 
una indagación filosófica que cuestiona los principios mismos de la ética, 
buscando argumentos no circulares que justifiquen por qué debemos vivir 
éticamente. Esta pregunta puede llevar a posiciones como el nihilismo, el 
escepticismo moral o el relativismo, y se distingue de la ética axiomática 
en que no asume los principios éticos, sino que los pone en duda. La 
representación gráfica de esta indagación sugiere que se debe “salir” del 
triángulo de la ética para cuestionarle desde un punto de vista neutral.

Bravo y Rodríguez concluyen que la pregunta por los fundamentos 
de la ética es una tarea filosófica distinta a la axiomatización, ya que no 
asume los principios éticos, sino que los cuestiona desde una perspectiva 
externa. La pregunta por los fundamentos de la ética revela que la justi-
ficación de la violencia no es absoluta, sino que depende de los sistemas 
éticos que cada sociedad o filósofo adopte. Esta reflexión es especialmente 
relevante en contextos contemporáneos, donde la violencia se manifiesta 
en formas complejas, como la violencia estructural, la violencia de género 
o la violencia en conflictos armados, y donde la ética debe ofrecer respues-
tas claras y fundamentadas para su regulación y prevención.

En el texto “Derrida. El encuentro, una resistencia a las violencias”, 
Virto Martínez, Reynoso de la Paz y López Júarez, reflexionan a partir de 
la noción de encuentro que plantea Derrida en su texto Schibboleth para 
Paul Celan. Para los autores el “encuentro” nos permite una visión más 
amplia sobre las problemáticas de violencias que padecen a diario las 
infancias, las personas migrantes y los colectivos de búsqueda de perso-
nas desaparecidas. Ante estas violencias constantes y sistemáticas, en el 
texto se desarrolla la idea del acompañamiento otro como una política de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

14PRESENTACIÓN

resistencia que permite nuevas formas de construir comunidad y asumir 
una responsabilidad colectiva.

Por lo que se refiere al artículo “Hacia una democracia ascendente: el 
papel de los colectivos de madres buscadoras en el marco de la democra-
cia neoliberal”, Ruiz-Méndez, Galindo-Martínez y López-Morales parten 
de la definición de democracia desde la visión de Norberto Bobbio, y luego 
de ello exponen motivos de la actual crisis de la democracia apoyados en 
las reflexiones de Adam Przeworski. El análisis de dicha crisis se centra 
en explicar cómo es que el sistema económico afecta a la democracia, en 
este caso describiendo el surgimiento y el funcionamiento del neolibera-
lismo como sistema que contraviene el sistema democrático. A partir de 
esta problemática, los autores describen cómo la participación política 
se ve afectada, propiciando el individualismo, debilitando así uno de los 
pilares fundamentales para la democracia: la participación colectiva. Por 
esta razón, el texto ofrece una posible respuesta por parte de la ciudadanía 
a dicha crisis: los colectivos de madres buscadoras como agente de cambio 
social y un ejemplo conciso de democracia ascendente en la que son las 
personas, desde sus exigencias y reivindicaciones, quienes construyen la 
democracia. 

En conjunto, estos textos de la sección monográfica de nuestra revista 
en su número actual, nos desafían a seguir pensando críticamente sobre 
la violencia en sus múltiples manifestaciones, desde su arraigo en las es-
tructuras políticas y estatales hasta su impacto devastador en la migración 
y la inclusión social. En su conjunto, estos análisis nos invitan a desen-
trañar la intrincada relación entre la violencia, las dinámicas de poder, la 
exclusión y la incesante lucha por la dignidad humana. Asimismo, se nos 
invita a replantearnos en qué medida la ética puede seguirnos auxiliando 
como una herramienta para enfrentarnos a un mundo donde la violencia 
parece omnipresente. La filosofía nos recuerda que la ética no es solo una 
opción, sino una responsabilidad ineludible para preservar la dignidad 
humana y promover el bien común. Esta edición es, pues, una invitación 
a reflexionar, dialogar y actuar desde la ética, con la esperanza de que, a 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

15 PRESENTACIÓN

través del pensamiento crítico y la acción colectiva, podamos transformar 
las realidades de violencia que nos rodean.

En la sección Dossier encontramos seis textos. El primero de ellos es 
“Apuntes sobre la concepción de la historia en Kant” de Clara Martínez 
Molina. En el mismo la autora escribe que en el ámbito de la experien-
cia la compatibilidad entre virtud y felicidad requiere zanjar distintos 
obstáculos sociales, como la construcción de un orden civil que garantice 
“de manera efectiva” la justicia social; para saber qué debemos hacer no 
es necesario apelar a un fin material determinado, basta con la ley moral; 
sin embargo, de la aplicación de la ley moral surge un fin comunitario, 
que consiste en la construcción de naciones, instituciones y leyes justas que  
garanticen la paz y el quiliasmo de la historia; por ello se concluye que la 
evolución histórico espiritual de la humanidad debe coincidir con su pro-
greso moral.

En segundo lugar aparece el texto: “La precariedad del espíritu” de 
Crescenciano Grave que explora un aspecto del vínculo de Valéry con la 
filosofía a partir del problema de pensar el pensamiento y sus implicacio-
nes para el yo y su presunción de ser causa de las ideas. Esta exploración 
se desarrolla como un ensayo en donde, desde la dinámica inherente al 
pensamiento, se propone que la cobertura lingüística de éste es la super-
ficie en la que aparecen sus capacidades. Lo que se es capaz de sentir y 
soportar en lo que se piensa. Esta propuesta se pone a prueba paradóji-
camente: la precariedad del espíritu se potencia en sus variaciones y, en 
éstas, el espíritu se forma en la realidad de sus obras. 

En seguida se ubica el artículo: “Dificultades de la filosofía de arra-
bal” de Mauricio Beuchot, quien en su texto nos recuerda que así como 
hay arrabales en las ciudades y éstos se caracterizan por estar en las afue-
ras, en la periferia, así también hay un arrabal filosófico, partiendo de las 
distancias entre el centro y las fronteras en el ámbito cultural. Tenemos 
que ser conscientes de nuestra condición contextual, y desarrollar la labor 
filosófica aún en esos lugares difíciles.

Prosigue esta sección de Dossier con un cuarto texto, a saber: “El 
lenguaje: complejo y poderoso conector invisible entre el pensamiento y 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

16PRESENTACIÓN

el mundo fenoménico. breves ideas de la tradición analítica” de Dante 
Alejandro Ferrara Vences, quien trata en su disertación sobre algunas 
ideas relevantes de la tradición analítica. Esto con el propósito de desvelar 
que el lenguaje es más profundo de lo que uno puede creer. Por ende, el 
lenguaje debe ser considerado como poderoso conector entre el entendi-
miento y la realidad. 

En quinto lugar viene “Transculturalidad, Educación y Política: apun-
tes filosóficos desde El maestro Ignorante” de José Guadalupe Olivares 
Terrones. En este texto se analiza la cuestión de la transculturalidad, su 
relación con la racionalidad crítica, con las maneras de educar y las im-
plicaciones políticas de esto. Se analiza también la necesidad de un pen-
samiento transcultural, signado por una racionalidad crítica, que abra las 
posibilidades de reconocer los saberes que dependen de unas coordena-
das culturales concretas. El autor parte de la participación de la senadora 
mexicana Edith López Hernández en la instalación de Agricultura del 
Senado en 2024 y el revuelo social que causó. Combina esto con la postu-
ra filosófica de José Antonio Pérez Tapias y finalmente explora las princi-
pales ideas vertidas en el texto El maestro ignorante de Jacques Rancière, 
proponiéndolas como un mecanismo pedagógico idóneo para alcanzar una 
racionalidad intercultural. 

Cierra finalmente esta sección de Dossier el artículo: “Constituciona-
lismo mexicano e identidad nacional: hacia una metafísica del mexicano” 
de Diego Olivar Robles. Este ensayo analiza ciertos rasgos de la identidad 
mexicana que ponen de manifiesto el derrotismo como característica de 
muchos mexicanos. A partir del estudio de las ideologías que fundamen-
tan al actual Estado Mexicano, se asevera que el derrotismo es fruto del 
sistema Constitucionalista Postrevolucionario Mexicano, que ha transmiti-
do su pensamiento a través de la enseñanza de la Historia Oficial. Se pro-
pone una visión metafísica basada en el pensamiento aristotélico-tomista 
como superación al problema de la identidad mexicana.

En la sección Arte y Religión se incluyen dos textos, el primero de ellos 
es el artículo “La influencia neoplatónica de Plotino en la teología cristia-
na de Pseudo Dionisio Areopagita: la naturaleza del mal” de A. Edmundo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

17 PRESENTACIÓN

Cervantes Espino, el autor explora la relación entre el neoplatonismo de 
Plotino y la teología cristiana de Pseudo Dionisio Areopagita, centrando 
su atención en la concepción del mal en ambos autores. Plotino entiende 
el mal como la ausencia de bien y un alejamiento progresivo del Uno, sin 
considerarlo una sustancia propia. Pseudo Dionisio adopta esta perspecti-
va, pero la adapta al marco cristiano, enfatizando la omnipotencia divina 
y el mal como una privación. A través de un análisis comparativo, el texto 
revela cómo Pseudo Dionisio integra elementos filosóficos neoplatónicos 
con principios teológicos cristianos, creando una síntesis que redefine la 
naturaleza del mal en términos metafísicos/teológicos.

El otro artículo incluido en esta sección es: “Permanencias y trans-
formaciones en la religiosidad popular de los habitantes de Chimborazo, 
Ecuador”, de Luis Fernando Botero Villegas. En este artículo se reflexio-
na acerca de aquellas ideas y prácticas religiosas de los habitantes de 
Chimborazo que han permanecido a través tanto del tiempo como de una 
historia que no ha sido fácil para ellos. Sometidos a autoridades eclesiás-
ticas y civiles desde los tiempos de la Colonia hasta nuestros días, esas 
prácticas y creencias se han visto con recelo y, muchas de ellas, han sido 
perseguidas y prohibidas; pero, aun así, se han conservado hasta nuestros 
días, algunas de manera explícita, otras con mayor reserva y, otras, en 
la clandestinidad. Están en juego símbolos, ritos, ideas y prácticas reli-
giosas propias de la religión andina que se conserva en todo el territorio 
provincial y que, poco o nada, se sabe sobre ellas porque se han manteni-
do escondidas evitando el asedio de autoridades religiosas oficiales de la 
Iglesia católica, e inclusive de los investigadores sociales.

Acompañando a los textos de este número se encuentra una serie fo-
tográfica dedicada a los anti-monumentos de la autoría de Ricardo Igna-
cio Prado-Hurtado. En el texto que presenta las fotos, su autor destaca 
la importancia de echar mano de métodos de investigación-creación que 
permitan captar la complejidad de fenómenos sociales que no se dejan 
aprehender a través de categorías deductivas tradicionales. Además de 
mostrar la importancia política y simbólica de los anti-monumentos, a tra-
vés de estas fotografías, Prado-Hurtado también nos invita a echar mano 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

18PRESENTACIÓN

de los métodos visuales y multimodales de investigación y así ensayar 
nuevas miradas sobre los fenómenos políticos y sociales.

Karla Alejandra Alvarado Hernández
Universidad Anáhuac México

Alberto Ruiz-Méndez
Facultad de Filosofía y Letras, UNAM



I.  MONOGRÁFICO





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

La política y el Estado.  
Entre el discurso y la violencia

Politics and the State.  
Between discourse and violence

Luis Felipe Flores Mendoza*

Hechos que cometidos clandestinamente se pagarían con la 

pena de muerte, los elogiamos porque los comete quien lleva 

insignias de general.

Lucio Anneo Séneca

Pues bien, los principales cimientos y fundamentos de todos 

los Estados —ya sean nuevos, ya sean viejos o mixtos— con-

sisten en las buenas leyes y en las buenas armas.

Nicolás Maquiavelo

Si los hombres fueran todos buenos, este precepto sería co-

rrecto, pero —puesto que son malos y no te guardarían a ti su 

palabr tú tampoco tienes por qué guardarles la tuya. Además, 

jamás faltaron a un príncipe razones legítimas con las que 

disfrazar la violación de sus promesas.

Nicolás Maquiavelo

*   Dr. en Filosofía por la Universidad Iberoamericana de la CDMX, Docente de asignatura de la Uni-
versidad Anáhuac MX, Universidad Iberoamericana CDMX, Universidad del Claustro de Sor Juana. 
México. Miembro del Observatorio Filosófico de México y del CONADEFI. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9392-2095.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

22 I.  MONOGRÁFICO22

Resumen

El presente ensayo pretende expresar 
la importancia del monopolio legítimo 
de la violencia por parte del Estado, 
para evitar llegar a un estado de 
excepción. Se estudian dos posturas 
contrapuestas para ello, la que ape-
la a la violencia como necesaria y 
ultima ratio de la política y, por otro 
lado, la que propugna por un espacio 
público completamente discursivo y 
alejado de la violencia.

Palabras clave

Violencia, política, monopolio legíti-
mo de la violencia, discurso, Maquia-
velo, deliberación, Clausewitz 

Abstract

This essay aims to express the impor-
tance of the State’s legitimate mo-
nopoly on violence to avoid reaching 
a state of exception. Two opposing 
positions are studied for this purpose, 
one of them, the one that appeals to 
violence as a necessary and ultima 
ratio of politics, on the other hand, 
the one that advocates for a comple-
tely discursive public space and free 
from violence.

Keywords

Violence, political, legitimate mono-
poly on violence, speech, Machiavelli, 
deliberation, Clausewitz

Una de las cuestiones más añejas y complejas de la escena pública 
es, sin duda, la que aborda el tema de la relación, ya sea supues-
ta, posible o real, entre la política y la violencia pues, a partir de 

la modernidad, se ha asumido (aunque sea de manera teórica) que ambos 
elementos se encuentran indisolublemente entrelazados en una dinámica 
de correspondencia mutua. 

Por eso, este trabajo se encamina a discurrir acerca de las dos postu-
ras más importantes sobre la relación entre violencia y política; es decir, 
si aquélla es necesaria en ésta para su existencia o, bien, si más bien la 
violencia elimina las condiciones de posibilidad de una verdadera esfera 
política de corte discursivo. Para ello, nos acercaremos a algunos de los 
autores más representativos de cada una de estas posturas, como Nicolás 
Maquiavelo, Karl von Clausewitz y Max Weber, por un lado, quienes con-
sideran a la violencia una parte central de la política; mientras que, del 
otro lado, se revisarán las posturas de Hannah Arendt, Jürgen Habermas 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 23

y Michel Foucault quienes consideran que la violencia es la eliminación 
de la esfera pública o la cosificación de los seres humanos.

Para concluir, manifestaré con ejemplos cotidianos de nuestra realidad 
la necesidad de una postura crítica de la política como discursiva o libre 
de violencia, pues, ante la falta de ésta, podemos acercarnos al desmoro-
namiento del orden social y, con ello, del Estado. Es decir, si el Estado no 
asume el papel de monopolizador de la violencia legítima, puede produ-
cirse un caos. 

Metodológicamente, me acerco a la postura propuesta por Maquiavelo, 
es decir, este trabajo tiene meras pretensiones descriptivas y no prescrip-
tivas, pues no es mi intención decir que la violencia debe estar inserta en 
la política, sino mostrar que, de hecho, lo está y que es, desde mi lectura, 
una de sus características fundamentales más importantes, y si en algún 
momento digo que la política debe hacer algo no es utilizar indiscrimina-
damente la violencia, sino aceptarla como parte irrenunciable de su propia 
configuración. 

Los riesgos que se corren al tomar esta posición son, teóricamente, que 
se tilde a este trabajo de incurrir en la falacia naturalista o entender el 
ser como deber ser, pero no es así; por el contrario, lo que se pretende es 
mostrar que la violencia dentro de la política, es imposible de erradicar, 
de lo cual no debe derivarse que aquélla se aplica siempre expresamente, 
pero es algo tácito en el entramado de la política. 

En segundo lugar, que en la parte práctica, se acuse a este trabajo de 
defender el uso de la violencia; sin embargo el mismo no es, ni pretende 
ser, una apología de la violencia política ni de la violencia en general, sino 
más bien pretende, como ya se mencionó, en un primer lugar, esbozar 
las posturas dicotómicas entre las que se debate la “naturaleza” (si se 
me permite el término esencialista) de la política y, después, decantarme 
como un narrador de la importancia de la misma en la verdadera política; 
es decir, como un realista político.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

24 I.  MONOGRÁFICO24

I

Desde la época clásica, algunos de los sofistas ya habían entendido que 
la política y la violencia son elementos que se necesitan mutuamente para 
existir. No obstante, será hasta la modernidad, con la llegada del Renaci-
miento, que dicha relación se estudie de una manera mucho más profunda. 

Si bien los pensadores clásicos ya habían problematizado sobre ello, 
es hasta la modernidad que la violencia se asume no solamente como un 
elemento de la política, sino que encuentra su lugar acabado y su función 
necesaria dentro de la misma; pues Platón y Aristóteles intentaban expre-
sar la forma en la que la política, los gobiernos, las leyes y el ejercicio del 
poder debían ejecutarse, tratando de garantizar, por medio de la areté (y 
no de la fuerza o la violencia), la felicidad de los ciudadanos, la conviven-
cia y el progreso de la polis.1 

Aunque, al final, se debe entender y aceptar que la política es, sin 
matices ni maquillaje, la búsqueda del poder; por lo mismo, una fuente 
de conflicto y, consecuentemente, una forma de dominación de un grupo 
sobre otro2. Esta definición de política puede considerarse muy arbitraria, 
radical y opuesta al sentido común; mas, no por ello, es menos verdadera. 
La violencia es el vehículo por el cual la dominación política puede reali-
zarse de manera más rápida y eficaz. 

Maquiavelo abrió el camino para desarrollar esta relación donde la po-
lítica hace uso de la violencia para poder conseguir o mantener el poder, 
pues el arte de la política no puede llevarse a cabo por medio del diálogo y 
los acuerdos, ya que, en la realidad, en la verità effetuale della cosa3 siem-
pre han estado relacionadas; por ello se asume, también desde mi punto 

1   Podemos encontrar que esta discusión también fue un tema de debate entre los sofistas y Platón, 
quien consideraba que existía un orden racional del universo y, por lo tanto, la política humana debía 
acercarse a este orden; por lo cual, el conflicto y la violencia eran consideradas como algo irracional. 
Cfr. Serrano (2012) pp. 45 y ss.
2   Max Weber (2004) menciona que “El Estado, como todas las asociaciones políticas que histórica-
mente lo han precedido, es una relación de dominación de hombres sobre hombres, que se sostiene 
por medio de la violencia legítima […]” ( p. 84). 
3   En este sentido, el florentino menciona “Pero, siendo mi propósito escribir algo útil para quien lo 
lea, me ha parecido más conveniente ir directamente a la verdad real de la cosa que a la representa-
ción imaginaria de la misma”, Maquiavelo (2021, p. 110).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 25

de vista, que la violencia es una razón necesaria, mas no suficiente, de la 
política; aunque la política no representa una razón para la violencia. La 
dominación política requiere, en algún momento el empleo de la fuerza. 
Pero ésta no puede emplearse de forma desprolija, por el contrario, la 
violencia debe economizarse: 

Bien usadas se pueden llamar aquellas crueldades (si del mal es lícito 
decir bien) que se hacen de una sola vez y de golpe, por la necesidad 
de asegurarse, y luego ya no se insiste más en ellas, sino que se con-
vierten en los más útiles posibles para los súbditos. Mal usadas son 
aquellas que, pocas en principio, van aumentando, sin embargo, con 
el curso del tiempo en lugar de disminuir. (Maquiavelo, 2021, p. 83)

El realismo político de Maquiavelo no es, como ya he mencionado lí-
neas arriba, una propuesta de cómo hacer política, sino la enunciación de 
la configuración de la política real, de cómo se lleva a cabo la búsqueda 
y el ejercicio del poder en la política cotidiana, pues él observa lo im-
prescindible de la violencia cuando se busca dominar y gobernar a otros 
hombres. 

Pero es en el siglo XIX, con Karl von Clausewitz que se lleva esta 
definición, idea pensamiento maquiaveliano a una de sus últimas conse-
cuencias, pues Clausewitz (2021) enunció que “La guerra es la mera con-
tinuación de la política por otros medios”, ( p. 38) y, bajo esta perspectiva, 
se entiende que, cuando la política no funciona a partir de un diálogo, 
consenso o negociación, siempre queda, el método de la violencia como ul-
tima ratio, pues no se piensa que ésta sea el método constante por el cual 
se realiza la política. Y, en este sentido, dice Weber (2004): “La violencia 
no es, naturalmente, ni el medio normal ni el único medio de que el Esta-
do se vale, pero sí es su medio específico” (p. 83). El Estado es la máxima 
representación de la política moderna; no existe otra configuración políti-
ca de las dimensiones, la magnitud ni el poder de los grandes leviatanes. 
Por ello, se entiende, así, que la violencia se presenta como el ingrediente 
propio de los Estados, es decir, de la encarnación de la política, en tanto 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

26 I.  MONOGRÁFICO26

la búsqueda de la dominación de unos sobre otros, y la guerra es el punto 
más elevado del conflicto político, porque “Todas las guerras deben ser 
consideradas como actos políticos” (Clausewitz, 2021, p. 39)..4 

Admitir esto supondría que la realización de la política contiene, den-
tro de sí, una dimensión de violencia, la cual le permita el ejercicio del 
poder en todo su esplendor. Y, aunque la violencia no se aplica de forma 
permanente, se encuentra como una posibilidad siempre latente, para em-
plearse cuando la ocasión lo requiera.

En el mundo humano el grado de contingencia es mucho mayor [que 
en el mundo animal] debido de manera fundamental, al desarrollo 
simbólico. Incluso, en el mundo humano, en la medida en que la 
agresión nunca se manifiesta de manera pura, sino que siempre se 
encuentra ligada a una expresión simbólica (cultural), ésta adquiere 
la forma de violencia. La violencia, en contraste con la agresión, es un 
fenómeno cultural, que se puede describir como el intento de un suje-
to de convertir al(os) otro(s) sujeto(s) en un objeto que sirva como me-
dio en la realización de sus fines particulares (Serrano, 2012, p. 33).5

Retomando a Weber (2004), la violencia es el signo distintivo del Es-
tado moderno, no de cualquier configuración política previa, sino de la 
modernidad y sus posibilidades racionales “Hoy, precisamente, es espe-
cialmente íntima la relación del Estado con la violencia. En el pasado 

4   Siguiendo un esquema lógico, no todo proceso de dominación de unos sobre otros puede conside-
rarse un acto político, pero el signo distintivo del acto político es la búsqueda de dominación de unos 
grupos sobre otros para la conformación de una comunidad política, la cual deriva en la formación 
de un Estado, el cual tiene como su signo propio el monopolio legítimo de la violencia cuando los 
conflictos políticos escalan a un punto tal que es imposible la reconciliación y, cuando éstos son de 
índole internacional, la política llega a la guerra. Desde luego, esta postura puede cuestionarse, al 
decir que la guerra no es, necesariamente una forma de violencia en el sentido foucaultiano, como se 
verá más adelante, pues ésta se lleva a cabo entre personas libres e iguales, mientras que la violencia 
se ejecuta en una situación, podríamos suponer, jerárquica. No obstante, se considera que la guerra 
es el punto más alto de la violencia y, sobre todo, de la violencia política, como menciona Clausewitz.
5   Serrano realiza una distinción entre la “agresión” que entiende como un acto propio del mundo 
animal, mientras que, por otro lado, habla de “violencia” como un acto simbólico de agresión, pro-
pio del ser humano. Es decir, el ser humano en tanto ser simbólico no es propiamente agresivo, es 
violento. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 27

las más diversas asociaciones, comenzando por la asociación familiar […] 
han utilizado la violencia como un medio enteramente normal” (p. 83). Es 
decir, el Estado moderno, en tanto entidad racional, debe concentrar para 
sí el uso legítimo de la violencia.

Hoy […] tendremos que decir que Estado es aquella comunidad 
humana que, dentro de un determinado territorio (el “territorio” es 
elemento distintivo), reclama (con éxito) para sí el monopolio de la 
violencia física legítima. Lo específico de nuestro tiempo es que a 
todas las demás asociaciones e individuos sólo se les concede el dere-
cho a la violencia física en la medida en que el Estado lo permite. El 
Estado es la única fuente del “derecho” a la violencia (Weber, 2004, 
pp. 83-84).

Se establece, con ello, que cualquier asociación política moderna es 
la portadora legítima del empleo de la violencia física, mientras que cual-
quier asociación no política, es decir, particular, se encuentra privada de 
este derecho o facultad, a menos que el Estado expresamente lo permita, 
pues, en tanto el uso de la violencia por parte del Estado es legítimo, tiene 
garantizado el derecho sobre la misma.

Para estos tres autores, como para otros más,6 el empleo de la violen-
cia, su monopolio y su vínculo necesario e irrompible  son sustanciales 
en la configuración del Estado moderno. Para Maquiavelo, la violencia 
permite adquirir y mantener el poder, es un insumo más a utilizar en 
el juego de la política, como lo será el engaño, la mentira y otras cosas 
más, pero, repito, el florentino no las prescribe, las describe y, si en algún 
momento se le juzga duramente es por el hecho de haber resaltado que 
quienes usaron estos medios poco “loables” fueron quienes consiguieron 
mejores resultados políticos. Por otro lado, Max Weber destaca la violen-
cia y, quizás esto sea lo más difícil de asimilar, como el elemento distintivo 

6   Uno de los ejemplos icónicos de esto es el Leviatán de Thomas Hobbes, también puede pensarse 
en Gaston Bouthoul y su Tratado de polemología, que indica que la historia de la humanidad es, en 
realidad, historia de la guerra.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

28 I.  MONOGRÁFICO28

de la configuración política moderna, id est, el Estado. Y digo que puede 
ser lo más complicado, porque para Weber el Estado es racional, en otras 
palabras, se encuentra desencantado; pero la lógica y, tal vez, el sentido 
común, nos obligarían a preguntarnos ¿qué Estado que se presuma como 
racional hace uso de la violencia y, más aún, la monopoliza? Se podría 
decir que el Estado más racional, el que ha entendido que si no lo hace, 
la violencia estaría dispersa, sin control, porque parece que la violencia, 
en tanto manifestación simbólica, es poco susceptible de desaparecer en 
el mundo humano. Así, se necesita que alguien tenga esta capacidad de 
concentrar en sí y para sí el uso legítimo de la violencia: 

El monopolio de la violencia presupone dos condiciones: 1) que el 
estado despoje a los individuos o grupos del uso de la violencia para 
la solución de diversas contiendas; 2) que, para la consecución de 
dicho fin, en caso de ser absolutamente necesario, el estado acuda 
a la violencia, imponiéndose coactivamente sobre la voluntad de los 
individuos, teniendo que ser el uso que hace de ella legítimo (Gallego, 
2003, p. 88).

Ahora bien, vale la pena aclarar que el monopolio de la violencia es y 
debe ser, desde la perspectiva weberiana, legítimo, pues no es la violencia 
fáctica y física porque sí, solamente su empleo, sino que debe seguir la 
lógica de su institucionalización. A diferencia de la perspectiva maquia-
veliana, por ejemplo, cuya violencia se remitía al empleo de la misma para 
la fundación del Estado, para Weber la violencia es la facultad propia y 
característica de un Estado instaurado, allí es donde basa su legitimidad. 
De tal manera, la violencia es parte del Estado y, con ello, parte necesaria 
y fundamental de la política.

II

Pero está lectura moderna es constantemente cuestionada, pues en la ac-
tualidad, se asume la violencia como un elemento de represión, restricción 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 29

y eliminación de las libertades y los derechos de los ciudadanos, es decir, 
se elimina toda posibilidad real de una verdadera política.

Esta crítica que se da después de la segunda mitad del XX y que, has-
ta la fecha podemos considerar como el discurso que permea en las demo-
cracias liberales occidentales, donde cualquier atisbo de fuerza excesiva 
por parte del Estado se torna en violencia y, con ello, la crítica acerca del 
uso de la misma, pues el liberalismo presupone al Estado como el garante 
de las libertades y propiedades individuales. Aunque también se piensa 
que la violencia impide la verdadera condición humana que se encuentra 
configurada en el espacio público y éste debe estar libre de cualquier 
forma de violencia (Arendt, 2005).

Por ello, en este segundo apartado, tengo la intención de revisar a tres 
autores que considero fundamentales como fuertes críticos de la violencia 
en el terreno de la política. Por un lado, estudiaré la postura de Hannah 
Arendt y la de Jürgen Habermas, las cuales considero muy cercanas en 
su resistencia a entender la política en términos de violencia, aunque sea 
la ultima ratio y, por otro lado, revisaremos la teoría de Michel Foucault 
quien, aborda la problemática del poder como el eje central de toda su 
disertación filosófica, aunque éste no se debe entender como violencia.

Desde una lectura contextual, hemos de entender que las teorías de 
Arendt, particularmente, pero también la de Habermas, se encuentran 
enmarcadas y, hasta cierto punto, configuradas por lo que significó la Se-
gunda Guerra Mundial, por un lado, Arendt como pensadora judía y, por 
otro, Habermas como joven adolescente, pero con una condición física 
complicada, debida a su labio leporino. Estas características abonaron el 
terreno para que los pensamientos políticos de ambos se desarrollaran, en 
caminos opuestos y antitéticos a la violencia.

Esta perspectiva entre Arendt y Habermas tiene en común el despre-
cio, pues, de la violencia en cualquiera de sus manifestaciones dentro de 
la esfera pública. Si la violencia se presenta, sería la eliminación misma 
de la política; reza la famosa frase de Arendt (2007) “[…] la violencia, a 
diferencia de todos los otros tipos de acción humana, es muda por defi-
nición” (p. 22). Con esto, se indica que la violencia limita, en el mejor de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

30 I.  MONOGRÁFICO30

los casos, la verdadera condición humana que se brinda en el discurso y 
en la acción.

La acción, única actividad que se da entre los hombres sin la mediación 
de cosas o materia, corresponde a la condición humana de la plurali-
dad, al hecho de que los hombres, no el Hombre, vivan en la Tierra y 
habiten en el mundo. Mientras que todos los aspectos de la condición 
humana están de algún modo relacionados con la política, esta plurali-
dad es específicamente la condición —no sólo la conditio sine qua non, 
sino la conditio per quam— de toda vida política […] La pluralidad es 
la condición de la acción humana debido a que todos somos lo mismo, 
es decir, humanos, y por tanto nadie es igual a cualquier otro que haya 
vivido, viva o vivirá. (Arendt, 2005, p.36).

De tal manera, la acción que es, en sí misma, la actividad política, 
no tiene nada que ver con la dominación, con el sometimiento, mucho 
menos, con la violencia. La política implica estar-en-el-mundo y estar-
en-pluralidad; es decir, la verdadera política se da a partir de que existe 
una pluralidad de humanos en el mundo y estos son capaces de discurso. 
La violencia no solamente niega esto, sino que  se basa en una categoría 
que, dirá Arendt, no puede ser la categoría central de la política, id est, la 
mortalidad. Para Arendt, la verdadera categoría política es la natalidad, 
pues el hecho de nacer es, por definición, la condición de posibilidad de 
acción, es decir, de política. 

El hecho de nacer garantiza que el ser humano pueda llegar a la ac-
ción, es por ello que la violencia no puede estar en la verdadera política, 
no es la dominación el fin el último de la política, sino la capacidad de 
estar en el mundo, puesto que “La política se basa en el hecho de la plura-
lidad de los hombres” (Arendt, 2018, p. 43). Y esta pluralidad implica un 
criterio discursivo, porque, para Arendt (2018) “La política trata del estar 
juntos y los unos con los otros de los diversos” (p. 44).

Observamos que, para la pensadora alemana, la política no podría 
estar más alejada de la noción de violencia. La política no consiste, enton-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 31

ces, en el sometimiento de los otros, sino en la forma de estar juntos en el 
mundo y este estar debe ser de una forma pacífica, dialógica y discursiva.

En una línea similar se encuentra Habermas, quien también considera 
que la violencia no funciona en ningún espectro de la vida humana, por 
el contrario, todo entendimiento debería estar siempre mediado discursiva-
mente, con base en una ética y teniendo como sustento la capacidad racional 
de argumentar, independientemente del contenido de sus argumentos, pues 
lo que se busca es un proceso, en primer lugar, formal de discusión, porque 
lo importante no es, en primera instancia, quién tiene razón, sino la búsque-
da compartida de la verdad, por medio del entendimiento.

Los participantes en la argumentación tienen todos que presuponer que 
la estructura de su comunicación, en virtud de propiedades que pueden 
describirse de modo puramente formal, excluye toda otra coacción, ya 
provenga de fuera de ese proceso de argumentación, ya nazca de ese 
proceso mismo, que no sea la del mejor argumento (con lo cual queda 
neutralizado todo otro motivo que no sea el de la búsqueda cooperativa 
de la verdad). Bajo este aspecto la argumentación puede entenderse 
como una continuación con otros medios, ahora de tipo reflexivo, de la 
acción orientada al entendimiento. (Habermas, 1987, p. 46)

La teoría de la acción comunicativa habermasiana no solamente se mue-
ve en el plano de la epistemología, es decir, en la búsqueda de la verdad, 
sino también en el terreno político, ya que busca implementar una política 
deliberativa, plenamente formal, pero siempre con el marco de la teoría del 
discurso. Aunque a diferencia de Arendt, Habermas parece asumir el con-
flicto como algo inherente a la política, a pesar de ello, el conflicto no debe 
dirimirse por medio de la violencia, sino del discurso, de la deliberación, 
pues el desacuerdo es fuente primaria de cualquier democracia.

Reconociendo que la política no puede liberarse del conflicto moral 
o de intereses, la democracia deliberativa trataría de encontrar un 
punto de vista común sobre cómo los ciudadanos deberían decidir pú-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

32 I.  MONOGRÁFICO32

blicamente cuando están fundamentalmente en desacuerdo. La esen-
cia de la legitimidad democrática descansa en la capacidad de los 
individuos, sujetos a una decisión colectiva, de entrar en una delibe-
ración auténtica sobre la decisión que se debe tomar. Los individuos 
deberían aceptar la decisión sólo si pudiera resultar justificada para 
ellos en términos convincentes. (Cortina, 2009, p. 179)

Es así que la propuesta política habermasiana, busca establecer como 
medida central la posibilidad del discurso; en él se sustenta la legitimidad 
de la democracia que es, además, la forma de gobierno más adecuada, a 
través del convencimiento del mejor argumento. Las decisiones políticas 
se encuentran sometidas, siempre, a la deliberación, misma que solamente 
puede darse entre pares, es decir, entre personas libres e iguales. No es-
cuchar al otro, negarle su posibilidad de la deliberación público-política, 
genera violencia y, como ya mencioné líneas arriba, esto no elimina el 
conflicto político; por el contrario, lo aviva hasta escalarlo en violencia.7

Michel Foucault (2000), dará un giro de 180 grados a la propuesta de 
Clausewitz y dirá que la política es la guerra continuada por otros medios 
(p. 29 y ss.). Por un lado, entiende que el conflicto político es inevitable, 
pero que el ejercicio del poder no siempre termina en el terreno de la 
guerra, incluso de la violencia, sino que, por el contrario, ahora el Estado 
ha creado instituciones que le permiten realizar el ejercicio del poder sin 
llegar a esas circunstancias. No obstante, la violencia debe entenderse 
como una parte central del poder del Estado. 

Pero Foucault (1998) menciona que, si bien la violencia se encuentra 
en el entramado del poder, es decir, en las relaciones que se gestan en el 
ejercicio del mismo, esto no significa que el poder sea violencia ni que 
deba aplicarse en el entendido político.

7   Uno de los casos de choque entre posturas que no pueden entenderse es entre ciudadanos laicos 
y creyentes o, a mayor escala, entre países de distinta forma de pensamiento religioso. Habermas 
pone de ejemplo el atentado contra las Torres Gemelas en 2001, donde se manifiesta que la falta de 
diálogo conlleva a una violencia sin sentido. Cfr.  Habermas (2002 y 2015).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 33

Una relación de violencia actúa sobre un cuerpo o sobre cosas: fuerza, 
somete, quiebra, destruye: cierra la puerta a toda posibilidad. Su polo 
opuesto sólo puede ser la pasividad, y si tropieza con cualquier otra 
resistencia no tiene más opción que intentar minimizarla. En cambio, 
una relación de poder se articula sobre dos elementos, ambos indis-
pensables para ser justamente una relación de poder: que “el otro” 
(aquel sobre el cual ésta se ejerce) sea totalmente reconocido y que 
se le mantenga hasta el final como un sujeto de acción y que se abra, 
frente a la relación de poder, todo un campo de respuestas, reaccio-
nes, efectos y posibles invenciones (p. 14).

Es decir, para Foucault (1998) la violencia también se encuentra pre-
sente en el ejercicio del poder, pero ésta no puede ejercerse sobre otros 
sujetos, sino que se implementa sobre objetos, cosas y no ante el “otro”, 
pues sería dar por sentada una reificación del “otro”. Pero no es así, por-
que el poder es “un conjunto de acciones sobre otras acciones” (p. 15).

Con esto, la violencia se entiende para estos autores como algo que 
no determina la naturaleza, el inicio ni el sentido de la política. Es decir, 
es posible prescindir del elemento de la violencia y, aún así, la política 
podría existir, pues puede ejecutarse desde otros frentes y con otras pers-
pectivas. El ejercicio de la violencia no limita el ejercicio del poder, pero 
estos no pueden ser entendidos como sinónimos ni pares. Pues la primera 
se realiza sobre cosas y objetos, mientras que el segundo es sobre las ac-
ciones de seres libres.

III

Desde un país en desarrollo, pero que se considera democrático, liberal 
y deliberativo; es decir, desde una nación que tiene un Estado de Dere-
cho como garante, esta posible dicotomía parece irreconciliable, pues el 
empleo de la violencia por parte del Estado no tiene cabida, debe quedar 
fuera de la misma, ya que los mismos derechos humanos son sus propios 
garantes y, en ese sentido, es en el cual me asemejo a la postura plena-
mente descriptiva de Maquiavelo.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

34 I.  MONOGRÁFICO34

El gobierno y el Estado son incapaces de garantizar la seguridad de 
los ciudadanos, a partir de un discurso que apela a la racionalidad, al 
diálogo y al debate, nuestros gobernantes no han hecho uso de aquello que 
es la forma en la que se constituye, es decir, no han querido implementar 
el uso de la violencia para evitar y erradicar los problemas que han traí-
do consigo los grupos que han hecho suya la violencia de facto. Esto es, 
mientras el gobierno hace caso omiso a las necesidades de seguridad del 
país, los grupos delincuenciales asumen el control de grandes territorios 
e imponen sus propias normas a través del uso de la violencia no legítima, 
dejando indefensa a la población ante dicha situación (ENVIPE, 2024). 
Podría pensarse que no existe una relación entre la parte teórica y la vida 
concreta, pero, contrario a esta noción, me parece fundamental demostrar 
que si nos seguimos remitiendo a la política solamente como algo discur-
sivo, caemos en el riesgo de perecer bajo los escombros del Estado.

No obstante, y como se ha mencionado en repetidas ocasiones, la vio-
lencia no debe ser entendida como el único elemento, la única forma o, 
bien, la principal fortaleza de la política y, con ello, del Estado, sino siem-
pre como su elemento distintivo, en tanto que el Estado es el dueño de su 
monopolio legítimo. 

El monopolio legítimo permite, entonces, al Estado asumir el papel 
de la máxima expresión política y, si no se hace cargo de tener el control de 
la violencia y se decanta por una política más laxa, se corre el riesgo 
de perder el poder y el control, lo cual podría generar una desestabiliza-
ción del orden social. En la medida en que un Estado (representado por un 
gobierno) no asume el control de la violencia, vendrán grupos no políticos 
que tomarán el papel de facto e impondrán nuevas formas de comporta-
miento mediante el miedo. Esto es lo que, a mi parecer, tanto Maquiavelo 
como Weber (y, en cierta medida, Carl Schmitt, 2009) querían anticipar.

Para ser claros, Maquiavelo, Weber y Clausewitz entendieron que la 
política, sin importar que fuera plenamente democrática, dialógica y dis-
cursiva, o de cualquier otro orden, no podía (no puede) prescindir de la 
violencia como ultima ratio para limitar, eliminar y reprimir actos que 
atenten contra la estabilidad del Estado. Para ellos, al final, el Estado es 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 35

una prioridad, sin la cual no podría existir una vida en común entre los 
seres humanos. 

Es evidente que esta postura es distinta y, hasta cierto punto, opuesta 
a la de los derechos humanos; incluso parecen irreconciliables, pero si 
dejamos abierta la posibilidad de que no haya un verdadero control de la 
violencia, algún individuo o grupo tomará la violencia en sus manos, de 
forma ilegítima y tendrá un mayor control. El ejercicio del poder será a 
partir de una verdadera cosificación de los individuos y será difícil erra-
dicar estas prácticas.

Por otro lado, si el Estado entiende la función que debe tener, es decir 
la protección de sus ciudadanos, entenderá que, para proteger una demo-
cracia, es decir, un Estado de Derecho, hay ocasiones en que se deben to-
mar las decisiones que parezcan más complejas en busca del bien común.

Conclusiones

Como conclusión y a manera de reflexión, es importante señalar que mi 
postura es, evidentemente, más cercana y con mayor afinidad para la 
aceptación de la violencia estatal y política como la última medida a tomar 
para conservar tanto al Estado como para preservar el interés general de 
la comunidad, es decir que, si el gobierno no se hace cargo de su propia 
función, no podría tampoco garantizar su propia existencia. Esto no im-
plica, y nunca lo hará, que deban suprimirse las garantías individuales o 
que debamos apelar a un estado de excepción, simplemente que, incluso 
para proteger las libertades individuales y los derechos humanos el Esta-
do debe tener el uso legítimo de la violencia. Esta no debe ser entendida 
solamente como la forma de someter las disidencias o manifestaciones 
sociales, sino para protegerlas en caso de ser necesario. 

Desde luego, las teorías de Arendt, Habermas y Foucault permiten 
entender una parcela del quehacer político, pero todas ellas parecen ins-
cribirse, aunque no nos guste, en la esfera del deber ser. Son teorías ple-
namente éticas que, si somos más estrictos, parecen partir de una posible, 
necesaria e inherente racionalidad del ser humano, con la cual se puede 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

36 I.  MONOGRÁFICO36

construir una sociedad capaz de llegar al discurso, eliminando intereses 
individuales en favor de otros que podrían parecer más razonables, pero, 
en términos completamente prácticos y reales, ¿quién estaría verdadera-
mente dispuesto a renunciar a sus propios intereses en favor de otros? 

Por ello, me resulta de importancia crucial hacer notar que la violen-
cia política, en lugar de estigmatizarse, demonizarse y verse como algo 
que destruye la política, debe interpretarse como, si se desea, un mal 
necesario; pues los seres humanos aún no hemos llegado al punto (y dudo 
que algún día lo consigamos) donde la racionalidad y el progreso episte-
mológico del que habla Habermas bastan, sino que todavía es necesario 
un poder coercitivo que imponga normas y establezca límites a los grupos 
organizados que se han apropiado de la violencia. Desde luego, las leyes 
deben ser prioritarias, pero para hacerlas valer, deben existir medios de 
coerción y protección de las mismas, si no, solamente serían letra muerta. 
Ya el florentino nos había dicho: “Pues bien, los principales cimientos y 
fundamentos de todos los Estados […] consisten en las buenas leyes y las 
buenas armas. Y, dado que no puede haber buenas leyes donde no hay 
buenas armas y donde hay buenas armas siempre hay buenas leyes […]” 
(2021, p. 95).

Es así, que la intención del trabajo fue, en primer lugar, mostrar que 
la violencia termina siendo un recurso irrenunciable de la política, pues 
es una parte que la conforma, se desee o no, pero que la extrapolación de 
la violencia como el único recurso de la política ha traído, teóricamente, 
una negativa a su uso e, incluso, a su discusión, como si política y violen-
cia estuvieran distanciadas, como si no pertenecieran, al final del día, al 
quehacer humano. 

Entonces, considero que los dos elementos, el debate, el discurso y 
la posibilidad de llegar y generar acuerdos dentro de la esfera pública, 
permiten formar y reforzar los derechos humanos y garantizar que todos 
los ciudadanos sean parte de la política (Habermas, 2010); pero, al mis-
mo tiempo, se necesita que la violencia se encuentre concentrada en las 
manos del Estado para usarse en caso de ser necesario.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA POLÍTICA Y EL ESTADO. ENTRE EL DISCURSO Y LA VIOLENCIA 37

Referencias

Arendt, H. (2005). La condición humana, Barcelona, Paidós.
Arendt, H. (2007). Karl Marx y la tradición del pensamiento político occidental, 

Madrid, Encuentro.
Arendt, H. (2018). ¿Qué es la política?, Barcelona, Paidós.
Clausewitz, K. (2021). De la guerra, Barcelona, Editorial Obelisco
Cortina, A. (2009). La política deliberativa de Jürgen Habermas: virtualidades y 

límites. Revista de Estudios Políticos (nueva época).
Encuesta Nacional de Victimización y Percepción sobre Seguridad Pública, 

ENVIPE (2024) https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boleti-
nes/2024/ENVIPE/ENVIPE_24.pdf  (consultada el 15 de febrero de 2025).

Foucault, M. (1998). El sujeto y el poder. Revista Mexicana de Sociología.
Foucault, M. (2000). Defender la sociedad, Argentina, Fondo de Cultura Econó-

mica.
Gallego, G. (2003). Sobre el monopolio legítimo de la violencia. Nuevo Foro Pe-

nal. 
Habermas, J. (1987). Teoría de la acción comunicativa I. Racionalidad de la 

acción y racionalización social, Madrid.
Habermas, J. (2002). El futuro de la naturaleza humana, Barcelona, Paidós.
Habermas, J. (2010). Facticidad y validez, Madrid, Trotta.
Habermas, J. (2015). Mundo de la vida, política y religión, Madrid, Editorial 

Trotta.
Maquiavelo, N. (2021). El príncipe, Cap. XV, Madrid, Alianza Editorial. 
Serrano, E. (2012). Filosofía del conflicto político, México, UAMI-Porrúa.
Serrano, E. (2012). Filosofía del conflicto político, México, UAMI-Porrúa.
Schmitt, C. (2009). El concepto de lo político, Madrid, Alianza Editorial.
Weber, M. (2004). El político y el científico, Madrid, Alianza Editorial.





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Grupos de discusión: propuesta metodológica 
de comunicación ambiental en juventudes 
como apuesta de territorialización en las urbes

Discussion groups: methodological proposal 
of environmental communication in youth as a 
territorialization bet in cities

Laura Karina Mares-Ortega*

Universidad de Guadalajara, México
Miguel Ángel Gómez Jiménez**

TERRECA, México

*   Bióloga y maestra en educación ambiental por la Universidad de Guadalajara, Doctora en Inves-
tigación de la Comunicación (Universidad Anáhuac México). Docente de la licenciatura en biología, 
agronegocios e ingeniería en agronomía de la Universidad de Guadalajara. Sus investigaciones y 
colaboraciones abordan las temáticas de territorio, comunicación, acción, juventudes y movimientos 
socioambientales en las zonas urbanas. Asimismo, participa en diferentes colectivos como TERRE-
CA, Diverso UdG y la Colectiva Feminista de CUCBA (https://orcid.org/0000-0001-6070-8885)
**  Biólogo por la Universidad de Guadalajara. Co-fundador de TERRECA, Trabaja con juventudes, 
comunidades rurales y diversas colectividades con metodologías de acción participativas y educa-
ción popular ambiental para la implementación de proyectos socioambientales. Interesado en las 
dinámicas del territorio y paisaje, identidades, interseccionalidades, género, sexualidad y agroeco-
logía. Apasionado de las movilizaciones sociales, las juventudes y la defensa de la ciudad como 
territorio en disputa de coexistencia socioambiental. (https://orcid.org/0009-0009-0103-6252)

Resumen

Este artículo presenta una nueva me-
todología en comunicación ambiental 
entre juventudes como una apuesta 
para la territorialización de las urbes. 
Es mediante el diálogo de saberes, 
a través de sus sentipensares, que 
juventudes de la Zona Metropolitana 
de Guadalajara (ZMG) han logrado 
construir vínculos afectivos que les 
han permitido reflexionar su papel en 
la urbe, expresar sus temores, dudas e 
inquietudes, así como sus motivacio-

Abstract

This article presents a new methodo-
logy in environmental communication 
among youth for the territorialization 
of cities. It is through the dialogue of 
knowledge, through their sentiments, 
that youth from the Guadalajara Me-
tropolitan Area (ZMG) have managed 
to build affective bonds that have 
allowed them to reflect on their role 
in the city, express their fears, doubts 
and concerns, as well as their moti-
vations and demotivations. In this 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

40 I.  MONOGRÁFICO40

nes y desmotivaciones. En este contex-
to, se enfatiza la importancia de abor-
dar la violencia como un fenómeno 
complejo que puede manifestarse de 
diversas maneras, siendo crucial un 
análisis profundo que no solo explique 
sus expresiones actuales, sino que 
también ofrezca pautas para su pre-
vención efectiva. Para ello se retoman 
los grupos focales abordados desde el 
pensamiento ambiental latinoameri-
cano, la educación y la comunicación 
ambiental. Como conclusión, este 
espacio de diálogo ha permitido a las 
juventudes resignificarse en la ciudad 
para empoderarse y retomar su accio-
nar colectivo en la defensa de espacios 
naturales dentro de las urbes.

Palabras clave

Diálogo de saberes, Sentipensares, 
Acción colectiva, juventudes, moti-
vación. 

context, the importance of addressing 
violence as a complex phenomenon 
that can manifest in various ways is 
emphasized, making a deep analysis 
crucial not only to explain its current 
expressions but also to provide gui-
delines for its effective prevention. 
For this, the focus groups approached 
from Latin American environmental 
thought, education and environmen-
tal communication are resumed. In 
conclusion, this space for dialogue 
has allowed youth to resignify them-
selves in the city to empower themsel-
ves and resume their collective action 
in the defense of natural spaces within 
the cities.

Keywords
Dialogue of Knowledge, Sentipensa-
res, Collective Action, youth, motiva-
tion

Introducción

La sociedad se encuentra viviendo la peor de las crisis, consecuen-
cia de la materialización de la triada de las opresiones, el capita-
lismo, colonialismo y patriarcado, que ha deteriorado no solo al 

ambiente, sino también a la sociedad y sus formas de relacionarse. Así, las 
problemáticas se articulan unas con otras de forma compleja. De manera 
que se precisa mirar a los problemas sociales en relación con las proble-
máticas económicas, políticas, ambientales, etcétera. 

Dentro de este colapso civilizatorio, se viven procesos de violencia tan-
to social como sistémica, mismos que han generado que la sociedad esté 
perdiendo la capacidad de comunicarse cara a cara, ya que la individuali-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 41

zación ha generado poco interés de los seres humanos en sus interacciones 
interpersonales, aislando cada vez más a las personas, deteriorando el 
diálogo, la tolerancia a las diferencias y la posibilidad de la escucha.

Dicha individualización, así como jerarquizar la racionalidad sobre 
el sentir, han provocado en las personas la pérdida de empatía en los 
sentimientos y emociones del otro, haciendo mención del otro, como ser 
subalterno, en el entramado de la triada de las opresiones, fuera de la luz 
mediática del consumo, buscando siempre que los argumentos sean fun-
damentados teóricamente antes que sentidos o pensados desde las emo-
ciones.

Ante ello, la Educación Ambiental, como una mirada comunicativa 
evolutiva, propone alternativas de transformación social mediante un 
cambio en el paradigma predominante. Por lo que las bases teóricas del 
presente artículo son el diálogo de saberes de Santos  (2009), los senti-
pensares de Escobar (2014), la comunicación evolutiva de Lull (2020) y la 
territorialidad y acción colectiva de Caride (2006).

Así, esta propuesta metodológica le apuesta al diálogo de saberes, a 
través de los sentipensares, como agente de cambio de las juventudes, ge-
nerando motivaciones que les permitan resignificar su papel en las urbes 
mediante la resignificación de la naturaleza en las ciudades donde habitan 
y el accionar colectivo.

Entre los hallazgos encontrados se observa que las juventudes requie-
ren de espacios donde sus opiniones, sentimientos y emociones sean va-
lorados, sin juicios ni limitaciones, donde el saber de cada integrante sea 
relevante por sus biografías y formas de vivir sus realidades y sentidos de 
mundo.

Los grupos de discusión se convierten en espacios seguros para las 
juventudes que les permiten construir sus propios relatos, individuales y 
colectivos, y  mirar la historia ambiental de las urbes desde los sentidos 
de mundo y realidad de las propias juventudes.

Con ello, las juventudes despiertan sus motivaciones para actuar en 
defensa de los espacios naturales de las zonas urbanas y resignificar su 
papel en la territorialización de las urbes como actores clave.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

42 I.  MONOGRÁFICO42

Estado del Arte

Existe una amplia gama de estudios de las juventudes; sin embargo, este es-
tado del arte se centra en autores que enmarcan sus objetivos en reflexionar 
las interacciones intersubjetivas de las juventudes que habitan las ciudades, 
y que hace énfasis en el accionar colectivo que permite el diálogo con otros 
sujetos (Cortés, 2016, p. 217-232; Del Valle, Alonso y Farías, 2016, p. 165-
180; Granados, Alvarado y Carmona, 2017, p. 49-68).

Los contextos estudiados son a nivel global (Granados, et al., 2017), 
latinoamericano (Pérez, 2019, pp. 135-156), nacional (Mendoza, 2016, pp. 
67-94) o en escenarios locales específicos como Córdoba, Argentina (Del 
Valle, et al., 2016,), y Bogotá, Colombia (Cortés, 2016).

Entre los autores es notoria la pluralidad de abordajes teóricos respec-
to a las interacciones y la acción colectiva. Así, Cortés (2016) aborda a la 
ciudadanía en relación con diferentes abordajes como ciudadanía en pers-
pectiva, ciudadanías juveniles en contexto.  Al respecto, Mendoza (2016) 
retoma el concepto de ciudadanía con una propuesta intercultural. 

Por su parte, Granados et al. (2017) abordan teóricamente la relación 
entre resiliencia y la significación que tienen las interacciones sociales y 
las acciones comunitarias. Mientras que Del Valle et al. (2016) recuperan 
teóricamente el concepto foucaultiano de dispositivo en relación con la 
corporalidad, sus modos de subjetivación y poder. 

Metodológicamente, todos los autores abordan las interacciones inter-
subjetivas y el accionar colectivo desde una perspectiva cualitativa. La 
diferencia principal radica en el abordaje central de sus investigaciones, 
ya sea desde el territorio urbano (Cortés, 2016) o la ciudadanía.

Cortés (2016), mediante metodología cualitativa, discursiva e inter-
pretativa, retoma como categoría principal al territorio mediante las cons-
trucciones categoriales de prácticas sociales, participación, procesos de 
empoderamiento y apropiación de jóvenes en escenarios urbanos, a través 
de las variables ciudadanía, territorialidad, acción e institucionalidad. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 43

Mendoza (2016) realiza un análisis histórico-documental de las cate-
gorías de ciudadanía e interculturalidad con variables como responsabili-
dad, solidaridad, construcción colectiva, identidad y diversidad cultural.

En cambio, Granados et al. (2017) usaron los métodos de revisión do-
cumental y análisis categorial para ofrecer elementos teóricos para poner 
en diálogo las categorías de resiliencia y política desde las variables de 
valoración de la experiencia humana, significación que tienen las interac-
ciones sociales y las acciones comunitarias, inequidad e injusticia. 

Mientras que Del Valle et al. (2016) se apoyan en registros etnográfi-
cos de eventos para analizar las categorías de dispositivo y subjetivación 
en relación con las variables de corporalidad y acción colectiva. 

Los hallazgos permiten ver la diversidad de abordajes. En el caso de 
jóvenes, Del Valle et al. (2016) encontraron que los habitantes de sectores 
populares son perseguidos por una serie de rasgos corporales y culturales 
particulares que permiten la reapropiación y resignificación del espacio 
donde se habita. 

Granados et al. (2017) afirman que la perspectiva de la resiliencia comu-
nitaria permite reconocer el valor de las redes humanas, la cultura y las co-
munidades locales en el fortalecimiento y el florecimiento de una vida digna. 

Por su parte, Mendoza (2016) reconoce la necesidad de una ciuda-
danía social que pone en evidencia las limitaciones en sociedades tan 
desiguales, aunque la complejidad de la ciudadanía no se agota en la di-
mensión material.

Complementando los hallazgos anteriores, Cortés (2016) descubre que 
el carácter institucional se resignifica en la construcción de la ciudadanía 
juvenil y conformación de nuevas prácticas e interlocuciones con el terri-
torio y con sus actores.

A manera de cierre, los autores, mediante revisiones documentales, es-
tudios de caso, etnografía, entrevistas semiestructuradas, grupos focales, 
entre otros, describen, sistematizan, identifican e interpretan diversas ca-
racterísticas que se presentan en sus interacciones y en su actuar colectivo. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

44 I.  MONOGRÁFICO44

Marco teórico y contextual 

Como respuesta a la crisis de civilización, la educación ambiental propone 
repensar la racionalidad desde el pensamiento ambiental latinoamericano 
(Leff, 2004) para darle paso a una racionalidad ambiental que implica 
recuperar el sentido crítico, para reestablecer el vínculo con la naturaleza, 
con el deseo de vida, a través de una política del ser y de las diferencias.

Para lograr una racionalidad ambiental se requiere también senti-
pensar. El sentipensar hace referencia a pensar conectando la mente y 
el corazón, es decir, razonar sintiendo, para conectar lo sensible con un 
pensamiento que implica no solo razonar, también soñar, imaginar, crear, 
habitar, construir, ser y estar (Escobar, 2014).

Es a través del sentipensar que podemos apostar por el diálogo de 
saberes como un intercambio de conocimientos, de crítica y de construc-
ción de una sociedad más consciente, pensante y con posibilidades de 
búsqueda de un cambio en su relación con la naturaleza, ya que permite 
entender los problemas y necesidades, mediante la expresión de cada per-
sona, creando reflexiones colectivas (Santos, 2009).

Así, mediante el diálogo de saberes, se logra la territorialización, en-
tendida como politizar el espacio en que se habita para reanimar la toma 
de decisiones de la ciudadanía mediante la solidaridad de la vida cotidia-
na (Caride, 2006). 

Por lo que el accionar colectivo se convierte en un proceso de trans-
formación integral del territorio y la comunidad (Caride, 2006), que con-
firma la importancia del vínculo de la comunicación con la cooperación, 
elementos centrales de la comunicación evolutiva de Lull (2020).

Si bien la sociedad es consciente de que existen problemas socioam-
bientales, ¿cuál es el éxito en las zonas urbanas? O ¿por qué la sociedad 
los ve como problemas ajenos a las ciudades?  

Esto se debe a la invisibilidad de sus conflictos en el interior de las 
ciudades, ya que toda la podredumbre que se genera es expulsada a las 
periferias, logrando con ello que sus habitantes no visualicen las afecta-
ciones que se emanan día con día en su cotidianidad y estilo de vida.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 45

Ejemplo de ello es la Zona Metropolitana de Guadalajara (ZMG), 
segunda megalópolis del país, misma que presenta severos problemas so-
cioambientales. Al ser parte del Valle de Atemajac, cuenta con gran diver-
sidad biológica, donde se presentan 6 tipos de vegetación: bosque de pino, 
bosque de encino, pino-encino, tropical caducifolio, vegetación riparia y 
vegetación secundaria (Rzedowski y Huerta, 1978).

El uso de suelo es principalmente de asentamiento humano, aunque 
presenta zonas de conservación, donde se encuentran cuatro áreas natu-
rales de carácter privado y público (carácter municipal, estatal y federal). 

Sin embargo, el ordenamiento ecológico territorial de la Zona Metro-
politana de Guadalajara tiende a un crecimiento urbano desmedido, sin 
control ni planificación que respete los pocos ecosistemas que quedan. 

Esto se observa en la Figura 1, donde dos mapas elaborados en el 
Instituto Metropolitano de Planeación (2016), el de uso de suelo y el de 
proyección de crecimiento urbano, fueron empalmados para corroborar 
que no corresponden con la conservación y uso de suelo que presentan las 
áreas naturales. 

Ello se afirma en la Figura 2, donde se muestra que la tendencia del 
crecimiento urbano de la Zona Metropolitana de Guadalajara se estima 
alcance para el 2030 un anillo de expansión de 48 km, llegando incluso 
al Lago de Chapala (ITerritorio, 2013).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

46 I.  MONOGRÁFICO46

Figura 1 Mapa de uso de suelo y conservación, empalmado con mapa 
de crecimiento urbano

Fuente: Instituto Metropolitano de Planeación (2016)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 47

Figura 2 Escenario geográfico de la proyección del crecimiento urbano de la  
Zona Metropolitana de Guadalajara para el 2030

Fuente: Instituto de Información Territorial del Estado de Jalisco (2013)

Los problemas no sólo son con el crecimiento urbano desmedido y con 
ello, la pérdida de espacios naturales, también el agua presenta terribles 
problemas. Aunque es abundante, se encuentra altamente contaminada, 
como consecuencia de las aguas negras y el mal manejo del drenaje, no 
solo en los hogares, sino en el sector industrial y agropecuario (McCu-
lligh, et al., 2007).

Asimismo, la alta cantidad de desechos expulsados a las periferias ha 
provocado que el 32% de la basura que se genera vaya a tiraderos a cielo 
abierto que operan en la clandestinidad (Meléndez, 2022). 

Esto debido a que algunos de los vertederos oficiales de mayor capaci-
dad han sido cerrados, tal es el caso de Los Laureles, el cual recogía tres 
mil toneladas de basura diarias y tenía una extensión de 60 hectáreas, 
situado muy cerca del Río Santiago y la presa del Ahogado (Rodríguez, 
2021). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

48 I.  MONOGRÁFICO48

Asimismo, la ZMG ocupa el segundo lugar nacional en emisiones de 
ozono y otros materiales dañinos para la salud de pobladores (González, 
2015), ya que el 59 % de los días del año pasa los límites de concentración 
permitidos por las normas (Proambiental, 2020).

Éstos solo son ejemplos para contextualizar los grandes problemas que 
se presentan en la ZMG, y que no son exclusivos de esta urbe. Dichos ca-
sos permiten comprender la relevancia del accionar de la ciudadanía para 
detener estos conflictos y mejorar su calidad de  vida.

Metodología 

Los grupos de discusión formaron parte de la tesis doctoral de la autora en 
colaboración con el autor, donde se trabajó con juventudes universitarias 
de la ZMG, sin importar la escuela, carrera o estatus socioeconómico, sólo 
se buscaba que cumplieran con alguno de los cuatro perfiles: a) jóvenes 
que no reflexionan y no participan, b) jóvenes que sí reflexionan, pero no 
participan, c) jóvenes que sí reflexionan y si participan, d) jóvenes que 
participan políticamente.

Se realizó una sesión de grupo piloto con egresados de biología de la 
Universidad de Guadalajara, donde se buscó indagar sobre el papel que 
las juventudes tienen para transformar la realidad que habitan. 

Dicho piloto se hizo de forma virtual con la finalidad de estudiar las 
posibilidades que se pueden dar en un ambiente virtual, solo en caso de 
que las condiciones actuales limitaran de nuevo la presencialidad.

Con los resultados obtenidos se concretaron las temáticas de las sesio-
nes de grupo. En cada una de las sesiones se abordaron diversos temas 
enfocados en la participación de las juventudes, su sentido de apropiación 
del territorio, identidad colectiva y politización y/o defensa del espacio. 

Se tenían pensadas dos sesiones en cuatro grupos diferentes. Sin em-
bargo, se realizaron cinco sesiones, debido a la profundidad y apertura de 
las y los participantes. A pesar de contar con una guía para cada sesión 
de los grupos de discusión, la pauta de las aproximaciones se fue definien-
do conforme a la participación de las y los jóvenes. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 49

Cada sesión estaba planeada para alrededor de una hora, dependiendo 
de la disponibilidad y accesibilidad de los participantes. Cabe mencionar 
que fueron de hasta cuatro horas gracias al interés de las y los jóvenes pre-
sentes. Dichas sesiones se llevaron a cabo los jueves por la tarde-noche. 

Es importante destacar que sólo se formó un grupo con los sujetos 
mezclados, ya que entre los 15 interesados no se reunían lo mínimo esta-
blecido por AMAI (2008), de cuatro a ocho personas por grupo.

Este dato es relevante, ya que se cuenta con una base de datos de más 
de 170 jóvenes que habían mencionado el interés de participar en las 
sesiones. Empero, al ser contactados, desistían o ni siquiera respondían. 
De esos 170 jóvenes, solo una respondió al llamado, mostrando siempre 
interés en participar, así como entusiasmo de poder escuchar a más ju-
ventudes.

Los grupos de discusión se conformaron con 15 jóvenes que forman 
parte de todos los sujetos caracterizados: jóvenes que reflexionan y par-
ticipan (4), jóvenes que reflexionan, pero no participan (8), jóvenes que 
participan políticamente (2), joven que no reflexiona y no participa (1). 

La finalidad de las sesiones de grupo fue construir un espacio dialógi-
co entre las juventudes urbanas que permitiera reflexionar sobre su papel 
en la territorialización de las zonas urbanas. 

En los grupos de discusión se abordaron los siguientes temas:

Sesión 1. Historia socioambiental de la Zona Metropolitana de Gua-
dalajara, así como las formas en que nombramos la naturaleza.

Sesión 2. Comunicación intersubjetiva con padres, docentes y amigos, 
además de las limitantes para actuar.

Sesión 3. El papel de las juventudes en la defensa de espacios natu-
rales.

Sesión 4. Vida mediática.
Sesión 5. Influencia del consumo mediático en las prácticas culturales 

de los jóvenes.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

50 I.  MONOGRÁFICO50

Entre lo más relevante que se puede mencionar es que el ambiente de 
confianza y espacio seguro (como ellos mismos lo mencionan) ha permi-
tido que estos jóvenes se abran y compartan sus sentipensares. Aquí se 
dejan un par de comentarios por sesión, que incluso muestran cómo se ha 
ido transformando en un espacio enriquecedor para ellos y también para 
la investigadora.

Para generar un ambiente de confianza, se consiguió un espacio cerra-
do, en la oficina del padre de uno de los jóvenes interesados, con el que 
ya se tenía cierta cercanía. Asimismo, el papel de la y el investigador fue 
ser guías en el acompañamiento de las juventudes, desde una relación 
horizontal, sin intervenir en los diálogos que se fueron formando.

Lo anterior nos permitió generar un ambiente de confianza y calidez, 
donde en un inicio se les compartía a las y los participantes alimentos y 
bebidas, y posteriormente fueron llevando sus propios alimentos y bebidas 
para compartir en el grupo. 

Cabe destacar que los grupos de discusión se quedaron fijos cada 
quince días, con nuevos temas solicitados por los propios integrantes. 
Ahora son en una azotea del centro de la ciudad de Guadalajara donde 
vienen y van distintas juventudes, permaneciendo aquellas que se han 
comprometido con el espacio.

Resultados

La primera sesión sirvió para generar un ambiente de confianza. Donde 
se presentaron, explicando su interés de participar y las razones que los 
llevaban a buscar un espacio de diálogo abierto y horizontal. 

Entre los datos obtenidos se encuentra la necesidad de encontrar voces 
similares, así como el sentimiento de soledad en la necesidad de hacer 
algo para mejorar y/o cambiar las condiciones en las que habitan.

Asimismo, se realizó una representación gráfica de la memoria colecti-
va de las juventudes sobre la historia socioambiental de la ZMG donde se 
les pidió expresar el año en que consideran hubo cambios drásticos en la 
urbe que llevaron a las condiciones socioambientales actuales. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 51

Dichas juventudes consideraron que fue a partir de los años setenta, ya 
que son los recuerdos de sus abuelos, ya sea de las fechas en que llegaron 
a la ciudad o los tiempos donde la industria comenzó a tomar fuerza en la 
zona y el crecimiento urbano se aceleró.

Cabe mencionar que las y los participantes lograron empalmar los 
problemas sociales con los ambientales, generando profundas reflexiones 
sobre la complejidad de la problemática socioambiental de la ZMG.

Ello llevó a la tercera parte de la sesión, donde se abordaron las di-
versas formas en que se nombra la naturaleza y cómo éstas influyen en la 
relación sociedad-naturaleza. Se establecieron conceptos como recursos 
humanos, biodiversidad, diversidad biocultural, madre tierra, medio am-
biente, espacios verdes, entre otros.

La conclusión a la que llegaron las juventudes presentes fue que se 
nombra a la naturaleza como un ente ajeno del ser humano, por lo que se 
precisa modificar nuestro lenguaje hacia ella de una forma que permita a 
la sociedad ser parte de ella, llegando así al concepto de territorio.

Para la segunda sesión ya se contaba con más jóvenes participantes, 
ya que se habían pasado la voz con sus semejantes, motivando a otros a 
asistir. Dicha sesión fue una de las más sensibles, ya que se abordó la 
influencia de la comunicación con sus padres, vecinos, docentes y amigos 
en sus motivaciones para actuar en defensa de los espacios naturales.

Gracias a la confianza establecida en la sesión anterior, las y los par-
ticipantes se permitieron expresar sus sentimientos respecto a la soledad, 
la falta de acompañamiento, pero sobre todo las críticas y minimizaciones 
de sus preocupaciones por el medio ambiente, mencionando recibir hasta 
bullying por ser los raritos tanto en sus hogares como en sus escuelas.

De manera que cerraron la sesión con la esperanza de haber encontra-
do un espacio donde comparten sentipensares con otras personas, expre-
sando motivación y ganas de hacer algo colectivo.

La tercera sesión fue la que más jóvenes reunió, donde se abordó el 
papel de las juventudes en la defensa de espacios naturales mediante 
el análisis de una marcha en contra del Tren Maya generada por los pro-
pios estudiantes de la ZMG. Esta sesión permitió ver a las juventudes que 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

52 I.  MONOGRÁFICO52

también existen problemáticas socioambientales mediatizadas, las cuales 
minimizan los conflictos que suceden en el espacio donde habitan. 

Expresando que, si bien conocen los problemas locales, no hacen nada 
al respecto por inseguridad tanto personal como social. Personal por el 
hecho de siempre sentirse juzgados e incapaces de lograr un cambio, ello 
debido a las constantes desvaloraciones recibidas por familiares, docentes 
e incluso amistades. Así como la inseguridad y violencia que se viven 
hacia las personas que defienden la naturaleza.

Al igual que en la segunda sesión, cerraron con la inquietud y espe-
ranza de poder conformar algo en colectivo para defender los espacios 
naturales de la urbe, para lo cual es necesario dejar atrás sus temores e 
inseguridades y dar paso a la autoconfianza y la confianza colectiva.

Para la cuarta sesión se analizó la vida mediática de las juventudes, 
reflexionando sobre el uso de la virtualidad, las redes sociales y el conte-
nido consumido diariamente. Dicha sesión fue todo un reto para las y los 
participantes, ya que en un inicio se mostraban resistentes a expresar sus 
usos, tiempos y contenidos, sin embargo, poco a poco se fueron abriendo.

Entre los abordajes de la sesión se afirmó que las redes sociales son un 
distractor de la realidad, que, al tener la posibilidad de ser otra persona 
en la virtualidad, deciden mostrar aquello que a la sociedad le gustaría 
que fueran, y que por pena, temor o miedo a ser juzgados y criticados no 
producen ni consumen lo que realmente les interesa.

Asimismo, mencionaron que la virtualidad es parte de su cotidiani-
dad, incluso llegan a pasar más tiempo en el celular que con las propias 
personas. Concluyendo que es un distractor de la realidad en la que viven, 
que es agobiante la mayor parte del tiempo, por lo que las redes sociales 
les permiten salir de esa realidad y divertirse un rato.

Cerraron reflexionando sobre que las redes sociales son un espacio 
ambivalente. Por un lado, vuelven la comunicación impersonal, ya que 
pueden decir y expresar lo que sea sin que nadie les diga nada. Aunque, 
por otro lado, pueden recibir fuertes críticas que terminan afectándoles 
mucho más de lo que hubieran pensado.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 53

La quinta y última sesión analizada permitió interiorizar a las juven-
tudes sobre la influencia de su vida mediática en sus prácticas culturales. 
Demostrando que las y los jóvenes consumen los estándares sociales, lo 
cual les genera aflicciones y rechazo propio al no ser como las personas 
que ven a través de la pantalla. 

Esto les provoca estarse comparando todo el tiempo con otras per-
sonas, sintiendo la necesidad de ser como ella/os, consumiendo cuerpos 
ajenos a los suyos, ropa y diversos productos para satisfacer los estándares 
de un estatus socioeconómico de clase alta y a la vez repudiando la diver-
sidad que se sale de las lógicas de esta clase.

Concluyeron que necesitan trabajar en su autoestima para dejar de 
compararse con otras personas que están en las redes, para dedicar tiem-
po a su propio ser y sentirse mejor consigo mismos. Esto, en términos 
identitarios y de identificación a partir del territorio en el que se habita, 
podría ser un paso importante para el accionar colectivo en defensa de los 
espacios naturales.

Análisis y Discusión

Cada una de las temáticas abordadas permitió a las juventudes repensar 
la forma en que habitan sus espacios naturales, así como sus relaciones 
interpersonales y con la propia naturaleza, que también son.

Lo anterior se podrá lograr mediante la racionalidad ambiental que 
afirma Leff (2014), ya que recuperando el sentido crítico podrán restable-
cer su vínculo con la naturaleza y con el deseo de vida.

Asimismo, se reafirma que el camino para lograrlo es mediante los 
sentipensares de Escobar (2014), mismos que en los grupos de discusión 
permitieron pensar a través de la conexión de la mente y el corazón, para 
soñar, imaginar, crear, habitar, construir, ser y estar en nuevas vías de 
relacionarse con ellos mismos, sus semejantes y con la propia naturaleza.

De manera que los grupos de discusión abrieron la puerta al diálogo 
de saberes (Santos, 2009) para que las juventudes participantes intercam-
biaran conocimientos y experiencias, de forma crítica y reflexiva, y con 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

54 I.  MONOGRÁFICO54

ello, pensarse como actores de una sociedad más consciente y pensante, 
entendiendo los problemas y necesidades de cada una/o para lograr re-
flexiones colectivas.

Con ello, las juventudes participantes de los grupos de discusión cami-
nan hacia la territorialización de Caride (2006) para politizar las urbes y 
ser tomadores de decisiones solidarias de forma cotidiana. 

Así, dichas juventudes se han motivado a actuar colectivamente hacia 
la búsqueda de una transformación integral del territorio y la sociedad 
entendida como comunidad (Caride, 2006).

Cabe mencionar que los grupos de discusión confirmaron la relevancia 
del vínculo de la comunicación con la cooperación, elementos centrales 
de la comunicación evolutiva de Lull (2020), ya que este espacio permitió 
una comunicación abierta, respetuosa y fluida entre las y los participan-
tes, generando con ello procesos de cooperación hacia una mejor calidad 
de vida.

Conclusiones 

Se puede afirmar que son indispensables los espacios de apertura al diá-
logo de saberes, donde los sentipensares sean expuestos sin juicio y con 
valor, sin importar una postura teórica.

Se requiere que las juventudes tengan espacios seguros que les permi-
tan sentir, pero sobre todo expresarse desde sus sentimientos y emociones 
para explicar su propia realidad.

Cada una de las sesiones ha permitido que las juventudes se sientan 
más seguras consigo mismas, generándoles confianza y determinación 
para reflexionar y con ello encontrar motivaciones que les permitan actuar 
colectivamente en la defensa de espacios naturales.

Conocer las experiencias de sus semejantes les ha brindado la po-
sibilidad de no sentirse aislados y encontrar personas con similitudes, 
pero también con diferencias, para crear comunidad e identidad colectiva 
dentro de las urbes.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 55

Es indispensable reflexionar, motivar y actuar desde la colectividad 
para repensar la forma en que se habitan las urbes y con ello resignificar 
a la sociedad como un actor central que toma decisiones, politizando su 
hábitat, es decir, territorializar las urbes.

Ante la individualización, se requieren espacios que abran las posi-
bilidades a la cooperación; el diálogo de saberes es uno de los pilares 
comunicativos para lograrlo. Lo cual se corrobora con el trabajo realizado 
en los grupos de discusión.

Referencias

AMAI (2008), Guías AMAI. Sesiones de Grupo. Asociación Mexicana de Agen-
cias de Investigación de Mercado y Opinión Pública, A.C.

Caride, J. (2006). La educación social en la acción comunitaria. En X. Úcarr 
y Asun-Llena (Coords.) Miradas y diálogos en torno a la acción comunitaria, 
Barcelona, España, Editorial Grao.

Cortés, G. (2016). La emergencia de la ciudadanía juvenil. Resistencias, para-
dojas y tensiones en contextos urbanos contemporáneos. Hallazgos, 13 (25). 
Bogotá.

Del Valle, M., Alonso, M. y Farías, P (2016). Procesos de subjetivación política 
en la acción colectiva juvenil. Jangwa Pana, 15 (2).

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencia. Medellín, CLACSO.

González, E. (2015). Guadalajara, segunda ciudad con mayor contaminación por 
ozono en el país. ITESO.

Granados, L. Alvarado, S. y Carmona, J. (2017). El camino de la resiliencia: del 
sujeto individual al sujeto político. Revista Internacional de Investigación en 
Educación, 10 (20).

Instituto de Información Territorial del Estado de Jalisco, ITerritorio, (2013). Ja-
lisco, Territorio y Problemas de desarrollo.

Instituto Metropolitano de Planeación, IMEPLAN (2016). Plan de Ordenamiento 
Territorial Metropolitano del AMG. POTMET.

Leff, E. (2004). Racionalidad ambiental. La reapropiación social de la naturale-
za. México, Siglo XXI.

Lull, J. (2020). Evolutionary Communication. An Introduction, Nueva York, 
Routledge.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

GRUPOS DE DISCUSIÓN: PROPUESTA METODOLÓGICA DE COMUNICACIÓN AMBIENTAL 56

McCulligh, C., Páez, J., y Moya, G. (2007).  Mártires del Río Santiago: infor-
me sobre las violaciones al derecho a la salud y a un medio ambiente sano 
en Juanacatlán y El Salto, Jalisco, México. Jalisco: Instituto Mexicano para 
el Desarrollo Comunitario, A.C./Instituto de Valores Integrales y Desarrollo 
Ambiental, A. C.

Meléndez. V. (2022), Va 32% de basura a tiraderos ilegales en la ZMG. El Mural.
Mendoza, H. (2016). La ciudadanía intercultural de los jóvenes en México. Estu-

dios sobre las Culturas Contemporáneas, XXII (43), Colima, México. 
Pérez, M. (2019). La participación ciudadana de los movimientos socioambienta-

les en América Latina. Revista colombiana de sociología. 42 (1).
Proambiental (2020), Vertederos, un serio problema para el medio ambiente. Sos-

tenibilidad para todos.
Rodríguez, J. (2021). ¿En qué consiste el cierre de un basurero como Laureles?, 

Guadalajara, Meganoticias.
Rzedowski, J. y Huerta, L. (1978). Vegetación en México. México, Editorial Li-

musa.
Santos, B. (2009) Una epistemología desde el Sur: la reinvención del conocimiento 

y la emancipación social, Buenos Aires, Siglo XXI/CLACSO.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Apuntes filosóficos en torno a la migración  
y la propiedad privada

Philosophical notes on migration  
and private property

Mariano J. Chávez Martínez*

Universidad Anáhuac México

*  Cuenta con la licenciatura en Filosofía en la Universidad Iberoamericana y estudios de la licen-
ciatura en Economía en la UNAM. Posteriormente realizó dos maestrías, una en Filosofía y otra 
en Políticas Públicas en la Ibero. Asimismo, cuenta con el doctorado en Filosofía también por la 
Universidad Iberoamericana. Se ha desempeñado como profesor de asignatura en el Departamento 
de Filosofía de la Ibero, impartiendo las materias de Historia de la Filosofía Moderna, Historia de 
la Filosofía Contemporánea, Antropología, Ética y Comunicación y Filosofía de la Comunicación. 
Asimismo, es profesor en la Universidad Anáhuac México, impartiendo las materias de Ética y An-
tropología. Ha sido asistente de investigación del Instituto de Investigación para el Desarrollo con 
Equidad (EQUIDE); asistente de investigación de la Cátedra “Dinámicas Territoriales y Bienestar” 
del Departamento de Economía de la Ibero. Recientemente ha traducido la obra “Empresas hono-
rables: un marco teórico y práctico para los negocios en una sociedad humana y justa”.  ORCID: 
0000-0003-1945-7361

Resumen

La migración se ha vuelto un tema 
de política global en la actualidad 
y sobre ella se han conformado una 
serie de posturas e ideologías. El 
objetivo de este artículo es presentar 
un conjunto de reflexiones y análisis 
sobre este tema, a partir de un con-
traste entre la postura utilitarista y 
la liberal y deontológica. Uno de los 
valores centrales de estas posturas 
es el concepto de propiedad privada. 
Para los propósitos de este artículo, 
la propiedad privada se considerará 
como constitutiva del individuo y 
como una condición que se requiere 
para el ejercicio pleno de la libertad. 
Asimismo, la migración y la decisión 
de abandonar el territorio propio en 

Abstract 

Migration has become a global po-
litical issue today, and a series of 
positions and ideologies have formed 
around it. The objective of this article 
is to present a set of reflections and 
analyses on this topic, based on a 
contrast between the utilitarian stance 
and the liberal and deontological 
stance. One of the central values of 
these positions is the concept of pri-
vate property. For the purposes of this 
article, private property will be consi-
dered as constitutive of the individual 
and as a condition required for the 
full exercise of freedom. Likewise, mi-
gration and the decision to leave one’s 
own territory in search of better living 
conditions is a completely rational 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

58 I.  MONOGRÁFICO58

búsqueda de mejores condiciones 
de vida es completamente racional y 
moral. Además, la decisión de emi-
grar refleja el ejercicio de la libertad 
plena.

Palabras clave
migración, libertad, utilitarismo, 
propiedad privada, imperativo categó-
rico, liberalismo.

and moral decision. Moreover, the 
decision to emigrate is a decision that 
reflects the exercise of full freedom.

Keywords
migration, freedom, utilitarianism, 
private property, categorical imperati-
ve, liberalism.

1. La migración como ejercicio pleno de la libertad

Dentro de la corriente utilitarista existe una fórmula que reza de la si-
guiente manera: “Que cada hombre cuente por uno, y que ninguno cuente 
por más de uno”. Esta expresión se ha vuelto el fundamento de lo que hoy 
comprendemos como un concepto político fundamental: la igualdad. Uno 
de sus máximos exponentes, John Stuart Mill, señala en su obra Sobre la 
Libertad (1991) que: 

la opinión que afirma que los comerciantes de trigo hacen morir de 
hambre a los pobres o que la propiedad privada es un robo, no debe 
inquietar a nadie cuando solamente circula en la prensa; pero puede 
incurrir en justo castigo si se la expresa oralmente, en una reunión de 
personas furiosas, agrupadas a la puerta de uno de estos comercian-
tes, o si se la difunde por medio de pasquines. (p. 120) 

El fragmento anterior es de suma importancia para comprender los 
alcances y límites generales de la propuesta utilitarista de John Stuart 
Mill. Un acercamiento más directo a lo que se entiende por utilitarismo lo 
encontramos en la misma obra de la siguiente manera: 

La doctrina que acepta como fundamento de la moral la utilidad, o el 
principio de la mayor felicidad, sostiene que las acciones son correc-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 59

tas en la medida en que tienden a promover la felicidad; incorrectas 
en la medida en que tienden a producir lo contrario de la felicidad 
(Stuart, 1991, p. 35). 

Por principio de cuentas, hay que considerar que el valor fundamen-
tal es la libertad de expresión. Pero no sólo se trata de la posibilidad de 
expresar todo lo que desee el individuo, sino que existan los medios pro-
picios para realizarlo, esto es, la prensa. Desde la concepción utilitarista 
los derechos fundamentales, y todavía más el que se refiere a la libertad 
de expresión, requieren que existan los medios y/o la infraestructura ade-
cuada para que se puedan vivir dichas libertades, de otra manera, no 
hay forma de que puedan ser gozados por algún individuo. Dicho de otro 
modo, para que los derechos se vivan, se requiere que alguien o algunos 
asuman los costos de dichas libertades.

Si la libertad de expresión es el fundamento de la teoría utilitarista, 
esto significa también que uno de los valores fundamentales es la esponta-
neidad. Nótese que en el utilitarismo la distinción entre la vida privada y 
la vida pública está, justamente, en la libertad de expresión. Es en la vida 
pública donde no habría necesidad de encontrar instrumentos disuasorios 
para limitar la libertad de expresión, mientras que en la vida privada es 
en donde sí deberían existir por una razón fundamental: en el ámbito 
privado, la sociedad es mucho más eficiente para corregir conductas de 
expresión que lo que las masas pueden lograr en un individuo específico. 

Un ejemplo actual y común a nuestros días para ilustrar la idea ante-
rior es la cultura de la cancelación en las redes sociales. De acuerdo con 
la postura utilitarista, esto constituiría un atentado contra la libertad de 
expresión, debido a que la “censura” debería tener lugar no en la vida pú-
blica, sino en la vida privada. Comúnmente cuando se “cancela” a alguien 
se corre el riesgo de que la violencia verbal o psicológica exceda y que ter-
mine por victimizarse al victimario inicial, cayendo en un círculo vicioso 
de violencia en donde el victimario no es llamado a la justicia. De ahí que, 
en la concepción utilitarista, la libertad de expresión en la vida pública 
no debe ser limitada, principalmente por las siguientes razones: porque la 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

60 I.  MONOGRÁFICO60

expresión de todas las ideas que radican en las mentes de los individuos, 
lleva a la sociedad a conocerse mejor a sí misma y no engañarse, pues tal 
vez, cuando se cree que han desaparecido ciertas posturas inhumanas en 
torno a diversas temáticas como la migración, resulta que dichas ideolo-
gías no sólo no desaparecieron sino que se reforzaron en la vida privada. 

¿Por qué sucede lo anterior? La respuesta radica en que la desapro-
bación y censura ocurren en la vida pública y no en la privada. Por ello, 
Stuart Mill (1991) señala que afirmar que los comerciantes de trigo hacen 
morir de hambre a los más pobres incurrirá en justo castigo si se expresa 
esto en torno a personas furiosas, o para decirlo más claro, frente a comer-
ciantes de trigo que claramente no aceptarán esta postura. 

Aquellas acciones, de cualquier clase que sean, que sin causa justi-
ficada perjudiquen a alguien, pueden y deben ser controladas —y en 
los casos importantes lo exigen por completo— por sentimientos de 
desaprobación, y si hubiera necesidad, por una activa intervención 
de los hombres. (p. 50).

Para el propósito de esta investigación, conviene señalar finalmente 
que un fundamento del utilitarismo es la igualdad de sentimientos entre 
los individuos, es decir, que ningún sentimiento individual puede estar 
por encima de cualquier otro. De ahí que no se pueda legislar para que 
unos sentimientos valgan más que otros, sino que desde la vida privada 
se deben encontrar las mejores formas y más eficientes para encontrar los 
sentimientos de desaprobación que corrijan una conducta específica. 

De las tesis anteriores que conforman el andamiaje del utilitarismo, 
se deriva una noción de libertad básica: no perjudicar a nadie. Dado que 
existe una igualdad de sentimientos, la libertad se compone de la posi-
bilidad de expresar libremente la propia opinión y también de no ejercer 
ningún tipo de daño contra ningún individuo. Como se puede intuir, es en 
el utilitarismo donde existe un intento claro de conjuntar la libertad y la 
igualdad; sin embargo, para poder hacerlo hay que reducir el concepto de 
libertad a una noción en la que se limite a no hacerle daño a nadie. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 61

La postura de Isaiah Berlin (1956) al respecto es que esta doctrina 
de la igualdad (Driver, 2022), procedente de una visión utilitarista tanto de 
la naturaleza humana como de la estructura social y de libertades, ha 
impregnado el pensamiento liberal. En otras palabras, se puede señalar 
que la problemática filosófica de dicho pensamiento en conjunto con el 
utilitarismo no sólo está en la explotación o el aprovechamiento perverso 
de las personas, sino que se constituye como el fundamento de la doc-
trina de la igualdad. Es importante señalar, al mismo tiempo, que la 
explotación de los individuos o el aprovechamiento que se hace de un 
grupo de individuos por otros, se fortalece a partir de una noción reduccionis-
ta de la libertad en la que sólo se considera a ésta desde una concepción 
negativa que señala no hacer ningún daño a ningún individuo (Berlin, 
2002, pp. 166-217). De este modo, se corre el riesgo de que el valor 
moral y ético de las acciones individuales se limite a aquello que en un 
determinado contexto significa no hacer daño a nadie. 

Si la libertad se reduce a no hacer daño a nadie y se conjuga con la 
igualdad de los individuos en torno a los sentimientos y fundamental-
mente a la libertad de expresión, se tiene como resultado una libertad de 
reglas, una libertad sometida a la moral, en donde: 

Todas las reglas, por definición, abarcan determinada medida de 
igualdad. En la medida en que las reglas son instrucciones generales 
para actuar o abstenerse de actuar de determinada manera, en cir-
cunstancias específicas, impuestas a personas de una clase especifi-
cada, imponen conducta uniforme en casos idénticos. (Berlin, 1958, 
p. 152)

La igualdad sugiere, entonces, la implementación de modelos y con-
ductas; modelos en los que se sugieren siempre las mismas respuestas. Por 
ello, tal como lo propone el utilitarismo, la igualdad termina por restringir 
a la libertad y, por otro lado, por permitir actos inmorales y antiéticos que 
se justifiquen en la ausencia de daño hacia el individuo, pero también, en 
la postulación de un exceso de reglas que restrinjan la verdadera libertad. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

62 I.  MONOGRÁFICO62

De hecho, la igualdad llevada al extremo podría derivar en regímenes 
totalitarios. 

En cambio, Isaiah Berlin propone un concepto de justicia negativa 
como ausencia de coerción, pero entendiéndola bajo dos concepciones 
fundamentales: libertad de y libertad para. En sus escritos sobre teoría 
política, al señalar los límites y alcances del Estado, se defiende una li-
bertad negativa comprendida como la libertad de. Esta libertad se refiere 
a una ausencia de fuerzas externas que interfieran en la vida del individuo 
y al derecho que cada uno tiene para autodeterminarse y actuar con base 
en un propósito, es decir, se trata de una noción de la libertad que tiene 
por objetivo limitar el poder del estado sobre los individuos, de modo que 
no es una libertad natural, sino una libertad construida y alcanzada. Por 
otro lado, se encuentra la libertad positiva, la cual no sólo implica una 
ausencia de restricciones externas, sino también la capacidad que tiene el 
individuo para autodeterminarse de acuerdo con un propósito. Se trata de 
una libertad ligada a la autonomía y al dominio de uno mismo. 

Ambos tipos de libertades son reconocidos por parte de Berlin y am-
bas concepciones resultan iluminadoras para comprender la libertad des-
de un enfoque más amplio, que abandone a un lado el reduccionismo del 
utilitarismo y la prostitución de la tradición liberal cuando se dejó llevar 
por la libertad reduccionista. 

¿Qué relación guarda este breve análisis con el tema de la migración? 
Hoy en día podemos comprender el fenómeno de la migración al menos 
desde dos razones generales que fungen como incentivos para individuos 
y familias enteras para abandonar sus tierras: en primer lugar, por razones 
socioeconómicas paupérrimas en sus lugares de origen y/o residencia; en 
segundo lugar, debido a que se trata de una migración forzada causada por 
la violencia en muchos sentidos que se vive en sus lugares de residencia.1 

1   De acuerdo con la Organización de las Naciones Unidas, hoy en día el número de personas que 
vive en regiones diferentes a su origen ha crecido de manera sorprendente. La División de Población 
del Departamento de Asuntos Económicos y Sociales (DESA), señala que los migrantes internacio-
nales en todo el mundo son aproximadamente 281 millones, representando en 2020 al 3.5% de la 
población mundial, en comparación con el 2.8% en 2000 y el 2.3% en 1980. Si bien podría afirmarse 
por algunas voces que el 3.5% no es una muestra mayor, el crecimiento acelerado de la migración 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 63

Pero también, existe una razón que, para algunos, quizás sigue siendo 
desconocida y que refiere a las consecuencias adversas del cambio climá-
tico, ya sean desastres naturales o factores socioambientales que fuerzan 
a las comunidades a emigrar. La Organización de las Naciones Unidas 
(2022) define a un migrante como toda aquella persona que ha cambiado 
su país de residencia; independientemente de su situación legal o el moti-
vo de su movimiento.

En términos generales, se puede sostener que son estas tres catego-
rías las principales razones sobre las cuales descansan los motivos para 
emigrar, lo que en términos filosóficos y bajo las concepciones de Isaiah 
Berlin, se puede argumentar que la decisión de emigrar es una decisión 
no reduccionista de la libertad al estilo utilitarista, sino una decisión que 
abarca tanto la libertad en su concepción negativa como en su concepción 
positiva. El emigrante que decide abandonar su país de origen lo hace en 
búsqueda de mejores condiciones de vida, no sólo socioeconómicas, sino 
también existenciales, jurídicas, emocionales, de seguridad y propiedad. 

Cuando el individuo, por su propia cuenta o en relación con otros, de-
cide abandonar su tierra de origen, ya sea por las condiciones socioeconó-
micas, por motivos de seguridad o por circunstancias adversas derivadas 
del cambio climático, actualiza la potencialidad de la libertad negativa 
y la libertad positiva, es decir, busca aquel espacio o territorio donde no 
haya fuerzas externas que le inflijan coerción, así como también las insti-
tuciones que le otorguen las mejores oportunidades para su propio creci-
miento y desarrollo. En otras palabras, considerando que la migración del 
siglo XXI, aquella que resulta “problemática” para muchos estados pero 
que actualiza la libertad positiva y la negativa, es en sí misma uno de los 
actos de libertad más plenos. 

Esto, por supuesto, no significa que sea una decisión sencilla y placen-
tera, sino todo lo contrario. Al señalarla como una acción plena se pone 
de manifiesto que es aquella acción en la que el individuo sobrepone su 
condición existencial de libertad a las fuerzas externas y elige su capaci-

internacional nos habla de los cambios geopolíticos que ocurren en diferentes regiones con una 
rapidez mucho mayor que en otras décadas. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

64 I.  MONOGRÁFICO64

dad para crear una realidad distinta. Es el momento en el que se actualiza 
la postura individual donde también inicia la libertad: la capacidad de 
decir “no”. 

En este sentido, el migrante es aquella persona que ha llegado al mo-
mento de la existencia límite y que ha decidido arriesgarlo todo; no sola-
mente ha asimilado las dos formas de libertad, sino que, en términos de 
Kierkegaard, ha llevado a cabo también un salto de fe en el que la vida va 
de por medio, pero en un acto en el cual, a pesar de las circunstancias, 
la fuerza y el valor sagrado de la libertad se imponen. Así, la concepción 
aristotélica de libertad como capacidad de autodeterminación se actuali-
za en aquel individuo que se determina a sí mismo y a su propia realidad. 
De este modo, la migración que tiene lugar por las razones generales que 
aquí se han expuesto es la forma contundente de decir y afirmar el “no” a 
permanecer en una situación injusta. 

Se puede afirmar con certeza, pero sin ningún intento de romantizar 
este fenómeno social doloroso, que la migración es uno de los actos que 
engloba la libertad en su más grande extensión de la palabra. En la ver-
sión reducida del utilitarismo, la concepción de la libertad es aquella en 
la que se corre el riesgo de justificar los actos de la tiranía, pues ésta sólo 
consiste en no hacerle daño al prójimo, es decir, que cada individuo se 
limite a respetar la libertad del otro. Asimismo, es esta concepción la que 
podría justificar en ciertos momentos una indiferencia frente a los sufri-
mientos o a las situaciones de injusticia, en la medida en que no cabría 
la posibilidad de intervenir bajo alguna circunstancia en la vida del otro. 
Así, el respeto puede considerarse el pretexto o la razón de la complicidad. 

Una última mirada filosófica al fenómeno de la migración nos lleva 
a la reflexión desde el imperativo categórico de Kant. En su intento por 
hacer de la moral una ciencia, semejante o igual a las ciencias naturales, 
Kant postula en su Fundamentación metafísica de las costumbres (1785), 
una categoría conocida como el imperativo categórico, el cual se trata de 
un principio moral que debiera regir toda aquella acción que aspire a 
consolidarse como ley moral. Acorde a esta obra, podríamos encontrar las 
siguientes formulaciones de este principio moral:



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 65

1.	 “Obra sólo según aquella máxima por la cual puedas querer que 
al mismo tiempo se convierta en ley universal.”

2.	 “Obra de tal modo que trates a la humanidad, tanto en tu persona 
como en la de cualquier otro, siempre como un fin, y nunca sola-
mente como un medio.”

3.	 “Obra como si por medio de tus máximas fueras siempre un miem-
bro legislador en un reino universal de los fines.”

En la primera formulación se apela a un enfoque lógico en donde el in-
dividuo se cuestiona si dicho principio podría aplicarse de manera univer-
sal y sin contradicción; en la segunda formulación, se hace un énfasis en 
que las personas han de ser consideradas fines en sí mismas y no medios, 
es decir, no han de ser utilizadas para que otros o unos pocos alcancen 
sus fines a costa de ellas; y finalmente, en la tercera formulación, el acto 
y la justificación de este mismo deben coincidir como si se estuvieran le-
gislando normas universales para la humanidad, es decir, considerando a 
los individuos como parte fundamental del reino de los fines, en tanto que 
ellos mismos constituyen fines en sí mismos. 

Considerando las tres formulaciones del imperativo categórico, pode-
mos identificar las tres razones generales por las que tiene lugar la mi-
gración como parte fundamental de cada una de ellas. En el caso de las 
condiciones socioeconómicas adversas, se podría señalar con respecto a la 
primera formulación:¿podría quererse como ley universal permanecer en 
una situación de condiciones socioeconómicas adversas sin intentar bus-
car mejores condiciones? En el caso de la razón de inseguridad habría que 
tener en consideración la segunda formulación, en donde claramente el 
crimen organizado implica un tratamiento de los individuos como medios 
y no como fines. ¿Podríamos aceptar como ley moral universal la extor-
sión y el crimen, y no buscar un territorio donde se pueda ser tratado como 
fin en sí mismo? En cuanto a la migración como resultado de desastres 
ambientales por el cambio climático a causa de la intervención humana, 
el individuo es parte fundamental del reino de los fines, donde su propia 
realización y la de su entorno son un fin en sí mismo. ¿Aceptaríamos como 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

66 I.  MONOGRÁFICO66

ley moral universal el daño ecológico a la naturaleza y la permanencia de 
los individuos en dicho espacio donde no hay forma de vivir de acuerdo 
con los fines?

Como se ha podido observar a lo largo de este apartado, contrario al 
utilitarismo, encontramos el imperativo categórico, sobre el cual se plan-
tea el siguiente cuestionamiento con respecto a la migración: ¿podríamos 
aceptar como ley moral universal emigrar cuando las condiciones socia-
les, económicas, ambientales, entre otras, no nos permiten vivir en la li-
bertad plena? 

2. El mal como ausencia de certeza y seguridad

Tradicionalmente se ha asociado el mal con el ejercicio de la violencia en-
tre los individuos. Con esto no se pretende afirmar que sea la única forma 
de comprender o experimentar el mal, pues este concepto ha sido abor-
dado desde diferentes perspectivas filosóficas, teológicas, sociológicas y 
psicológicas a lo largo de la historia. Un enfoque que resulta importante 
desde la temática de la migración es la consideración del mal no como una 
entidad en sí misma, sino como la ausencia en la vida de los individuos y 
de las sociedades. Esta perspectiva desde la cual se pretende realizar un 
breve análisis y reflexión filosófica nos permitirá comprender el mal en 
términos de precariedad, miedo y desestabilización, elementos que se de-
rivan de las tres razones generales que se han expuesto con anterioridad y 
que pueden ser abordados desde varios pensadores filosóficos al respecto.

La experimentación de inseguridad e incertidumbre genera en el in-
dividuo un estado de angustia y vulnerabilidad, lo cual afecta su propio 
bienestar y su percepción del mundo. En su momento, Hannah Arendt 
(1969) señalaba que los regímenes totalitarios han utilizado la incerti-
dumbre como un instrumento a partir del cual se ejerce la dominación, 
pues argumentaba que “la imprevisibilidad es una de las herramientas 
más eficaces para someter a las personas” (p. 325). En este sentido, el 
mal puede tener su manifestación en la medida en que los individuos, 
en este tipo de sociedades y de regímenes, son privados de estabilidad y 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 67

previsibilidad, un estado que los deja expuestos a los abusos de poder y a 
la desesperación.

Desde otra perspectiva filosófica, pero complementaria a la anterior, 
Paul Ricoeur (1990) destaca que la incertidumbre moral contribuye a la 
existencia del mal en la sociedad. Al respecto, señala que “el mal surge 
cuando se fractura la confianza en las normas y valores compartidos” (p. 
76). En otras palabras, la postura de Ricoeur afirma que la ausencia de 
certidumbre ética lleva a la erosión de los vínculos comunitarios y a la 
justificación de acciones dañinas, lo que termina por reforzar un círculo 
vicioso de desconfianza y temor. 

Más recientemente, en el campo de la sociología, Zygmunt Bauman 
(2000) argumenta que es en la etapa de la modernidad líquida en la cual 
se ha exacerbado la sensación de inseguridad para muchos individuos, 
de tal modo que “la falta de estructuras estables convierte la vida en una 
serie de decisiones inciertas y riesgos constantes” (p. 48).  De hecho, el 
concepto “modernidad líquida” se identificará con la falta de certezas que 
tiene el individuo para enfrentar la existencia; una sociedad en la cual, 
frente a dichas carencias existenciales, estructurales, sociales y políticas, 
se facilita y se consolida la aparición de discursos extremistas que buscan 
“restablecer un orden” mediante estrategias autoritarias. Al respecto, un 
claro ejemplo son todos los discursos xenófobos y contra la migración que 
caracterizan no sólo a los países desarrollados como Estados Unidos, sino 
también a aquellos en vías de desarrollo, en los que tal pareciera que son 
este tipo de narrativas las que los “llevarán” al desarrollo y bienestar que 
prometen. 

Podríamos enumerar y citar una gran cantidad de tradiciones y auto-
res que sostienen que una de las formas del mal es la falta de certeza y 
seguridad, y que en el ámbito político estas son utilizadas para consolidar 
las tiranías y los totalitarismos. La falta de estabilidad tiene repercusiones 
importantes tanto a nivel individual como a nivel colectivo; promueve el 
miedo, la manipulación y la fragmentación social. Por esta razón, es con-
veniente también, y más en relación con la migración, reflexionar sobre el 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

68 I.  MONOGRÁFICO68

mal desde este enfoque que permite comprender mejor los desafíos con-
temporáneos y la necesidad de construir sociedades más justas. 

En contraparte a esta concepción del mal que deriva en situaciones 
de injusticia, aparece justamente una idea de justicia; sin embargo, hay 
que reconocer que la justicia como tal, también puede ser abordada des-
de muchos enfoques y es uno de los conceptos que en el ámbito de la 
filosofía política resulta interesante, pero también, conflictivo. Para este 
propósito, se recurrirá a la concepción de justicia de Adam Smith, uno 
de los pensadores sobre los cuales se ha generado una gran cantidad de 
opiniones, muchas veces inciertas e injustas. Si bien Smith es conocido, 
principalmente, por sus contribuciones a la economía política, no habría 
que olvidar que pertenece a la Ilustración escocesa, movimiento en el cual 
una de las pretensiones era hacer de la moral una ciencia al igual que 
las ciencias naturales, y que, debido a esto, Smith se desempeñaba como 
profesor de ciencias morales. 

Por lo anterior, en su obra se encuentra un abordaje importante en re-
lación con la justicia y  la injusticia. Estas dos concepciones son cruciales 
para comprender un fenómeno como la migración, pues como lo hemos 
señalado arriba, la incertidumbre e inseguridad resultan en situaciones 
de injusticia para los individuos. En su obra La teoría de los sentimientos 
morales (1759), Smith concibe la justicia como un principio esencial para 
la cohesión social, y su ausencia genera desorden y sufrimiento en la so-
ciedad. La injusticia, en cambio, no sólo implica la violación de derechos 
individuales, sino que también socava la confianza en el orden económico 
y político. 

Smith considera que la justicia es el pilar fundamental sobre el cual 
se construyen las sociedades prósperas. En La teoría de los sentimientos 
morales, sostiene que “la justicia es la principal columna que sostiene el 
edificio entero” (p. 86), lo cual constituye una afirmación desde la cual 
se subraya la importancia de la justicia como un requisito para la convi-
vencia pacífica y la cooperación social. Sin ella, el caos y la desconfianza 
prevalecen.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 69

Desde una perspectiva moral, Smith argumenta que la injusticia surge 
cuando se atenta contra la seguridad y la propiedad de los individuos. Se-
gún él, “nada es más indispensable para la tranquilidad de la humanidad 
que la observancia estricta de las reglas de justicia” (1759, p. 105). De 
este modo, la injusticia no solo perjudica a los afectados directamente, 
sino que también debilita el entramado moral que permite la convivencia 
en sociedad. Por su parte, en el ámbito económico Smith advierte que 
la injusticia tiene consecuencias negativas para el desarrollo y la pros-
peridad. En La riqueza de las naciones (1776), explica que “cuando los 
derechos de propiedad no son respetados, los incentivos para la inversión 
y el trabajo desaparecen” (p. 312). La injusticia económica, manifestada 
en la corrupción o la desigualdad extrema, genera un entorno hostil para 
la libre competencia y el crecimiento sostenible.

Desde la concepción de Smith (1776), la justicia deseable en una 
sociedad es aquella que permite que los individuos se desarrollen ple-
namente con todas sus capacidades dentro de una sociedad específica. 
En contraposición, la injusticia está vinculada con el abuso de poder por 
parte de gobiernos o grupos privilegiados. Afirma que “cuando los gober-
nantes legislan en beneficio propio, y no en el de la nación, la justicia deja 
de ser una norma universal” (p. 402). En este sentido, la injusticia política 
es una de las principales amenazas a la estabilidad y el bienestar general.

Desde la óptica de Smith (1759), la ausencia de dominación de un 
individuo sobre otro implica algo más y una comprensión mucho más am-
plia. Su concepción de justicia es una concepción negativa en la medida 
en que ésta comprende tres reglas fundamentales: 

Las leyes más sagradas de la justicia, por lo tanto, aquellas cuya 
violación parece exigir más fuerte venganza y castigo, son las leyes 
que protegen la vida y la persona de nuestro prójimo; los siguientes 
son los que custodian sus propiedades y posesiones; y por último 
vienen los que guardan lo que se llaman sus derechos personales, o 
lo que se le debe de las promesas de los demás.” (p. 84)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

70 I.  MONOGRÁFICO70

La justicia negativa que aquí postula Smith se encarga de la protección 
de tres instancias fundamentales en cualquier sociedad libre: la persona, 
la propiedad y las promesas (contratos). En otras palabras, una sociedad 
justa es aquella que se encarga de proteger de cualquier daño que pueda 
llevarse a cabo contra estas instancias. Esta noción de justicia es también 
una forma de proteger la libertad y llevarla a una instancia superior más 
allá de la dicotomía de libertad positiva y libertad negativa. La auténtica 
libertad es aquella en libertad de dominación que se concreta en la pro-
tección de estas tres instancias. Por esta razón, la justicia negativa protege 
al mismo tiempo la posibilidad de dominación de un individuo y permite 
la realización de acciones encaminadas a que nadie pueda intervenir de 
forma arbitraria contra estas instancias. 

La visión de Adam Smith sobre la injusticia, entonces, se construye 
a partir de cualquier tipo de daño ejercido contra la persona, contra la 
propiedad y contra las promesas (acuerdos). Nótese que estos tres ele-
mentos fundamentales de la justicia convergen en las tres formulaciones 
del imperativo categórico kantiano. Estas tres instancias requieren del 
respeto de las personas como fines en sí mismos y como seres racionales, 
así también, implican que las acciones que aspiren a consolidarse como 
acciones morales se conviertan en leyes universales como si de una ley 
natural se tratara. El respeto a la propiedad privada y el cumplimiento 
de las promesas constituirían una de las normas morales universales que 
cualquiera podría aceptar siempre. 

Como se puede apreciar, con lo que hasta el momento se ha desarro-
llado en este apartado, se puede afirmar que es en los gobiernos tiránicos 
o despóticos donde se viven situaciones de injusticia en las que los indi-
viduos llegan a situaciones límite que los hacen emigrar en la búsqueda 
de nuevas condiciones socioeconómicas y ambientales, en búsqueda de 
una auténtica libertad, de seguridad y de certeza; sin embargo, desde la 
concepción de Smith, se podría afirmar que quien emigra está también en 
búsqueda de aquel territorio donde se respete su persona, su propiedad y 
sus promesas. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 71

Esta visión de Adam Smith sobre la justicia y la injusticia resalta el 
papel destructivo de esta última en la sociedad. La injusticia no sólo afec-
ta a los individuos perjudicados de manera directa, sino también debilita 
las bases morales, económicas y políticas sobre las cuales se sustentan las 
naciones y las sociedades. Garantizar la justicia, para Smith, es hacer de 
ese mundo un lugar de prosperidad. 

3. El concepto de propiedad privada como antónimo del mal

A lo largo de la Historia de la Filosofía y del pensamiento occidental po-
demos encontrar diferentes posturas y autores en contra de la propiedad 
privada, la cual, desde una postura contraria al liberalismo tradicional, 
se convierte en la causa de todo mal. Incluso en el ámbito de la literatura 
León Tolstói influenciado por un cristianismo en el que se ponía énfasis 
en la propiedad común, planteaba un rechazo extremo hacia la propiedad 
privada tanto desde una perspectiva ética como religiosa, defendiendo una 
vida a la que él se refería como “sencilla” y sin explotación. 

Uno de los referentes en Filosofía con una postura contraria a la pro-
piedad privada es Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865), conocido por su 
postura popular en la que afirma que “la propiedad privada es un robo” 
(1840, p. 3). En su obra ¿Qué es la propiedad?  realiza una apología de la 
posesión común en la que todos los trabajadores tuvieran control sobre los 
medios de producción sin la existencia de propietarios capitalistas. Para 
Proudhon, la propiedad privada no es un derecho natural ni una necesi-
dad intrínseca de la sociedad, sino una construcción social que favorece 
la acumulación injusta de riqueza. 

En su análisis, distingue entre “posesión” y “propiedad”: mientras 
que la primera se refiere al uso legítimo y directo de los bienes por parte 
de quienes los trabajan, la segunda implica la apropiación exclusiva y la 
posibilidad de explotación. En este sentido, Proudhon (1840, p. 12) ar-
gumenta que la propiedad privada permite a los dueños beneficiarse del 
trabajo ajeno sin contribuir equitativamente a la producción.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

72 I.  MONOGRÁFICO72

Es importante tener en consideración que la crítica hacia la propiedad 
privada tiene su fundamento en la crítica valor-trabajo, a partir de la cual 
considera que el trabajo es la única fuente legítima de riqueza, por lo que 
cualquier forma de propiedad que otorgue beneficios sin trabajo es, en 
esencia, una forma de robo (1840, p. 45). 

Más allá de caer en un lugar que abogue por la abolición total de la 
propiedad, Proudhon propone un modelo alternativo que se basa en el mu-
tualismo. Este sistema tiene como base un intercambio libre y equitativo 
entre trabajadores y en la propiedad colectiva de los medios de producción 
(Tucker, 1972, p. 89). No se trata, pues, de un comunismo autoritario cuya 
visión de Estado es centralizada, sino de una especie de federación de 
asociaciones de trabajadores que autogestionen la producción y el comer-
cio. Además, este mutualismo que propone Proudhon requiere la creación 
de bancos de crédito, pero sin intereses, los cuales se constituyen como las 
instituciones que garantizarían el acceso de los trabajadores al capital sin 
ser explotados por la usura (Woodcock, 2004, p 112). Así pues, bajo este 
esquema, no se trata de una destrucción o desaparición de la propiedad, 
sino de un cambio o visión distinta con respecto a la propiedad privada, es 
decir, un cambio de naturaleza de la propiedad. Se trata de una naturaleza 
de la propiedad en la que ésta tiene un carácter colectivo y con ello se bus-
caría eliminar el derecho a la posesión personal de los medios necesarios 
para la vida y el trabajo. 

Estas ideas han tenido un gran impacto a nivel ideológico, convirtién-
dose en el estandarte del anarquismo socialista en sus diferentes varian-
tes. Pero también es necesario tomar en cuenta que en este anarquismo 
existe, también, un rechazo al autoritarismo estatal, proponiendo en su 
lugar una defensa de la autogestión. Esta propuesta será la que, poste-
riormente, influirá en pensadores como Mijaíl Bakunin y en movimientos 
como el anarquismo sindicalista y el cooperativismo moderno (Marshall, 
1992, p. 307). Así pues, su crítica a la propiedad privada no consiste en 
recurrir al otro extremo, sino que implica el reconocimiento de que el 
concepto de propiedad es necesario, más no así el de propiedad privada. 
Por ello, su crítica a la propiedad privada, hoy día, es relevante en debates 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 73

contemporáneos sobre desigualdad económica y modelos alternativos de 
producción.

La postura de Proudhon con respecto a la propiedad privada es clara: 
se trata de un robo. La razón para sostener lo anterior es que la propiedad 
privada es el resultado de la apropiación injusta del trabajo y los recur-
sos que deberían pertenecer a la colectividad. Por otro lado, la propiedad 
privada permite la explotación del trabajador por parte del propietario, 
ya que éste se apropia de la plusvalía o del excedente del trabajo. Bajo 
esta óptica, la verdadera posesión es el uso y la ocupación, pero no una 
propiedad exclusiva o resultado de una herencia que genera desigualdad 
y opresión. 

A manera de conclusión en torno a la propuesta de Proudhon, se puede 
afirmar que se trata de un desafío a uno de los valores fundamentales del 
liberalismo y de una apología de un sistema equitativo cuyos valores son 
el trabajo y la cooperación. Pero, aun teniendo esta explicación sobre la 
tesis que reza que la propiedad privada es un robo, cabría con toda justicia 
plantear la siguiente pregunta con respecto al fenómeno de la migración: 
¿por qué quienes deciden emigrar recurren a la búsqueda de un territorio 
y un espacio en el cual puedan gozar de una propiedad privada?, o en el 
caso de quienes emigran con el fin de regresar, ¿por qué lo que buscan 
es construir su propiedad y habilitar un espacio para habitar también el 
espacio privado?

En contraste con la postura de Proudhon, se puede señalar la obra y 
propuesta de Adam Smith y de los ilustrados que defienden la propiedad 
privada. Desde la perspectiva del filósofo escocés, los deberes de todo 
gobierno deben ser la protección de la persona, de la propiedad y de las 
promesas (acuerdos). Considerando la óptica de Proudhon, éste podría es-
tar de acuerdo en la importancia del respeto a la persona e incluso de los 
acuerdos; pero no así en el caso de la propiedad porque, en Adam Smith, 
la propiedad que defiende es la privada. ¿Por qué el gobierno, si quiere 
defender a la persona y los acuerdos, debe también proteger su propiedad 
privada?



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

74 I.  MONOGRÁFICO74

Desde la perspectiva de Adam Smith la privacidad es un elemento 
constitutivo del individuo, y la propiedad no se trata simplemente de una 
posesión, sino de un modo de existir social, jurídica e individualmente 
en el mundo; esto es, la propiedad privada es una institución que garan-
tiza la privacidad para los individuos. La privacidad no es solamente la 
posibilidad de realizar acciones sin que otros lo sepan, sino, ante todo, 
la posibilidad y la capacidad para disponer del tiempo y las condiciones 
adecuadas para la introspección, para la reflexión y para la adquisición 
de conocimiento, lo cual sólo podría estar garantizado por la propiedad 
privada, de ahí que ésta sea considerada una institución y no sólo una 
posesión o apropiación. 

En la tradición de la Escuela Histórica Alemana, Fichte (1796) pro-
pone una idea de Estado, en cuya concepción, éste constituye el espacio 
a partir del cual se ejerce la libertad individual, si y sólo si en la medida 
en que ningún individuo podría ser el único ser libre: “no me atribuyo a 
mí mismo toda la libertad que he puesto, porque también tengo que poner 
otros seres libres y atribuirles una parte de la misma” (p. 319). En este 
modelo el individuo debe reconocer la individualidad de otros y la protec-
ción de su propiedad como una forma en la que la libertad individual se 
hace posible, así como también se hace posible la afirmación del sujeto, la 
autoconciencia y su libertad (De Rosales, 2018). De este modo, se puede 
afirmar con seguridad que cada ser humano debe de contar con al menos 
los elementos materiales básicos para poder ejecutar su libertad en el 
mundo (Prendas, 2019). 

A pesar de esta posición con respecto a la propiedad podría estar en 
consonancia con la postura de Adam Smith. El punto de inflexión tiene 
lugar cuando Fichte (1796) mantiene como premisa fundamental que las 
funciones del estado son asegurar el trabajo y la base material para todos, 
mas no la seguridad y mucho menos la protección de las tres instancias 
fundamentales que para Smith son necesarias para alcanzar la justicia.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 75

Poder vivir es la propiedad absoluta inalienable de todos los hombres. 
[…] La consecución de este fin está garantizada; este es el espíritu del 
contrato de propiedad. El principio de toda constitución racional es: 
todo el mundo debe poder vivir de su trabajo. (p. 22)

A partir de la concepción liberal de Smith, la única forma de garanti-
zar un estado de ausencia de dominación es con la protección de la per-
sona, la propiedad y las promesas. Por esta razón, una justicia negativa 
es aquella que también posibilita la ejecución de todas aquellas acciones 
que conduzcan a que nadie pueda hacer uso o tener alguna intervención 
en estas instancias de manera arbitraria. Para comprender de manera más 
profunda la propiedad en el sentido smithiano, al igual que Hume, Smith 
parte de que la experiencia privada es siempre incognoscible para los 
individuos ajenos a la experiencia; es decir, que solamente el sujeto de 
la experiencia puede tener acceso a ella y que sólo a él le corresponde la 
posibilidad de hablar de ella. 

Esta condición epistemológica, lejos de hacernos caer en un relativis-
mo, en la postura de Adam Smith es la condición de posibilidad para que 
surjan lo que él denomina los “sentimientos de simpatía mutua”, a partir 
de los cuales la imaginación del individuo se actualiza, busca y supone 
algunas formas de benevolencia y beneficencia para tratar de hacer el 
bien. Por supuesto, siempre existe la posibilidad de que el individuo ajeno 
a la experiencia se equivoque y realice supuestos erróneos, de ahí que 
cualquier individuo debería estar siempre abierto a recibir la retroalimen-
tación necesaria para poder llevar a cabo las acciones de beneficencia y 
benevolencia más eficientes para los demás individuos. Por ello, la justicia 
se refiere también a garantizar la protección y la actualización de la imagi-
nación en la medida en que ésta permite los actos de bondad, la simpatía 
de sentimientos mutuos, la empatía hacia el sufrimiento o la alegría ajena 
y la búsqueda de las formas más eficientes de hacer el bien y crear valor 
social. En otras palabras, la propiedad privada garantiza el ejercicio de la 
libertad y de la naturaleza humana. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

76 I.  MONOGRÁFICO76

El mismo Kant (2007) se refiere a la propiedad privada de la siguien-
te manera: “el derecho a una cosa externa es el derecho de poseer un 
objeto de manera tal que la exclusión de otros respecto de él pueda ser 
obligatoria”(p.47). Desde la óptica kantiana, este derecho no es natural, 
sino que es el resultado de una construcción racional que debe validarse 
en un sistema jurídico, o que, dicho de otro modo, también debe validarse 
mediante el reconocimiento de los otros. Esto quiere decir que la propie-
dad en general, así como la propiedad privada, es ante todo una relación 
jurídica que supone una relación de derecho entre los individuos y las 
cosas. De ahí que Kant (2007) sostenga que “la propiedad es posible sólo 
dentro de un marco de leyes que establecen y garantizan los derechos de 
los ciudadanos” (p. 52).

Desde la perspectiva kantiana, la propiedad privada está íntimamente 
ligada con la universalidad del Derecho y con el imperativo categórico, al 
menos por las siguientes razones: en primer lugar, porque la propiedad 
privada incluye el reconocimiento del otro desde la racionalidad, no sola-
mente desde la posesión; en segundo lugar, porque la propiedad privada 
posibilita el ejercicio de la libertad de cada uno de los individuos; en 
tercer lugar, porque la propiedad privada permite que se aspire a lo que 
Kant (2007) denomina la consolidación del reino de los fines. Además, 
la propiedad debe ser regulada porque también es cierto que si sólo se 
concentra en el aspecto de la posesión y no en el reconocimiento y el 
ejercicio de la libertad, se corre el riesgo de una concentración extrema 
de la riqueza. El ejercicio racional de la propiedad implica que “ derecho a 
la propiedad debe armonizarse con el derecho de todos los ciudadanos a la 
igualdad de oportunidades dentro de un marco de equidad” (p. 29). 

El ejercicio pleno de la libertad va más allá de la capacidad de auto-
determinación de los individuos y/o de la capacidad de que los individuos 
se pongan límites frente a sus deseos; el ejercicio pleno de la libertad 
implica una libertad política, el reconocimiento de la racionalidad, de la 
propiedad y la libertad por parte de los otros individuos, y la presencia y 
acciones de instituciones políticas y públicas necesarias que protejan la 
libertad más allá de la concepción utilitarista reduccionista. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 77

La migración, tal como hoy la conocemos y tomando en consideración 
las tres causas principales, constituye el ejercicio pleno y absoluto de la 
libertad. El hecho de afirmar esta tesis no significa una romantización de 
la migración, sino la defensa del derecho y la libertad de emigrar cuando 
las circunstancias externas juegan en contra de la persona, de la propiedad 
y del ejercicio de la libertad y la racionalidad mediante el cumplimiento de 
promesas y contratos. Emigrar en búsqueda del cuidado de la persona y la 
protección de la propiedad, así como la posibilidad de poseer y ejercer una 
propiedad privada y mejorar las condiciones socioeconómicas y existencia-
les en las que se encuentran los individuos, es un ejercicio de la razón plena. 

4. Conclusiones

A lo largo del presente ensayo se ha hecho un recorrido por algunos concep-
tos de corte filosófico como la libertad, la propiedad y el mal, relacionán-
donos con un fenómeno como  la migración,  que toca a diferentes ciencias 
como la Filosofía, la Antropología, la Economía y la Sociología, entre otras. 
Se ha presentado en cada uno de los apartados un conjunto de reflexiones 
filosóficas con respecto a dichos conceptos filosóficos, en los cuales se han 
analizado los límites y alcances de algunas tradiciones y enfoques que ter-
minan por hacer de la migración una acción injustificable. 

Por el contrario, también se han expuesto tradiciones y enfoques en 
torno a la libertad, la propiedad y el mal que terminan por llevarnos a 
pensar la migración como un acto racional en el cual se actualiza una 
de las formas más plenas del ejercicio de la libertad. En un breve reco-
rrido por las tradiciones liberales y deontológicas, se han analizado sus 
implicaciones y derivaciones prácticas, y si bien la migración forzada no 
es un acto deseable para ningún individuo, también es cierto que cuando 
las circunstancias externas son adversas, el individuo tiene la obligación 
moral de obrar como si su acción se pudiera convertir en ley universal de 
la naturaleza; tiene la obligación moral de ser tratado como un fin en sí 
mismo y no como un medio; y tiene la obligación moral de ser el legislador 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

78 I.  MONOGRÁFICO78

de sus propias acciones y que éstas coadyuven en la consecución del 
reino de los fines. 

Por lo anterior, se puede afirmar con certeza que, desde el enfoque 
kantiano de la ley moral universal, la migración es un deber moral cuando 
las circunstancias sociales, ambientales, políticas, económicas y de salud, 
por mencionar algunas, son adversas a los individuos, específicamente, a 
su racionalidad y a su libertad. 

La visión de la libertad del utilitarismo como limitación  para no ejer-
cer ningún tipo de perjuicio a los demás individuos, es una concepción 
que llevada al extremo abre la posibilidad a la justificación de muchas ac-
ciones en contra de la dignidad humana, debido a que una de las premisas 
fundamentales de dicha doctrina es la libertad de expresión en conjunto 
con la igualdad de sentimientos de los individuos. Sobre este aspecto es 
necesario señalar que, en la medida en que la igualdad tiene su funda-
mento en la igualdad de sentimientos, la libertad se reduce a que ningún 
sentimiento individual se coloque por encima de cualquier otro. Esto tiene 
como consecuencia que, en aras de la igualdad, y sin la posibilidad de 
una prensa libre, debemos respetar todas las opiniones, incluso la de to-
das aquellas voces de xenofobia y aporofobia; pero no sólo eso, sino que 
también habría que escucharlas y considerarlas desde el debate público. 

Una visión amplia de la libertad y una separación de la doctrina liberal 
con respecto del utilitarismo es necesaria y urgente para abordar la migra-
ción en un sentido amplio y humano. Asimismo, hoy más que nunca, resulta 
imprescindible regresarle al liberalismo la moral y la deontología que tanta 
falta le han hecho en los recientes debates públicos internacionales. 

Referencias

Arendt, H. (1969). Los orígenes del totalitarismo, New York: Harcourt Brace & 
World.

Bauman, Z. (2000). Modernidad líquida, México: Fondo de Cultura Económica.
Berlin, I. (1958). Two Concepts of Liberty, Oxford: Clarendon Press.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES FILOSÓFICOS EN TORNO A LA MIGRACIÓN Y LA PROPIEDAD PRIVADA 79

Berlin, I. (2002). Two concepts of liberty. En H. Hardy (Ed.), Liberty: Incor-
porating Four Essays on Liberty (). Oxford University Press.  https://doi. 
org/10.1093/019924989X.001.0001

De Rosales, J. R. (2018). Der geschlossene Handelsstaat im Kontext der prak-
tischen Philosophie Fichtes. In T. S. Hoffmann (Ed.), Fichtes “Geschlossener 
Handelsstaat”: Beiträge zur Erschließung eines Anti-Klassikers. (Vol. 7, pp. 
13–42). Duncker & Humblot. GmbH.

Driver, J. (2022). The History of Utilitarianism, California: Stanford Encyclope-
dia of Philosophy.

Fichte, J. (1796). Fundamento del derecho natural según los principios de la doc-
trina de la ciencia (J. L. Villacañas Berlanga, M. Ramos Valera & F. Oncina 
Coves, Trad.). Madrid: Centro de Estudios Constitucionales. 

Kant, I. (2007). La metafísica de las costumbres (M. García Morente, Trad.). Ma-
drid: Alianza Editorial.

Marshall, P. (1992). Demanding the Impossible: A History of Anarchism, New 
York, HarperCollins.

ONU (2022)
Prendas, J (2019). El Estado como garante de la libertad individual en la filosofía 

del derecho de J. G. Fichte. Signos Filosóficos, 21(42).
Proudhon, P. (1840). ¿Qué es la propiedad? Una investigación sobre el principio 

del derecho y del gobierno (A. Gómez Pinilla, Trad.; D. Abad de Santillán, 
Rev.). Buenos Aires: Libros de Anarres. 

Ricoeur, P. (1990). La memoria, la historia, el olvido, México: Ediciones Siglo 
XXI, 1990, p. 76.

Smith, A. (1759). La teoría de los sentimientos morales, México: Fondo de Cultura 
Económica.

Smith, A. (1776). La riqueza de las naciones, México: Alianza Editorial.
Stuart, J. (1991 [1859]). Sobre la libertad (J. R. de Aguiar e Silva, Trad.). Alianza 

Editorial: Madrid.
Tucker, B. (1972) Instead of a Book, New York: Gordon Press.
Woodcock, G. (2004). Anarchism: A History of Libertarian Ideas and Movements, 

Ontario, Broadview Press.
Wollheim, R., & Berlin, I. (1956). Theory and Practice in Political Philosophy. 

Humanities Press.





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Injusticia, discriminación y violencia radical  
hacia el migrante. Una reflexión sobre el olvido  
del Otro en Hannah Arendt y Emmanuel Levinas 
en tiempos de extremas derechas y fascismos

Injustice, discrimination and radical violence 
towards the migrant. A reflection on forgetting 
the Other in Hannah Arendt and Emmanuel 
Levinas in times of extreme right-wing and fascism

Jesús Fernando Sosa Tapia*

1   Maestro en Filosofía por la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (BUAP), donde ha 
investigado temas relacionados con la bioética desde la perspectiva ética de Emmanuel Levinas, 
y Licenciado en Filosofía por la Universidad Intercontinental (UIC), con una tesis que abordó el 
diálogo entre Kant y Levinas sobre el problema del mal. Ha impartido clases en instituciones como 
la Universidad Virtual del Estado de Guanajuato (UVEG), la Universidad Interamericana para el 
Desarrollo (UNID), el Instituto Miguel Ángel A.C. y la Universidad Intercontinental (UIC), donde 
actualmente se desempeña como docente del departamento de humanidades. Además, ha colaborado 
como guía histórico y tallerista en el Museo Memoria y Tolerancia de la Ciudad de México. Ha parti-
cipado en coloquios y congresos nacionales e internacionales, presentando ponencias sobre didácti-
ca filosófica, ética y migración, y ha publicado artículos en revistas especializadas, como “Cronos nos 
devora en la era industrializada”, en la revista Cacomixtle de la BUAP. Como miembro activo de la 
Asociación Filosófica de México, su objetivo es promover una educación humanista que contribuya 
al crecimiento integral de sus estudiantes y a la construcción de una sociedad más reflexiva y com-
prometida con los valores éticos. ORCID: 0009-0005-5148-8290

Resumen

El resurgimiento de discursos y polí-
ticas de odio dirigidas contra comu-
nidades migrantes, especialmente en 
contextos dominados por movimientos 
políticos de extrema derecha como el 
caso del segundo mandato de Donald 
Trump, sin lugar a duda, es preocu-
pante. Es por ello, que, en el siguien-
te texto, a partir del pensamiento de 

Abstract

The resurgence of hate speech and 
policies targeting migrant communi-
ties—especially in contexts dominat-
ed by far-right political movements, 
such as during Donald Trump’s sec-
ond term—is, without a doubt, deeply 
concerning. This article offers an 
ethical and political reflection, draw-
ing on the thought of Hannah Arendt 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

82 I.  MONOGRÁFICO82

Hannah Arendt y Emmanuel Levinas 
se propone una reflexión ética y po-
lítica que permita confrontar la des-
humanización del migrante, quien es 
considerado superfluo por el sistema. 
Arendt ayuda a comprender cómo 
los sistemas totalitarios anulan la 
espontaneidad y vuelven a los seres 
humanos prescindibles, mientras 
que Levinas interpela desde el rostro 
del Otro y la responsabilidad ética 
que nos impone su presencia. Así, 
el artículo invita a repensar la crisis 
migratoria como un síntoma de un 
sistema que ha olvidado al Otro, y a 
imaginar alternativas basadas en la 
hospitalidad, la justicia y la dignidad 
humana.

Palabras Clave
Migración, deshumanización, Han-
nah Arendt, Emmanuel Levinas, res-
ponsabilidad ética, hospitalidad

and Emmanuel Levinas, to confront 
the dehumanization of the migrant, 
who is rendered superfluous by the 
system. Arendt helps us understand 
how totalitarian systems suppress 
spontaneity and make human beings 
expendable, while Levinas challenges 
us through the face of the Other and 
the ethical responsibility imposed by 
their presence. Thus, the article in-
vites us to rethink the migration crisis 
as a symptom of a system that has 
forgotten the Other, and to imagine 
alternatives grounded in hospitality, 
justice, and human dignity.

Keywords
Migration, dehumanization, Hannah 
Arendt, Emmanuel Levinas, ethical 
responsibility, hospitality

Sin duda, el surgimiento y ascenso de movimientos políticos de ten-
dencia fascista y de extrema derecha en las últimas décadas repre-
senta un fenómeno realmente preocupante, pues, cuando creíamos 

que los discursos de odio hacia los grupos más vulnerables —aquellos 
que históricamente han sido utilizados como chivos expiatorios frente a 
las crisis políticas, económicas y sociales— habían quedado relegados en 
el pasado, hoy asistimos a su resurgimiento con una fuerza inquietante y 
desmedida. 

Ahora bien, dichos discursos, lejos de desaparecer, se han reafirmado 
no sólo con persistencia, sino también con una capacidad para adaptarse 
e irrumpir en los contextos contemporáneos. Esta situación nos obliga a 
reconocer que el odio hacia el otro, lejos de ser el vestigio de un pasado 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

INJUSTICIA, DISCRIMINACIÓN Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 83

oscuro, sigue vivo y, lamentablemente, no parece que vaya a extinguirse 
en un futuro cercano. En este contexto, es innegable que las comunidades 
migrantes se han convertido en uno de los grupos más vulnerables y, al 
mismo tiempo, en el principal blanco de estos discursos de odio y de las 
políticas radicales que los acompañan. En particular, aquellos migrantes 
que se encuentran en una situación de “ilegalidad” —por carecer de do-
cumentos que avalen su llegada y permanencia en un país— son quienes 
más están expuestos a la criminalización y la exclusión.

Aunque los ejemplos de este fenómeno abundan en distintas partes del 
mundo, no podemos dejar de destacar —en el momento histórico actual— 
uno que resulta especialmente emblemático y que nos concierne directa-
mente como nación mexicana: el reciente ascenso a un segundo mandato 
presidencial de Donald Trump en Estados Unidos. Su figura no sólo ha 
radicalizado aún más el discurso en contra de los migrantes, sino que 
también ha impulsado medidas concretas dirigidas a perseguir y deportar 
a miles de personas de manera inmediata. Estas acciones han sembrado el 
terror en las comunidades migrantes, ya que las políticas implementadas 
bajo su administración no sólo criminalizan, sino que despojan a estas 
personas de todo derecho, trato digno y, en última instancia, de su propia 
condición humana. 

Frente a esta realidad, es necesario preguntarnos: ¿cómo podemos 
comprender y enfrentar esta ola de injusticia, discriminación y violencia 
hacia el migrante? Dicha cuestión, a nuestro parecer, sólo puede tener 
sentido y respuesta si logramos entender por qué hoy, más que nunca, nos 
hemos olvidado de la responsabilidad que tenemos ante la vida del Otro, 
sobre todo, de aquél cuya condición de vulnerabilidad se expresa delante 
de nosotros mediante un rostro que nos exige ser escuchado y atendido. 

Es a partir de esto que  creemos que el pensamiento de filósofos como 
Hannah Arendt y Emmanuel Levinas adquiere una relevancia crucial. 
Arendt, con su reflexión sobre el mal radical y el mal banal, la pluralidad 
y la condición humana, nos invita a reconocer que en la irrupción de sis-
temas políticos totalitarios el ser humano corre peligro, por lo que se debe 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

84 I.  MONOGRÁFICO84

rescatar el valor mismo de la diversidad, ya que reconoce que la humani-
dad sólo se construye en la convivencia con los demás. 

Por su parte, Levinas nos invita a pensar en el rostro del otro, en es-
pecial, en la figura del extranjero, aquél que nos interpela y exige una 
respuesta ética de hospitalidad y acogida. En este sentido, ambos pensa-
dores nos ofrecen herramientas conceptuales para cuestionar las políticas 
excluyentes y reafirmar la importancia de construir sociedades más justas 
e inclusivas.

Así, en este artículo, exploraremos cómo algunas de las ideas de 
Arendt y Levinas pueden iluminar nuestra comprensión de la crisis mi-
gratoria contemporánea, proponiendo una reflexión ética y política que 
nos permita confrontar la deshumanización del migrante y reivindicar su 
derecho a una morada y a una vida digna. A través de sus pensamientos, 
buscaremos no sólo señalar las injusticias, sino también imaginar alterna-
tivas que nos conduzcan hacia un mundo más humano y solidario.

No cabe duda de que el fenómeno trágico de la migración nos pone de 
cara ante esto que podemos llamar el olvido del Otro, lo cual no puede 
dejar de leerse como uno de los síntomas de esta era y sistema decadente 
que habitamos, en donde todo el valor de lo humano ha caído en la lógica 
del mercado capitalista de la producción y el alto rendimiento. Como bien 
señalaron Adorno y Horkheimer (1994), “el individuo es reducido a un 
mero engranaje en la maquinaria económica, un instrumento en la repro-
ducción del sistema, donde su valor se mide únicamente por su capacidad 
de producir y consumir” (p. 45) Es decir, ahí donde el cuerpo y la vida 
humana sólo son valiosos en tanto que se sacrifican y se consumen para 
generar la riqueza que sostiene y reproduce al mismo sistema, lo cual ter-
mina por crear un tipo específico de subjetividades individualistas, pero, 
sobre todo, superfluas, incapaces de mirar la vida con dignidad y, mucho 
menos, el sufrimiento del otro.

Cuando Hanna Arendt (1998), en su obra Los orígenes del totalitaris-
mo, hablaba sobre la idea de un mal radical que operó bajo el régimen 
totalitario nazi, decía que, a pesar de no poder comprender en su totalidad 
qué era esta forma de mal, ya que escapaba a las maneras tradicionales de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

INJUSTICIA, DISCRIMINACIÓN Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 85

comprensión, tales como “motivos malignos de interés propio, la sordidez, 
el resentimiento, el ansia de poder y la cobardía” (p.368), aun así, podía 
identificar y dar cuenta de algo que este mal era capaz de hacer, y esto 
era que volvía a los seres humanos superfluos. En este sentido la filósofa 
decía lo siguiente: 

No tenemos nada en qué basarnos para comprender un fenómeno que, 
sin embargo, nos enfrenta con su abrumadora realidad y destruye todas 
las normas que conocemos. Hay sólo algo que parece discernible: po-
demos decir que el mal radical ha emergido en relación con un sistema 
en que todos los hombres se han tornado igualmente superfluos. […] 
Los acontecimientos políticos, sociales y económicos en todas partes se 
hallan en tácita conspiración con los instrumentos totalitarios concebi-
dos para hacer a los hombres superfluos. (1998, p. 368)

Ahora bien, ¿a qué se refería Hannah Arendt (2006) cuando decía que 
el mal radical y el sistema que lo propiciaba volvían a los seres humanos 
bajo esta condición superflua? Para comprenderlo, recordemos las pala-
bras que la misma filósofa dirigía en una carta a su maestro, el filósofo 
Karl Jaspers en 1951, justamente en el marco de la publicación de su 
obra, Los orígenes del totalitarismo: 

No sé lo que el mal radical sea en realidad, pero me parece que de al-
gún modo tiene que ver con esto: hacer que los seres humanos en tanto 
seres humanos se vuelvan superfluos (no usarlos como medios para un 
fin, lo que deja intacta su esencia humana y sólo choca con su humana 
dignidad; en cambio, volverlos superfluos en tanto seres humanos). Esto 
sucede apenas se elimina toda impredecibilidad (la cual, en los seres 
humanos, es equivalente de la espontaneidad) (p. 166).

Para Arendt, la espontaneidad —idea que desarrolla en La condición 
humana— está ligada a la capacidad de iniciar algo nuevo desde la au-
tonomía, es decir, desde la libertad, tal como Kant (2009) lo planteó en 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

86 I.  MONOGRÁFICO86

la tercera antinomia de la Crítica de la razón pura. Sin embargo, cuando 
esta capacidad de actuar espontáneamente se suprime, el ser humano se 
vuelve superfluo, perdiendo su derecho a la voz y a la acción. En este esta-
do de subordinación, puede cometer las peores atrocidades contra el otro, 
carente de motivos definidos y de una moral que lo frene queda expuesto 
a los intereses políticos, sociales y económicos del sistema que lo rodea. 

Asimismo, esta condición superflua se genera en aquellos que son el 
blanco del propio sistema, lo que les hace vulnerables ante el ejercicio 
de toda explotación y violencia en su contra,  tal como es el caso de los 
migrantes, quienes son vistos bajo esta lógica como meros recursos que 
pueden ser utilizados como instrumentos y luego ser desechados cuando 
así se requiera, como si formaran parte de los objetos instrumentales de 
ese mundo a la mano del que Heidegger hablaba al referirse a la técnica. 
Dicha situación hace que fácilmente todo derecho humano, intrínseco a 
éste, el cual le debería pertenecer por el simple hecho de ser humano, sea 
ignorado, pues lo humano pierde su valor frente a esta capacidad del siste-
ma de volver la vida humana de los seres humanos superflua.

Con esto, la misma Hannah Arendt (2006) decía que, ante el peli-
gro que suponía el totalitarismo de erradicar cualquier derecho humano 
y ciudadano, el derecho que tenía que ser salvaguardado a toda costa era 
el mismo derecho a tener derechos, pues, al carecer de este o de ser supri-
mido, la vida de cualquier ser humano corría peligro al quedar excluido, 
sobre todo, de una comunidad que le reconozca dichos derechos, incluso 
fuera de sus territorios, por lo cual la ley no existe para estos individuos, 
dejándolos expuestos a la muerte y la explotación misma del sistema. La 
filósofa decía lo siguiente al respecto: 

La calamidad de los que no tienen derechos no es que son despojados 
de la vida, de la libertad y la búsqueda de la felicidad, o de la igual-
dad ante la ley y de la libertad de opinión (todas fórmulas diseñadas 
para solucionar problemas dentro de comunidades dadas), sino que ya 
no pertenecen a ninguna comunidad. Su situación es que ya no son 
iguales ante la ley, sino que la ley no existe para ellos; no es que se los 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

INJUSTICIA, DISCRIMINACIÓN Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 87

oprima, sino que nadie quiere ni siquiera oprimirlos. Sólo en la etapa 
de un proceso bastante extenso se ve amenazado su derecho a vivir; 
sólo si siguen siendo perfectamente “superfluos”, si no aparece nadie 
que los reclame, puede correr peligro su vida. (p. 246)

Sin duda, no es muy difícil adecuar este último párrafo a la situación 
misma que todo migrante indocumentado vive, primero, al salir de un país 
que no le garantizó el derecho más básico a tener una vida digna; segundo, 
al verse totalmente desprotegido por toda ley en un territorio extraño, en 
el cual se les ve como moneda de cambio política y explotación laboral, 
o como simple amenaza que debe ser expulsada o eliminada en el peor 
de los casos; esto, a pesar de que se hable de los derechos y protección a 
migrantes. 

De igual modo, no es muy difícil entender que lo que está sucediendo 
con los migrantes en Estados Unidos tiene que ver con esta lógica: ser 
vistos como seres superfluos a los que se les puede suprimir todo derecho, 
expuestos a otros seres superfluos carentes de toda espontaneidad y liber-
tad propia, los cuales son incapaces de escucharlos y actuar de manera 
ética a favor de sus vidas por encima de cualquier otro interés político o 
económico. 

Ahora bien, ¿de qué manera podemos salir de esta situación en la 
que el olvido del Otro se manifiesta de manera más profunda y radical en 
aquellos grupos de seres humanos más vulnerables, como lo es y ha sido 
el pueblo migrante? Sobre todo, cuando el fenómeno de la migración en 
todo el mundo está incrementando debido a las guerras, al crecimiento de 
la pobreza en los países considerados de tercer mundo, auspiciada, princi-
palmente, por la propia sobreexplotación de sus recursos por parte de los 
países de primer mundo; además, de que las fronteras de los países cada 
día se cierran a través de muros físicos y políticas antimigratorias.

Como vimos hasta ahora, grosso modo, Hannah Arendt nos mostró 
que, lo que ella llama el mal radical es capaz de hacer con los seres hu-
manos, seres superfluos susceptibles de ser violentados por otros seres su-
perfluos, víctimas a su vez de sistemas sociales, políticos y económicos 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

88 I.  MONOGRÁFICO88

totalitarios, tal como lo podría ser el sistema económico actual y la visión 
política de países que se radicalizan hacia la extrema derecha como  es el 
caso de Estados Unidos. 

Por esto, a nuestro parecer, quien tiene algo también que aportar a 
esta reflexión en torno al migrante o al extranjero y a las injusticias que 
recibe dentro de este sistema es el filósofo judío Emmanuel Levinas, quien 
cuestiona toda una tradición ontológica occidental que desde siempre ha 
dejado relegado al Otro, al extranjero, a aquél que viene de fuera y no pide 
permiso para llegar, a aquél que irrumpe, incomoda con su extrañeza y 
exige ser atendido y escuchado en su pesar y sufrimiento. Como señala 
Levinas (1999), “el rostro del Otro me interpela y me exige una respon-
sabilidad infinita, una obligación ética que precede a cualquier elección 
o cálculo” (p. 201). En este sentido, esta interpelación ética nos obliga a 
reconocer la humanidad del migrante y a responder a su sufrimiento más 
allá de las lógicas excluyentes del sistema. 

Para comprender hacia dónde se dirige Levinas en torno a su reflexión 
sobre el Otro o el extranjero, debemos tener en cuenta que su proyecto 
filosófico es, ante todo, ético, es decir, Levinas pone el acento en que el 
problema filosófico por excelencia no es cómo conocemos el mundo, sino 
cómo nos relacionamos con el Otro, que también está, al igual que yo, en 
el mundo, y que, en el encuentro con este, se me revela todo un universo 
incalculable, inaprensible, imposible de definir y de colonizar, es decir, 
de violentarlo. 

Pero ¿quién es realmente el Otro para Levinas? Aunque esta cuestión, 
sin duda, podría ser contestada de forma sencilla, diciendo simplemente 
que el Otro es otro ser humano igual a mí, al cual debo respetar por tra-
tarse como tal de un alter ego, en realidad la cuestión no es tan simple, 
pues, para el filósofo, dicha respuesta sólo prefigura el carácter ontológico 
desde el cual el pensamiento de Occidente siempre se ha construido y 
encumbrado, es decir, desde los parámetros de la mismidad del ser, desde 
donde el yo racional que aprehende y comprende el mundo, sólo lo hace a 
partir de sí mismo. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

INJUSTICIA, DISCRIMINACIÓN Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 89

Ahora bien, cuando Levinas (1999) se refiere a la experiencia del Otro 
lo hace desde el entendido de que ese Otro es una realidad radicalmente 
distinta al yo, el Otro es una realidad totalmente separada (exterior) y 
fuera del alcance de lo que el yo se adjudica a partir de su actividad asi-
miladora de su experiencia del mundo, la cual busca, desde su mismidad, 
identificarse en la diferencia, en la exterioridad, en lo otro, es decir, de re-
ducir todo, incluso al Otro a conceptos que permitan, en última instancia, 
dominarlo. “El yo, no es un ser que permanece siempre el mismo, sino el 
ser cuyo existir consiste en identificarse, en recobrar su identidad a través 
de todo lo que le acontece, es la identidad por excelencia” (p. 60). 

Partiendo de estas líneas, para el filósofo, el Otro  ha quedado re-
ducido siempre al Mismo, es decir, a los parámetros de conocimiento e 
identidad del yo, desde donde éste aprehende el mundo sólo para sí, per-
diéndose con esto, la diferencia exclusiva del Otro, lo cual ha permitido 
a lo largo de toda la historia colonizarlo, violentarlo o exterminarlo. Es 
por esto que, para Levinas, el Otro es y será, sobre todo, experiencia de 
encuentro con lo que está radicalmente separado del yo, experiencia que 
escapa a la identificación de la mismidad y de la actividad intencional de 
la conciencia. Por tanto, para el filósofo de la alteridad, el Otro será la ex-
periencia de lo desconocido, la experiencia del afuera, de la exterioridad, 
lo irreductible al sí mismo, lo extraño, lo diferente; por esto, para Levinas 
(1999) el Otro es siempre el extranjero o la “[…] alteridad anterior a toda 
iniciativa, a todo imperialismo del Mismo” (p. 61).

Ahora bien, no es que el yo otorgue al Otro, por iniciativa de su volun-
tad, toda esta caracterización, sino que, más bien, se le revela en lo que 
el filósofo llama el encuentro cara a cara, ahí donde el Otro muestra su 
condición más profunda y, al mismo tiempo, más expuesta: su vulnerabi-
lidad; condición que, al ser reconocida, nos exige responder ante él y por 
él de manera infinita, pero que, también, dicha condición vulnerable es 
susceptible de ser aprovechada, cuestión que suele suceder la mayor parte 
del tiempo.

Para Levinas (1999), esta revelación de la vulnerabilidad del Otro la 
identifica también con lo que llama el rostro, experiencia irreductible que 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

90 I.  MONOGRÁFICO90

no refiere al rostro físico, sino a la expresión que revela la condición su-
friente del Otro. Al respecto, nos dice el filósofo lo siguiente:

 El modo por el cual se presenta el Otro, que supera la idea de lo 
Otro en mí, lo llamamos, en efecto, rostro. Este modo no consiste en 
figurar como tema ante mi mirada, en exponerse como un conjunto 
de cualidades formando una imagen plástica que él me deja, la idea 
a mi medida y a la medida de su ideatum: la idea adecuada. No se 
manifiesta por estas cualidades, sino χαθ `αύτό. Se expresa. (p. 74) 

En este sentido, para Levinas, el rostro que expresa la condición su-
friente del ser humano se identifica, desde la tradición bíblica judía de la 
cual el filósofo echa mano, en tres figuras centrales: el huérfano, la viuda 
y el extranjero. Pero, sin duda, la figura a la que Levinas (1987) hace más 
referencia y que identifica como la otredad misma es el extranjero, ese que 
se presenta a nuestra puerta e incomoda con su radical diferencia, y que, 
en su condición de vulnerabilidad, me exige hacerme responsable de él; 
así lo manifiesta en su obra llamada De otro modo que ser o más allá de 
la esencia: 

En la proximidad, lo absolutamente otro, el Extranjero que “yo no he 
concebido ni alumbrado” lo tengo ya en los brazos, ya lo llevo, según 
una fórmula bíblica, “en mi seno como la nodriza lleva al niño al que 
da de mamar” [Núm. 11, 12]. No tiene ningún otro sitio, no es autóc-
tono, sino desenraizado, apátrida, no-habitante, expuesto al frío y al 
calor de las estaciones. Encontrarse reducido a recurrir a mí, eso es lo 
que significa ser apátrida o ser extranjero por parte del prójimo. Eso 
me incumbe. Eso es lo que aprieta al prójimo a mí. (p. 154)

Levinas tiene claro que la condición de extranjero que el otro revela 
en virtud de su rostro que expresa su vulnerabilidad nos llama, sin duda 
alguna, a responder por él, pero esto siempre y cuando estemos dispuestos 
a estar abiertos a la enseñanza de algo nuevo, a algo que no está en mí y 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

INJUSTICIA, DISCRIMINACIÓN Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 91

que sólo el Otro tiene para mostrarme; sin embargo, también es consciente 
de que esa misma revelación vulnerable que el rostro expresa lo expone 
a la violencia de aquellos que más allá de ser capaces de abrirse a la 
experiencia del encuentro, responden a intereses egoístas de su propio 
individualismo.

Finalmente, el fenómeno de la migración en su dimensión trágica y 
humana nos confronta con una de las crisis éticas y políticas más pro-
fundas de nuestro tiempo: el olvido del Otro. En un mundo en donde los 
discursos de odio y las políticas de exclusión se han normalizado, espe-
cialmente bajo el ascenso de movimientos de extrema derecha y tenden-
cias fascistas, las comunidades migrantes se han convertido en el blanco 
de esta violencia sistémica. Así, este artículo ha buscado reflexionar sobre 
esta problemática a través del pensamiento de estos dos grandes filósofos, 
Hannah Arendt y Emmanuel Levinas, cuyas ideas ofrecen herramientas 
fundamentales para comprender y enfrentar la deshumanización del mi-
grante y la injusticia estructural que lo rodea. 

Hannah Arendt con su análisis del mal radical y el mal banal, nos 
alerta sobre los peligros de sistemas políticos y económicos que reducen 
al ser humano a una condición superflua, donde su valor se mide úni-
camente por su capacidad de producir y consumir. En este contexto, el 
migrante, especialmente en condición de “ilegalidad”, es visto como un 
recurso desechable carente de derechos y dignidad. 

Arendt también nos recuerda que la espontaneidad, esa capacidad de 
iniciar algo nuevo desde la libertad, es esencial para preservar la hu-
manidad. Sin embargo, cuando esta espontaneidad es suprimida, el ser 
humano queda expuesto a cometer atrocidades o a ser víctima de ellas. 
La filósofa nos invita a rescatar el derecho a tener derechos, un principio 
fundamental que debe ser protegido para evitar que cualquier persona, 
especialmente los migrantes, sea excluida de la comunidad humana y ex-
puesta a la violencia del sistema. 

Por su parte, Emmanuel Levinas nos ofrece una perspectiva ética que 
complementa y profundiza en la reflexión de Arendt. Para Levinas, el ros-
tro del Otro, en especial el del extranjero, nos interpela y exige una res-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

92 I.  MONOGRÁFICO92

ponsabilidad infinita. El migrante, en su condición de vulnerabilidad, se 
presenta ante nosotros como alguien que nos llama a responder éticamen-
te, más allá de cualquier cálculo, interés político o económico. 

Así, Levinas cuestiona la tradición ontológica de Occidente que ha 
relegado al Otro a una extensión del Mismo, por lo que nos invita a reco-
nocer la alteridad radical del extranjero, aquél que irrumpe en nuestra 
comodidad y nos exige hospitalidad. En este sentido, el pensamiento de 
Levinas nos desafía a construir sociedades más justas e inclusivas, donde 
la responsabilidad hacia el Otro sea el fundamento de nuestras acciones. 

Sin duda, estas dos perspectivas nos permiten comprender la migra-
ción no sólo como un fenómeno político o económico, sino como una cues-
tión ética que interpela nuestra humanidad. Sin embargo, esta reflexión no 
puede quedarse en el plano teórico. Es urgente traducir estas ideas en ac-
ciones concretas que transformen las políticas migratorias y las actitudes 
sociales hacia los migrantes. La crisis migratoria actual, exacerbada por 
las guerras, la pobreza y el cierre de fronteras, nos exige un compromiso 
ético y político que vaya más allá de las lógicas excluyentes del sistema. 

En última instancia el olvido del Otro no es sólo un problema de los 
migrantes, sino de toda la humanidad. Como nos enseñan Arendt y Le-
vinas, nuestra capacidad para preservar nuestra condición humana y res-
ponder éticamente al sufrimiento del Otro es lo que nos define como seres 
humanos. Ante esto, no nos queda más que lanzar la invitación que el 
propio Emanuel Levinas nos deja a través de su pensar ético filosófico: 
regresar la mirada desde las profundidades de nuestro propio ensimisma-
miento egoísta para salir al encuentro de la exterioridad, ahí, en donde 
habita la alteridad, es decir, el Otro, el extranjero, para poder identificar 
en su rostro que es, al mismo tiempo, expresión y palabra, responsabilidad 
que nos antecede y que más allá de desentendernos de él con la expresión 
infame de Caín ¿Acaso soy yo el guardián de mi hermano?, podamos res-
ponder ante él con un firme ¡Heme aquí!, a través, sobre todo, mediante 
acciones éticas concretas que reflejen apertura y hospitalidad.    



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

INJUSTICIA, DISCRIMINACIÓN Y VIOLENCIA RADICAL HACIA EL MIGRANTE 93

Referencias

Adorno, T. y Horkheimer, M. (1994). Dialéctica de la ilustración, Madrid, Trotta.
Arendt, H. (1998). Los orígenes del totalitarismo, Madrid, Taurus.
Arendt, H. y Jaspers, K. (2006). Correspondence, en Richard Bernstein, El mal 

radical. Una indagación filosófica, México, Fineo.
Kant, I. (2009). Crítica de la razón pura, México, Fondo de Cultura Económica.
Levinas, E. (1999). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca, 

Sígueme.
Levinas, E. (1987). De otro modo que ser, o más allá de la esencia, Salamanca, 

Sígueme.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

El discurso de inclusión bajo la lógica de un 
antropocentrismo desconsiderado. Disolver  
la diferencia

The discourse of inclusion under the logic of an 
unconsidered anthropocentrism. Dissolving  
the difference

Lisset Ximena Latisnere Juárez*

*  Licenciada en filosofía por  la Universidad La Salle, obtención del título por promedio de excelen-
cia. Cuenta con una Maestría por  la Universidad Iberoamericana con la tesis “La vergüenza como 
afecto preliminar a una ética del sufrimiento”. Doctorada por la Universidad Iberoamericana con la 
tesis: “Sobre la osadía de creerse el ser más importante. Una crítica al antropocentrismo desde Scho-
penhauer y Derrida”. Docente de materias de humanidades desde  2016 a nivel bachillerato y desde  
2020 a nivel Licenciatura. Docente en la DAFI de la Universidad Anáhuac desde  2022 con las 
materias Ser Universitario y Humanismo clásico y contemporáneo. ORCID: 0009-0005-0846-7590

Resumen

En este artículo se presenta una crí-
tica ante el discurso de inclusión y de 
género fundamentado en una lógica 
antropocéntrica que solo reconoce y 
defiende aquello que es similar a una 
noción estandarizada de lo humano, 
en donde lo radicalmente otro o lo 
radicalmente diferente es ignorado o 
desvalorizado. Argumentando así, que 
el discurso de inclusión y de género 
no es más que una perpetuación de 
la lógica antropocentrista en donde 
se debe entender a lo otro desde lo si-
milar para poderlo dotar de dignidad. 
La autopercepción del ser humano 
como centro del universo y como 
creatura más importante, conduce a 

Abstract

This document presents a critique 
about the gender and inclusion dis-
course, as part of an anthropocentric 
logic that only recognizes and consi-
ders that which is like a standardized 
notion of human, so the absolutely 
other or absolutely different is disre-
garded or devalued. Therefore, it is 
argued that the discourse of inclusion 
and gender is nothing but a perpe-
tuation of anthropocentric logic, here 
the difference must be understood 
in terms of similarity in order to 
be endowed with dignity. The self-
perception of men as the center of the 
universe and as the most important 
creature leads to the devaluation 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 95

despreciar cualquier manifestación 
de diferencia, ya sea de lo femenino, 
lo animal, lo natural o lo homosexual. 
Este trabajo se apoya en las ideas de 
Derrida, quien analiza la importancia 
de lo radicalmente otro y el rol del 
extranjero en cuestionar la identidad y 
la mismidad para sustentar la crítica a 
la homogenización que subyace en el 
discurso igualitario. Este escrito invita 
a repensar el modo en que se entiende 
la inclusión, cuestionando una visión 
antropocéntrica que, al centrarse úni-
camente en lo semejante, termina por 
invisibilizar y subordinar aquello ver-
daderamente diferente y no considera 
la diversidad en toda su complejidad.

Palabras Clave

Antropocentrismo, otredad, Derrida, 
igualdad, discurso de género

of any manifestation of difference, 
whether it be feminine, animal, natu-
ral, or homosexual. This work is ba-
sed on Derrida’s ideas, who analyzes 
the importance of the radically other 
and its role of a foreigner one. This 
writing invites to reconsider the way 
inclusion is understood, more like an 
anthropocentric vision than a real 
idea of the others valorization.

Keywords

Anthroposentric, the other one, Derri-
da, equality, gender discourse

Se ha planteado el siguiente trabajo con la finalidad de proponer el 
discurso de inclusión (y de género) como una manifestación más 
de una lógica antropocéntrica en donde solamente se considera lo 

exclusivamente semejante como digno de ser defendido, considerado e 
“incluido”. A lo largo de esta discusión se presentará el modo en el que 
el ser humano, como especie en general (esto es, todos los seres humanos 
ya sean varones, mujeres, blancos, etcétera), perpetúa una visión binaria 
del mundo en donde todo aquello que no sea entendido como lo semejante 
carecerá de consideración, valor intrínseco e incluso dignidad.

Este argumento se retomará desde la idea de lo radicalmente otro y lo 
radicalmente diferente, desde lo binario y la concepción de lo extranjero, 
por lo que se retomarán ideas de Derrida, donde el discurso de la inclu-
sión y de género será entendido como una propuesta suscrita a la lógica 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

96 I.  MONOGRÁFICO96

antropocéntrica, descuidando e incluso ignorando la consideración por lo/
el otro, siendo una manifestación más de la lógica binaria propia del an-
tropocentrismo, pues se propone que aquello que subyace al problema de 
la inclusión es una desconsideración por lo radicalmente otro, entiéndase 
eso otro como lo femenino, lo animal, lo natural, lo homosexual. 

Asimismo, este escrito pretende seguir una línea ética encontrada en 
el autor mencionado desde la mirada de lo otro, en donde el interés se 
centra en proponer la idea de reemplazar el discurso inclusivo por el total 
reconocimiento de lo desemejante y/o lo extranjero, donde se dignifique lo 
radicalmente otro más allá de “incluirlo”.

Habiendo dicho lo anterior, se considera importante mencionar que, a 
lo largo de este escrito se utilizará el término “hombre” para referirse a la 
especie humana en general, pues como se ha mencionado, el problema 
de la no inclusión y de la desconsideración a las minorías no se reserva 
únicamente para los varones blancos, occidentales, heterosexuales, por el 
contrario, es una cuestión que atañe a todo ser humano sin importar su 
sexo, raza o identidad de género.

1. Lo que se entiende por antropocentrismo desconsiderado

Como bien indica la etimología de este término, su significado radica en 
la concepción del hombre como el centro del universo y fin único de la 
creación; aquello que piensa al ser humano y sus fines como lo más im-
portante en relación con los otros seres; es decir, el ser humano ha sido 
entendido desde esta perspectiva como la creatura más importante de toda 
la creación (es decir, naturaleza y/o mundo), así como aquel único ser que 
se antepone a todo lo demás existente y para quien todo ha sido creado; 
de modo que todo lo no humano carecerá de valor y sólo lo adquirirá en 
función de los intereses y usos del hombre, no considerando a la natura-
leza y sus creaturas como seres dignos y valiosos por sí mismos o, incluso 
aquello que sea diferente a lo mismo humano; todo lo que signifique dese-
mejanza no será digno de consideración.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 97

Para poder proponer el discurso inclusivo bajo la óptica de una lógica 
antropocéntrica es necesario entender el tratamiento que se le da en esta 
investigación a dicho término. Es importante mencionar que en todas las 
épocas históricas ha habido antropocentrismo, pues se presenta casi como 
necesario que el ser humano vea la realidad a partir de la percepción 
propia de su racionalidad, esto es, todo el mundo y aquello que lo rodea 
se ha de entender a partir de la estructura racional propia del ser humano. 
Por ello se afirma que el antropocentrismo está presente en cada una de 
las etapas de la humanidad; en algunas, incluso, se presenta como un 
androcentrismo. 

Se menciona lo anterior con la intención de no caer en el malentendi-
do de pensar que el antropocentrismo es propio de una sola época, sino 
que es la manera necesaria por la cual el hombre percibe la realidad. El 
antropocentrismo que aquí se desea criticar y a partir del cual se piensa, 
se suscribe al discurso inclusivo: es un antropocentrismo entendido como 
desinteresado, desconsiderado y despreocupado por todo aquello que no 
sea entendido como semejante a parámetros humanos, un antropocentris-
mo de sometimiento de lo desemejante.

El concepto de antropocentrismo no ha de caer en confusión con la 
idea de antropología, la cual se piensa como el estudio de la idea del 
hombre y todo aquello que deriva de ésta, pues bien es cierto que a lo 
largo de toda la historia el estudio del hombre ha ocupado (y ocupará) 
un tema central de interés, ya que, al modo de la enseñanza socrática, el 
hombre siempre ha de interesarse por conocerse a sí mismo. Se especifica 
esto para enfatizar que la intención es pensar en un antropocentrismo 
desconsiderado que llega a despreciar, incluso lo que es humano pero 
desemejante a una idea preconcebida de hombre.

Se podría decir que el antropocentrismo surge con la misma humani-
dad pues esto sucede, dice Carlos Beorlegui (2011, p. 32), gracias a que 
el hombre es el único, entre los demás animales, que se problematiza a sí 
mismo y esto lo comienza a hacer desde que se convierte en homo y es en 
ese momento, también, cuando da un salto de lo no-humano a lo humano, 
comienza a hacerse representaciones, cuestión que será distintiva de su 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

98 I.  MONOGRÁFICO98

especie. Así, cuando se da tal salto, de la naturaleza primigenia a lo homo, 
aparece lo antropológico, cada homo pertenece a una lógica del anthropos.

El ser humano, con el paso del tiempo, se autoimpone como la especie 
más privilegiada, pues, al no tener otro tipo de humanos con los que compe-
tir por territorio y alimento, es él quien dispone de todo aquello que lo rodea. 
Así, esta especie única de homínido debido a sus condiciones comienza a 
construir su historia bajo la ilusión (Beorlegui, 2001, p. 249) de que él es el 
centro del mundo y el fin único de la creación; considerando, igualmente, 
sus fines como lo más importante con relación a los otros seres. 

Se podría decir, entonces, que cuando el ser humano se configura 
como la única especie de homínido en la Tierra, entiende todo aquello 
que no es él como lo extraño, como aquello que incluso puede significar 
un daño o amenaza para su propia especie y, siguiendo el instinto de la 
preservación, discrimina todo aquello que pueda significar un riesgo para 
él mismo. Así, en este momento, la diferencia significaría una posible 
amenaza para ese anthropos primitivo.

Se menciona lo anterior con el fin de comprender cómo es que esa 
diferenciación entre lo humano y lo no humano, o incluso lo no reconocido 
como semejante, aunque con origen humano, se comporta a modo de re-
chazo para garantizar la supervivencia de la especie. Sin embargo, cuando 
el hombre comienza a evolucionar y a actuar ya no solo por mero instinto, 
comienza una diferenciación y rechazo de lo otro aún más complejo.

El sociólogo Thom Philips afirma que puede haber una explicación de 
ese rechazo e incluso de cierto racismo, por el modo en que el cerebro hu-
mano ha evolucionado,1 la evolución no es un proceso inteligente ni tampoco 
una armonía preestablecida cuyo fin sea perfeccionar los rasgos o caracte-
rísticas de una especie; por el contrario, ésta se ocupa de que la especie 
sobreviva para que su información genética pueda ser reproducida (Phillips, 
2019, p, 25. Si una característica de la especie logra dicho fin (ayuda a que 

1   Aquí la intención no consiste en naturalizar las conductas racistas o, incluso, las conductas in-
morales del hombre, se afirma esto simplemente para ejemplificar la manera en que el ser humano, 
desde sus inicios, presenta cierta tendencia al rechazo y desconsideración de lo diferente, esto, 
con la finalidad de reforzar la idea de la inclusión como un problema antropocéntrico en tanto que 
desmereció de lo desemejante. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 99

sobreviva), entonces tal característica será seleccionada para seguir repli-
cándose, pese a que ese elemento pueda ser poco ventajoso en el futuro.

Se menciona lo anterior pues se piensa que una de las característi-
cas ventajosas para la supervivencia humana fue el reconocimiento de 
patrones (Phillips, 2019, p. 26), la capacidad mental de asociar ciertos 
patrones a ciertos peligros y poder evadirlos, así como discriminar los 
elementos que pudieran aparecer como dañinos o amenazantes. Se podría 
pensar que esto no es particular de la especie humana, pues en algunos 
otros seres vivos (en específico animales) este rasgo también se observa. 
Sin embargo, en el hombre, gracias a su estructura mental, tal detección 
es más refinada, lo que provoca que esos patrones incluso sean observa-
dos donde no necesariamente debería haberlos, es decir: 

El problema es que nuestro cerebro se aplica a ello tan a fondo que 
empieza a ver patrones por todas partes; incluso donde no los hay 
[…] Hay todo un ramillete de términos para designar esa clase de 
detección errónea de patrones; expresiones como correlación ilusoria 
y delirio de agrupación. (Phillips, 2019, p. 25)

Así, se puede pensar que esa discriminación propia de la evolución 
del hombre es una constante de la percepción humana, la cual resulta 
problemática cuando se interactúa con el otro. El rechazo a esa diferencia 
que, en un momento fue el resultado de una lucha natural por la super-
vivencia, se convierte en un problema cuando se trata de comprender lo 
radicalmente otro.

2. La diferencia como un problema para el antropocentrismo 
desconsiderado 

En el apartado anterior se ha dicho que el rechazo de lo desemejante 
surge como una función para preservar la especie humana, sin embargo, 
este rechazo se vuelve problemático cuando lo otro se entiende como eso 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

100 I.  MONOGRÁFICO100

diferente y es rechazado y desconsiderado por el mero hecho de no ser 
entendido como lo semejante, provocando que eso otro llegue a ser consi-
derado, incluso, como indigno y carente de valor propio.

Para hacer un mejor análisis de esto se retomarán algunas ideas de 
Derrida respecto de lo desemejante, el prójimo y el extranjero. El autor 
afirma que, la pregunta por lo diferente conlleva a pensar al mismo tiem-
po, sobre la mismidad pues esa relación con lo extraño [lo extranjero] es 
de apertura, dado que el “yo” se verá constantemente desbordado por lo 
otro (Guille, 2015, pp. 263-276). Cuando el ser humano desea dar razón 
de sí mismo requiere de una diferencia para poder contestar tal pregunta, 
pues resulta insuficiente poder dar respuesta con el único elemento de 
la mismidad. Se dice esto ya que es el extranjero [cuando éste aparece o 
llega] quien posibilita la entrada de esa otredad, de lo diferente, de lo que 
no es, siquiera, familiar. 

Lo extranjero cuestiona la mismidad, como esa mirada del gato de la 
que habla Derrida (2008) en “El animal que luego estoy si(gui)endo” que 
mira desde su desnudez y pone en cuestión la desnudez propia (p. 26). 
El extranjero es aquel ser que comparte el mundo con los demás seres 
diferentes a sí mismo. Se dice esto ya que es la llegada de ese otro la que 
irrumpe la mismidad, la que “me” pone en duda (Derrida, 2000, p. 11), 
el extranjero que llega sin previo aviso y su mirada resulta inquietante 
(Derrida, 2008, p. 26) para quien es mirado. 

La misma Judith Butler, en Deshacer el género, afirma que el mismo 
cuerpo, por el hecho de ser cuerpo, es una interrelación con los otros 
(2006, p. 46) con aquello que sale de la mismidad de ese cuerpo, el otro 
es un “límite poroso” (2006, pp. 44-46) para lo otro, en donde se sale de 
la mismidad y se inserta en el horizonte de lo otro, que significa límite y, 
a la vez, me significa límite. El género, en sí, es un género para los otros; 
se podría pensar que en él mismo y por el mismo hecho de ser género es 
donde surge la diferencia, independientemente del género que sea, éste en 
sí mismo es ya un límite, significa ya una desemejanza.

En palabras de la autora, ese género que significa otredad “ser en el 
género para los otros” (2006, pp. 44-46), conlleva consigo una percepción 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 101

ética, pues interactúan la mismidad y eso que sale de la mismidad, es 
decir, el otro. En tanto que el hombre, independientemente de cualquier 
característica o identidad, es cuerpo (y no sólo el hombre, sino todo lo vivo 
pues todo lo viviente posee cuerpo), significa ya una diferencia: “como 
cuerpos siempre somos algo más que nosotros mismos y algo diferente de 
nosotros mismos” (2006, p. 47). Por el simple hecho de poseer cuerpo el 
individuo significa una desemejanza para todo aquello que, al igual que 
él, es desemejante.

Nuevamente, en palabras de Derrida (2000) y complementando lo an-
tes dicho, el extranjero es aquél que siempre lanza la pregunta que cues-
tiona sobre la mismidad, aquél que “me” pone en duda (p. 11). Por ello, 
Derrida afirma que es el extranjero el que siempre pregunta, del mismo 
modo en que Sócrates lo hacía al conversar en algunos diálogos platónicos 
en donde él, precisamente, era el invitado (p. 13) Aparte de la pregunta 
que representa el extranjero, éste trae consigo, igualmente, el concepto de 
diferencia, cuya primera manifestación aparece en el lenguaje (Derrida, 
1994, p. 40), pues éste representa aquello imposible de entender del otro, 
aquello que queda mudo y sobrepasa el entendimiento (1994, p. 40).

Esto no quiere decir que lo otro, en sentido humano2 y respecto de la di-
versidad de género, posea otro tipo de lenguaje que el hombre heterosexual, 
ya sea femenino o masculino; lo que esto quiere decir es que, por el mero 
hecho de ser lo otro, representa una imposibilidad de un pleno entendimien-
to, una barrera independientemente de su identidad, sexo o género, esto es, 
el otro es la otredad independientemente de género, sexo, identidad sexual, 
etc., y representa una imposibilidad por el hecho de ser lo otro. 

Cabe resaltar que, para Derrida (2000), el rechazo a toda aquella di-
ferencia es una especie de violencia, pues se está rechazando a aquel 
extranjero que pide se le acoja (p. 21); el que llega sin previo aviso provoca 
un enfrentamiento del sí mismo, recordándole que él mismo se presenta 
como un extranjero ante los demás, pues él mismo es un otro (p. 29), una 
diferencia ante lo que también se presenta diferente. 

2   Se dice en sentido humano ya que, como se ha mencionado, lo otro también es entendido como 
algo que bien puede ser no humano.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

102 I.  MONOGRÁFICO102

Aquí aparece nuevamente la idea de la diferencia, en tanto que lo otro, 
la diferencia es la “barrera” presentada ante la mismidad, es aquello no 
reconocido como familiar o semejante y lo cual representa una confron-
tación con “migo mismo”, es la diferencia que se rechaza por no poderla 
entender como semejanza. De este modo, no se ha de reconocer lo otro 
como lo igual a «mí», sino que ha de ser considerado sin despojarlo de la 
diferencia necesaria para ser reconocido, esto es, a la diversidad de género, 
sexual, etc., no se le ha de tratar como lo semejante a lo heterosexual, ni 
tampoco se ha de tratar de asemejarlo; al contrario, se le ha de considerar 
si sólo si, desde el hecho de que es desemejante. La dignidad que se le 
puede conferir y el valor propio que se le puede reconocer serían precisa-
mente gracias a esa diferencia que representa.

Desde lo anteriormente expuesto, se podría decir que a lo extranjero 
se le ha de acoger, considerar y dignificar por el mismo hecho de ser 
extranjero y no por el hecho de poderlo volver familiar, esto es, a lo feme-
nino se le confiere su valor por el hecho de ser diferente a lo masculino, 
a lo transexual se le acoge por el hecho de ser totalmente diferente a lo 
heterosexual. Esto quiere decir que la inclusión, para entenderla fuera de 
una lógica de un antropocentrismo desconsiderado, no ha de ser entendida 
desde un discurso de igualdad, sino desde un discurso de la diferencia, 
en donde esa diferencia sea el factor para poder acoger a lo radicalmente 
otro.

El tratar de hacer una equivalencia total de lo femenino con lo mascu
lino, de lo homosexual con lo heterosexual, de la piel blanca con la piel 
negra, significaría disolver esa diferencia, lo que seguirá suscribiéndose a 
esa lógica del antropocentrismo desconsiderado. Para poder salir de ello 
no se han de hacer equivalencias sino entender lo otro desde la diferencia 
que le da estructura, esto es, pensar lo otro como diferencia radical es lo 
que permitiría su comprensión auténtica, al igual que permitirá la posi-
bilidad de acogerlo. La diferencia únicamente marca eso, una diferencia, 
la cual no significa que, por ese hecho, se deje fuera de consideración, 
empatía, y se le despoje de dignidad (Carella, 2018, p. 66).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 103

Cuando se trata de hacer una semejanza entre lo femenino y lo mascu
lino, lo blanco y lo negro, el valor se ve centralizado en una idea estan-
darizada de anthropos, en donde todo lo desemejante a ello será menos-
preciado. Lo otro no tiene valor por ser femenino, masculino o transexual, 
más bien posee valor en tanto ser viviente. Así, la inclusión trataría de 
eliminar la diferencia de lo otro para seguirlo entendiendo si, sólo si, des-
de el parámetro de lo semejante, será incluido, dignificado y considerado 
en tanto que se le pueda adjudicar un valor de semejanza. 

El valor no se daría, pues, por ser meramente viviente (aunque ese 
viviente sea homosexual, transexual, indígena, etcétera), lo viviente es lo 
que llevaría el valor intrínseco independientemente de los accidentes de 
género, preferencia sexual, raza, etc. Sin embargo, la inclusión y el dis-
curso de género estarían dando el valor al viviente, en función de que ese 
viviente pueda semejarse a la idea estándar de anthropos, no por el hecho 
de ser “ser vivo” sino por una especie de semejanza a lo heterosexual, 
masculino, blanco, etcétera.3

Derrida afirma que, cuando no se acoge a lo radicalmente otro (a lo ex-
tranjero) desde su diferencia, en vez de aparecer una hospitalidad aparece 
una hostilidad que deviene en violencia y se establece una cierta relación 
de sometimiento. Esto se puede rastrear en el seminario de La bestia y el 
soberano donde el autor trata, entre muchos otros temas, la soberanía del 
hombre en su dimensión política y ética, reflexionando a su vez sobre esa 
crueldad en la que pueden resultar tales actos.

Terry Eagleton (2019, p. 36) sugiere pensar la soberanía relacionada 
con el uso de un lenguaje más estructurado y complejo con respecto a 
otras sociedades; al poder estructurar una mejor comunicación y poseer 
más capacidad de abstracción, las sociedades con ese lenguaje son capa-
ces de comenzar a imponerse sobre aquellos que no poseen tal estructura 
lingüística y así comenzar la relación de dominación.

Una apuesta más antropológica sugiere pensar que esa soberanía ini-
cia su aparición cuando las sociedades humanas comienzan a dividirse 

3   Se entendería entonces que, en palabras aristotélicas, el valor dependería de los accidentes que 
pueden ser asemejados a lo antropocentrista y no al ser vivo propiamente.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

104 I.  MONOGRÁFICO104

por “clases”. Hacia el final del periodo calcolítico, entre los años 2600-
2200 a.C.4 los seres humanos comienzan a diferenciarse de otros en el 
contexto funerario y de habitación, haciendo que se estructuren ciertas 
“clases” dentro de tal sociedad. Tales relaciones, regidas por el estatuto 
de soberanía, comienzan a no considerar lo desemejante como indigno; al 
hacer tal desestimación, estos otros quedan desprovistos de importancia, 
lo que hace que unos, con características “más ventajosas” (se puede lle-
gar a pensar la heterosexualidad como ventajosa en tanto que gracias a 
ella se presenta una manera de continuar con la especie humana) puedan 
imponerse a ellos. 

La soberanía que el hombre ha ejercido sobre lo desemejante es la 
muestra de ese antropocentrismo egoísta, vanidoso y desconsiderado que 
sólo entiende lo estrictamente semejante a lo soberano como lo único dig-
no y da paso al discurso binario que Derrida intenta desmantelar; signi-
fica una dualidad que se puede pensar en términos de hombre/animal, 
razón/determinismo y razón/instinto (Aragón, 2011, p. 386) en donde el 
resultado de tales oposiciones es precisamente lo que lleva a los humanos 
a alojar ese sentimiento de superioridad y egoísmo “desconsiderado”. 

El ser humano que se concibe como superior se auto proclamará, igual-
mente, como el “más digno”, digno de toda dignidad única del hombre 
(Derrida, 2010, p. 100) y todo aquello que no se suscribe a esa dignidad, 
pues ha sido excluido de ella, será tratado como inferior, sin importancia. 
Ese egoísmo desconsiderado, antropocéntrico, será el que sitúa al hombre 
como el único digno y por ello capaz de excluir de dignidad todo aquello 
que no sea como él.

Derrida (2010) menciona que la soberanía del hombre es un “alma 
artificial” (p.48), pues al no poseer una potencia creadora construye un 
artificio, un “saber hacer” que le permite implementar un instrumento 
de administración de la vida; una máquina (el estado) construida bajo el 
arte humano que es capaz de regular toda cuestión sobre lo vivo. Gracias 
a tal artificio, el hombre es capaz de administrar, regular y manejar la 

4   Información obtenida de las explicaciones que se encuentran en el Museo Arqueológico de Ma-
drid sobre algunas reliquias.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 105

naturaleza y a su misma especie, con ello puede establecer una configu-
ración sistemática y jerárquica (p. 51) en donde él será entendido como el 
amo y a su servicio (y sometidos a él) estará todo aquello que pueda ser 
administrado.

En el sentido de la diversidad sexual, la imagen de lo gay ha sido re-
tratada, como se hizo en su momento con las tribus “extravagantes”, como 
un objeto de burla y de diversión, exagerando y ridiculizando los rasgos 
femeninos o también masculinos que tal imagen pudiera presentar, ha-
ciendo uso y presentando, una vez más, esa hostilidad respecto de lo que 
se considera desemejante.

A lo anterior se le puede añadir, por ejemplo, la cuestión de las per-
sonas de color, donde incluso dentro de las mismas comunidades negras 
existe una discriminación racial ante aquellos que son más o menos ne-
gros5. Se menciona esto para señalar, nuevamente, que no es un conflicto 
exclusivo de alguna raza, identidad o preferencias sexuales, es una cues-
tión de desconsideración por parte del género humano mismo.

En el artículo “The Anarchy of Colored Girls” (Hartman, 2018, p. 
465-490) se menciona el caso de los esclavos negros donde, indiscrimi-
nadamente, las personas de color, hombres y mujeres, eran forzados a 
trabajar en las plantaciones americanas pese a que ya no eran conside-
rados por la ley como esclavos, pero eran igualmente explotados (p.474), 
en donde solamente se modificó  su estatuto ante la ley pero el trato hacia 
tales individuos seguía siendo el mismo, una servidumbre involuntaria de 
la cual, según la autora, difícilmente podrán salir las mujeres (y se podría 
decir que no sólo las mujeres). 

El estatuto solamente ha cambiado de esclavo a servidumbre (Hart-
man, 2018, p. 475), sin embargo, la desconsideración y poca dignidad ha-
cia estas personas ha cambiado poco; se menciona esto como una analogía 
del discurso inclusivo y de género, pues se ha tratado de incluir a todas 
esas diversidades, pero al mismo tiempo se ha tratado de “borrar” su dife-
rencia bajo una homogenización de todos los individuos, haciendo parecer 

5   Está el ejemplo de las comunidades negras de Ruanda y Uganda, en donde ciertos sectores de 
estas comunidades están en constante conflicto entre los que son de distinta tonalidad.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

106 I.  MONOGRÁFICO106

que todos los seres humanos son iguales y por ello deben ser incluidos. 
Así como en el trato hacia los negros solo se ha cambiado el nombre de 
esclavo a servidumbre, la desconsideración por lo diferente podría quedar 
oculta bajo el concepto de inclusión.

En la actualidad, en países como Marruecos, Portugal o Túnez, la 
gente de raza negra sigue siendo desplazada y si bien, no es esclavizada 
ni violentada (descaradamente), si es desplazada a estratos bajos de la 
sociedad, esto es, las personas de tez más oscura desempeñan trabajos 
pesados, riesgosos o con menor remuneración, trabajos como cargadores, 
responsables de intendencia en plazas públicas, lava loza, etcétera. Los 
trabajos menos pesados o mejor remunerados están reservados para gente 
con tez blanca, europeos (en el caso de países de África) o menos oscura, 
donde ellos son el “patrón” y los otros son “la servidumbre”. 

Estas personas son incluidas en la sociedad, pues son consideradas 
ciudadanos con los mismos “derechos”, estrictamente no son discrimina-
dos, pues poseen las mismas garantías, sin embargo, se observa una clara 
distinción entre lo blanco y aquello que no lo es. Estos mismos sujetos se 
consideran inferiores a sus conquistadores (en el caso de países africanos) 
y, aunque son semejantes por el hecho de ser personas, la inclusión no 
considera su desemejanza.

Esta inclusión antropocéntrica se puede ver ejemplificada, también, 
en el caso del actual movimiento pet friendly donde las mascotas son “in-
cluidas” en la vida y en los espacios públicos no por ser entendidos como 
animales quienes poseen valor intrínseco, sino por ser humanizados. Mas-
cotas como perros o gatos que son concebidos como seres humanos y no 
en su absoluta otredad animal. Se les incluye porque han sido entendidos 
como iguales al ser humano y, por ello, se les dignifica, pero siguen siendo 
indignos si se les entiende como totalmente desemejantes al ser humano.

Como se esbozó en un principio, este trabajo no tiene la intención 
de reivindicar o darle especial importancia al discurso de género, queer, 
LGBTT+, por el contrario se ha tratado de argumentar que, si se piensa en 
términos de inclusión, se recae en una lógica antropocéntrica desconside-
rada en donde no se busca considerar y dignificar la otredad radical, sino 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL DISCURSO DE INCLUSIÓN BAJO LA LÓGICA DE UN ANTROPOCENTRISMO DESCONSIDERADO 107

que se busca hacerla homogénea y despojarla de su diferencia, lo cual, 
como se ha mencionado con Derrida, significaría una hostilidad y no un 
acogimiento de eso diferente. De modo que la inclusión es una negativa a 
la diferencia en tanto que, para poder ser incluido, se necesitaría un ele-
mento de semejanza entre todas aquellas variedades tanto de raza como 
de género, preferencia sexual, etcétera.

Para poder salir de la hostilidad y realmente acoger a lo desemejante 
se habría de prescindir de similitudes, equivalencias e intención de ho-
mogenizar la diversidad humana. Como se ha dicho, el discurso inclusivo 
podría parecer un problema ético de falta de consideración de lo radical-
mente otro. Esa desconsideración es aplicable a toda la especie humana, 
pues sería falso pensar que únicamente los varones blancos, heterosexua-
les, occidentales son exclusivamente desconsiderados con todos los demás 
seres humanos. Por el contrario, se afirma que la especie humana es des-
considerada con ella misma y rechaza todo aquello que no le sea familiar 
y solo lo considerará si se presenta como familiar.

Jean Baudrillard (2009) afirma que en las sociedades modernas ha 
aparecido una nueva clase de mito, que es acarreado por la felicidad como 
imperativo de la segunda mitad del siglo XX, este es el mito de la igualdad 
(p. 39), el cual funciona como una ideología propia de las sociedades de 
consumo. Tal mito hace referencia a un bienestar mensurable en objetos. 
El mito de la igualdad es una exigencia de rechazo de la diferencia y de 
aceptación de la homogenización, de tal manera que el discurso igua-
litario no sería una dignificación de lo diferente, sino una exigencia de 
renuncia a esa diferencia. 

Así, la dignificación consistiría no en una igualdad de género, sexo, 
raza, etc., sino en una consideración de todo aquello que no ha de ser ho-
mogenizado. Dicho desde un punto de vista ético, el discurso de inclusión 
no debería de ser tal, sino que debería ser estructurado como un discurso 
de dignidad y consideración desde la absoluta diferencia.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

108 I.  MONOGRÁFICO108

Referencias

Aragón, L. (2011). La bestia y el soberano de Jaques Derrida. Revista de la Aso-
ciación Española de Neuropsiquiatría, núm. 31.

Baudrillard, J. (2009).  La sociedad de consumo, Madrid, Siglo XXI.
Beorlegui, C. La singularidad de la especie humana. De la hominización a la 

humanización, Bilbao, Publicaciones de la Universidad de Detusto.
Butler, J. (2006). Deshacer el género, Buenos Aires, Paidós.
Carella, V. (2018). Animalità del Soggetto, Soggettività Animale. Il Contributo 

della Fenomenologia di E.Husserl ad Un’etica per L’ambiente [Tesis doctoral, 
Departamento de estudios humanísticos, Macerata, Italia, Università degli 
Studi di Macerata].

Derrida, J. (1994). Márgenes de la filosofía, Madrid, Cátedra.
Derrida, J. (2008). El animal que luego estoy si(gui)endo, Madrid, Trotta.
Derrida, J. (2010). Seminario La bestia y el soberano, vol. 1, 2001-2002, Buenos 

Aires, Manantial.
Derrida, J y Dufourmantelle, A. (2000). La Hospitalidad, Argentina, Ediciones 

La Flor.
Eagleton, T. (2019). Sobre el mal, México, Ariel.
Guille, G. (2015). Las aporías de la hospitalidad en el pensamiento de Jacques 

Derrida, (Buenos Aires, Argentina), Eikasia. Revista de filosofía, núm. 64.
Hartman, S. (julio, 2018). The Anarchy of Colored Girls Assembled in a Riotus 

Manner. The South Quarterly, núm. 3.
Phillips, T. (2019). Humanos. Una breve historia de cómo lo jodimos todo, Ciudad 

de México: Editorial Planeta.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

El triángulo de la ética: una propuesta gráfica

The ethics triangle: a graphic proposal

Damián Bravo Zamora1 

Mónica Alejandra Rodríguez Sosa2

1  Damián Bravo Zamora es Licenciado en Filosofía y Maestro en Filosofía de la Ciencia por la 
UNAM. Doctor en Filosofía por el Trinity College de Dublín, Irlanda. Realizó una estancia postdoc-
toral en la UAM-Cuajimalpa. Es coordinador del Departamento de Filosofía del Sistema de Univer-
sidad Abierta y Educación a Distancia de la UNAM. ORCID: 0000-0002-3470-2866. 
2  Mónica Alejandra Rodríguez Sosa, Investigadora independiente, es diseñadora gráfica egresada de 
la UNAM, FES Acatlán. Realizó un Master en Motion Design en BAU, Centro Universitario de Artes 
y Diseño de Barcelona. Especialista en infografía y datavisualización, ha colaborado con periódicos en 
la Ciudad de México y Berlín. 

Resumen

En este artículo presentamos lo que 
llamamos El triángulo de la ética. 
Se trata de una propuesta gráfica 
para representar la ética, la cual, 
argumentamos, puede ser entendida 
al menos de tres maneras distintas: 
como ética pre-filosófica, como ética 
axiomática o como la pregunta crítica 
por los fundamentos de la ética. La 
ética pre-filosófica es el discurso que 
articula las normas, los valores y 
las concepciones de la vida virtuosa 
vigentes en una sociedad dada —un 
discurso que no necesita de la fi-
losofía para existir. Tanto la ética 
axiomática como la pregunta crítica 
por los fundamentos de la ética son 
indagaciones propiamente filosóficas, 
pero se distinguen en que, al con-
trario de la ética axiomática, la pre-
gunta por los fundamentos de la ética 

Abstract

In this paper we introduce what we 
call The Triangle of Ethics. This 
is a graphical proposal to represent 
ethics, which, we argue, can be un-
derstood in at least three different 
ways: as pre-philosophical ethics, as 
axiomatic ethics and as the critical 
question regarding the foundations of 
ethics. Pre-philosophical ethics is the 
discourse that articulates the norms, 
values and conceptions of a virtuous 
life which are valid in a given society 
—a discourse that does not need 
philosophy to exist. Both axioma-
tic ethics and the critical question 
regarding the foundations of ethics 
are specifically philosophical investi-
gations, although they differ in that, 
unlike axiomatic ethics, the question 
regarding the foundations of ethics 
contemplates the possibility of thin-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

110 I. MONOGRÁFICO

contempla la posibilidad de pensar 
independientemente de la aceptación 
de cualquier marco moral vigente. 

Palabras clave

Fundamentación de la ética, moral, 
deontología, axiología, virtud.

king independently of the acceptance 
of any valid moral framework. 

Keywords

Foundations of ethics, morals, deon-
tology, axiology, virtue. 

La ética es, sin duda, un socorrido tema de discusión en nuestras 
sociedades, y es de esperarse que continúe siéndolo. Condiciones 
globales específicas de nuestra era, avances tecnológicos y cientí-

ficos, así como nuevas formas de relacionarnos posibilitadas por dichos 
avances y condiciones, conllevan desafíos éticos insoslayables e imposter-
gables. Dentro y fuera de la academia, diversas voces dan cuenta del re-
conocimiento de la exigencia de una reflexión profunda en ética específica 
para nuestro tiempo. El surgimiento y establecimiento en las últimas dé-
cadas de subdisciplinas filosóficas como la bioética (Pabst, 2013), la ética 
de la migración (Carens, 2013) y la ética de la investigación en Internet 
(Buchanan y Zimmer, 2023), por mencionar sólo algunas, dan cuenta de 
que el pensamiento crítico ha tomado nota de las interrogantes éticas que 
el mundo contemporáneo plantea. 

La clarificación de los conceptos éticos es, por lo tanto, una tarea filosó-
fica tan importante hoy como siempre lo ha sido. En este artículo pretende-
mos hacer una modesta contribución a dicha clarificación, al proponer una 
caracterización particular del concepto mismo de ética. Nuestra propuesta, 
no obstante, no se circunscribe a una clarificación conceptual, sino que está 
constituida por un diagrama, o mejor dicho, una serie de diagramas, que 
intentan esclarecer de qué hablamos cuando hablamos de ética. La idea 
principal que pretendemos defender es que existen al menos tres sentidos 
de la palabra “éticaˮ que deben ser nítidamente distinguidos; los diagramas 
que presentamos pretenden contribuir a esa nítida distinción. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 111

En primer lugar, la ética puede entenderse como el discurso que, en 
el interior de una sociedad dada, especifica las normas, los valores y las 
concepciones de la vida virtuosa vigentes en dicha sociedad. A la ética 
concebida en este sentido la llamamos ética pre-filosófica, pues una de 
nuestras tesis principales es que la ética, en este sentido, no necesita de la 
filosofía para existir, sino que es un discurso inherente a toda comunidad 
humana. El hecho de que este discurso sea tripartito, al incluir normas, 
valores y concepciones de la vida virtuosa, constituye la base de nuestra 
propuesta gráfica: el triángulo de la ética. 

Los otros dos sentidos de la ética que nos interesa destacar son pro-
piamente filosóficos, es decir, son ejercicios reflexivos que suceden en el 
interior de la disciplina filosófica conocida como ética. En estos dos senti-
dos, estamos hablando, pues, de ética filosófica. No obstante, creemos que 
distinguir ambos sentidos puede ayudar a tener claro qué tipo de resulta-
dos se puede esperar y qué tipo de resultados no se debe esperar de cada 
uno de estos tipos de reflexión. Por un lado, entonces, la ética filosófica 
puede consistir en una sistematización del discurso ético en torno a uno 
de los polos del triángulo de la ética, es decir, en torno a las normas, a 
los valores, o a las concepciones de la vida virtuosa. A este tipo de tarea 
ético-filosófica la llamaremos ética axiomática, pues podemos verla como 
derivando de un principio fundamental o axioma los restantes elementos 
constitutivos del discurso ético. Daremos ejemplos de este tipo de tarea 
filosófica: Platón sistematizando la ética en torno a la Idea del Bien (que 
caracterizamos como el valor fundamental de su sistema), Aristóteles sis-
tematizando la ética en torno a la concepción de la vida virtuosa (i.e. la 
vida del hombre virtuoso) y Kant sistematizando la ética en torno al impe-
rativo categórico (la norma o ley moral fundamental). Desde luego, estos 
ejemplos están dados a manera de ilustración de nuestra conceptualiza-
ción y de nuestro diagrama; no existe la menor pretensión de nuestra parte 
de que la caracterización del pensamiento ético de estos filósofos pueda 
llevarse a cabo en este artículo, ni mucho menos de que estos ejemplos 
basten para argumentar que todo pensamiento ético puede ser entendido 
de esta manera. Confiamos, no obstante, en que nuestra propuesta puede 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

112 I. MONOGRÁFICO

constituir un punto de partida para entender tanto la ética pre-filosófica 
como la ética filosófica axiomática.  

El tercer y último sentido de la ética que nos interesa destacar es tam-
bién, como dijimos, un sentido filosófico. Pero se diferencia no sólo de la 
ética pre-filosófica, sino también de la ética filosófico-axiomática, en que 
este nuevo sentido pone en cuestión la adopción de los principios e ideas 
fundamentales de la ética, cosa que no hacen ni la ética pre-filosófica ni la 
ética axiomática. En términos contemporáneos, diremos que tanto la ética 
pre-filosófica como la ética axiomática son ética sustantiva (Sinnott, 2006, 
p. 6) o normativas (Kagan, 2023, p. 5): ambas nos dicen cómo vivir, sólo 
que la ética pre-filosófica es un discurso precrítico dado en el interior de 
una sociedad, mientras que la ética axiomática es la sistematización que 
un pensador o pensadora particulares llevan a cabo asumiendo que hay 
que vivir éticamente. El tercer sentido de la palabra “ética” es un cues-
tionamiento radical de esta última presuposición. A este tercer sentido lo 
llamamos la pregunta por los fundamentos de la ética, y es la pregunta 
de si existen argumentos no circulares que demuestren que hay que vivir 
éticamente; es decir, es la búsqueda de un argumento que nos convenza 
de que hay que vivir de acuerdo con las exigencias de la ética, un argu-
mento que no puede presuponer, por tanto, precisamente lo que quiere 
demostrar: que hay que vivir de acuerdo con las exigencias de la ética. 
La propuesta de representación gráfica de este tipo de indagación debe, 
por lo tanto, sugerir la idea de que hay que salir de la ética para funda-
mentar la ética desde un punto de vista éticamente neutral. No tomaremos 
posición con respecto a si dicha pretensión de salir de la ética para pre-
guntar por sus fundamentos es plausible o coherente. Pero consideramos 
que la existencia de posiciones filosóficas tomadas desde puntos de vista 
presuntamente externos a la ética —el escepticismo moral, el relativismo 
moral y el nihilismo, distintas posiciones en metaética, así como las fun-
damentaciones metafísicas, religiosas, estéticas e instrumentalistas de la 
ética— justifican nuestra categorización, de acuerdo con la cual una de 
las labores que la filosofía se autoasigna con respecto a la ética, y que a 
menudo lleva también el nombre de ‘ética’, es precisamente la de indagar 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 113

si existen argumentos no circulares que demuestren que hay que vivir 
éticamente. 

Dada la importancia de la ética, tanto de la sustantiva como de la 
pregunta filosófica por los fundamentos de la ética, y dada, en particular, 
nuestra convicción de que ninguna sociedad puede vivir sin un discurso 
ético, consideramos que la presente propuesta puede ser útil no sólo para 
entender la obra de filósofos y filósofas, sino para conceptuar y diagramar 
el pensamiento ético de distintas sociedades, actuales e históricas, cerca-
nas y remotas. Consideramos, por lo tanto, que nuestro trabajo puede ser 
reapropiado en disciplinas más allá de la filosofía, como la antropología, 
la sociología y la historia. No obstante, no pretendemos, ni mucho menos, 
sustituir el trabajo empírico de estas disciplinas. Al contrario, este trabajo 
pretende tender un puente que permita superar la paralizante especializa-
ción que muchas veces aqueja a la academia; ubicarse en los intersticios 
de diversas áreas del conocimiento y contribuir a la transdisciplinariedad 
en las indagaciones impostergables de nuestro tiempo. 

La ética pre-filosófica

La palabra “éticaˮ es  polisémica; es decir, tiene diversos significados. En 
este trabajo quisiéramos concentrarnos en tres de ellos. 

Lo primero que debemos tomar en cuenta es que cualquier socie-
dad tiene una ética, independientemente de si en esa sociedad se da 
una actividad filosófica y crítica que ponga radicalmente en cuestión la 
práctica y los presupuestos de la ética. La ética, en este sentido, es un 
código de comportamiento que regula la coexistencia de los individuos 
que conforman una sociedad, que indica lo que está bien y lo que está 
mal para esa sociedad, y que da la pauta para encomiar o reprobar las 
formas de vida que los individuos escogen vivir. Diremos entonces que 
la ética, en este sentido, es un sistema tripartito, es decir, que se compo-
ne de tres partes esenciales: normas, valores y concepciones de la vida 
virtuosa. Estos tres polos son correlativos y, en principio, irreductibles 
el uno al otro. Una regla moral carece de sentido sin una correlativa 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

114 I. MONOGRÁFICO

valoración moral; pero la regla moral no se reduce a la valoración moral: 
es algo fundamentalmente distinto. De igual manera, una concepción de 
la vida virtuosa es una concepción de la vida digna de ser vivida, la vida 
admirable desde el punto de vista moral, y esta noción es inconcebible 
sin hacer referencia a las nociones de valor moral y de respeto a las 
normas morales. Pero la noción de vida moralmente virtuosa tampoco 
es reductible a la noción de norma moral, ni a la noción de valor mo-
ral. Normas, valores y concepciones de la vida virtuosa son tres polos 
igualmente esenciales para la ética, y son igualmente fundamentales e 
irreductibles cada uno a los otros dos. 

Dado que en este sentido toda sociedad tiene una ética, llamaremos 
a este sistema tripartito de normas, valores y concepciones de la vida 
virtuosa ética precrítica o pre-filosófica. Con este nombre no se pretende 
denigrar este sistema. Se pretende, por el contrario, señalar que una so-
ciedad debe tener un sistema tal, antes de que en el seno de esa sociedad 
surja la actividad intelectual que cuestiona la racionalidad, la coherencia, 
la pertinencia, la sistematicidad y la plausibilidad del sistema, tanto del 
sistema en su totalidad como de partes del mismo. Precisamente porque 
la ética precrítica debe anteceder, temporal y lógicamente, a la ética crí-
tica, es que podemos hablar de la ética de diversos pueblos antiguos. Así, 
podemos hablar, por ejemplo, de la ética homérica, de la ética hebrea y 
de la ética mexica o la ética maya, es decir, del código moral de estos 
pueblos, código que antecede y pre-condiciona la actividad crítica sobre 
dicho código. 

Nuestra primera propuesta gráfica se refiere precisamente a este siste-
ma tripartito. El Gráfico 1 es la representación de la ética precrítica como 
sistema de normas, valores y concepciones de la vida virtuosa: 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 115

Gráfico 1

Una norma es una expresión lingüística que prescribe un comporta-
miento determinado. Utilizamos el concepto de regla de manera más o 
menos intercambiable con el de norma, aunque el concepto de regla es 
más susceptible de ser utilizado en contextos de menor gravedad, como 
los juegos. Algunos conceptos asociados al de norma tienen otras acepcio-
nes. Por ejemplo, si se trata de normas fundamentales, puede hablarse de 
principios. Si se trata de normas tales que la sociedad en cuestión dispone 
de un mecanismo coercitivo para castigar o sancionar su incumplimiento 
—en otras palabras, si la sociedad dispone de un mecanismo punitivo que 
disuade del incumplimiento de las normas—, hablamos entonces de leyes 
en un sistema jurídico particular, de derecho positivo. Si la narrativa co-
rrespondiente incluye la amenaza de que, en caso de incumplimiento de la 
norma, quien incumpla será sancionado o sancionada, si no en este mundo 
y en esta vida, al menos sí en un mundo y en una vida ultraterrenos (e.g. 
en un juicio final), podemos hablar de mandamientos. Reglas, principios, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

116 I. MONOGRÁFICO

leyes, mandamientos y otros tipos de prescripciones o imperativos son di-
ferentes tipos de normas. Normas será, pues, nuestro concepto general. 
Hablando de la ética precrítica, los diez mandamientos del pueblo hebreo 
son un claro ejemplo de lo que entendemos por normas. 

Un objeto, una entidad de cualquier tipo, tiene valor cuando nos im-
porta. Decir que un objeto tiene valor equivale a decir que dicho objeto es 
digno de elección. Valoramos un objeto (un acto, una práctica, un compor-
tamiento, una forma de ser, una institución) cuando dicho objeto satisface 
una necesidad o un deseo. Esto no implica que el valor mismo sea un tipo 
de entidad “por encima” de los objetos que valoramos y los sujetos que 
llevamos a cabo la valoración. Aquellos pensadores, aquellas pensadoras 
que tengan inclinaciones fuertemente metafísicas querrán reificar el valor, 
hipostasiarlo: conceptuarlo como una substancia en sí, un objeto o clase 
de objetos que pueblan el universo. Tal posición realista con respecto a 
los valores es posible y compatible con nuestra  propuesta en este artícu-
lo, pero no es necesario adoptarla. Quien tenga inclinaciones más bien 
nominalistas con respecto al valor, puede entender por valor simplemente 
el acto de valoración, de forma que su ontología sólo incluya sujetos que 
actúan y objetos valorados, y no otro tipo de entidades llamadas “valores”. 
Lo esencial es que, cualesquiera que sean las clases de objetos que admi-
tamos en nuestra ontología, parece innegable que algunos de esos (tipos 
de) objetos son valorados, es decir, tratados cultural y socialmente como 
dignos de ser poseídos, elegidos, conseguidos, adquiridos, promovidos, 
protegidos o sacralizados. En la Grecia antigua, por ejemplo, y particu-
larmente en la Grecia homérica, el honor y la hospitalidad eran valores 
supremos. En la sociedad mexica prehispánica, la retribución era un valor 
fundamental. En las sociedades capitalistas modernas, la acumulación 
de capital (la acumulación de valor) es ella misma un valor sagrado. Con 
esto, entonces, no se quiere decir nada más, ni nada menos, que, para los 
griegos antiguos, comportarse honorable y hospitalariamente era bueno 
(un valor), y hacer lo contrario era malo (un antivalor); para los mexicas 
prehispánicos, retribuir era bueno (un valor) y no retribuir era malo (un 
antivalor); para nuestros capitalistas contemporáneos, acumular capital es 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 117

bueno (un valor) —“Greed, for lack of a better word, is good!” proclama 
Gordon Gekko—, y no acumular capital es malo (un antivalor). 

La noción de una vida virtuosa toma una vida humana en su totalidad 
y la juzga favorablemente. Aquí estamos pensando no tanto en las virtudes 
particulares (valentía, generosidad, prudencia) consideradas aisladamen-
te, sino en la persona virtuosa, la que posee y despliega esas virtudes. No 
tanto en la noción de justicia, sino en la de persona justa. Se sabe que la 
areté griega (que se traduce como virtud) era una noción tanto moral como 
metafísica y estética. Quiere decir excelencia, plenitud, florecimiento; en 
algunos contextos, se traduce como éxito. Lo  virtuoso brilla y es admira-
ble; es no sólo bueno sino bello y posee una fuerza especial. Es excelso. 
La vida virtuosa es la vida encomiable, digna de ser elogiada e imitada, 
aunque es más fácil elogiarla que imitarla. 

Como hemos mencionado anteriormente, cada uno de los polos del 
triángulo de la ética remite a los otros dos. Es esta correlación lo que 
pretendemos representar en el Gráfico 1 con las flechas bidireccionales. 
Juzgar una vida como virtuosa, por ejemplo, porque es la vida de una 
persona justa, es juzgar las acciones justas como valiosas, i.e. reconocer 
la justicia como un valor, y por lo mismo reconocer la validez de la nor-
ma según la cual debemos actuar con justicia. Las sociedades tienen la 
norma de proteger la vida humana porque valoran la vida humana y ello 
tiene como consecuencia que en esas sociedades las personas dedicadas 
a salvar vidas son elogiadas: sus vidas son tenidas por virtuosas en esas 
sociedades. Lo que hace que las normas sean normas específicamente éti-
cas —lo que las distingue, por ejemplo, de las reglas de un juego— es que 
promuevan el bienestar de la comunidad a la que el individuo pertenece. 
Las normas de la ética están ahí para guiar nuestra acción de forma que 
se proteja y promueva lo que valoramos moralmente (lo que consideramos 
moralmente bueno): la vida de la comunidad; y tienen tal influencia en 
nuestras vidas que la violación de esas normas una sola vez en la vida 
bien puede, en ocasiones, ser relevante para juzgar una vida entera: una 
persona que mata una vez puede ser llamada asesina; una persona que 
viola una vez puede ser llamada violador. De igual forma, lo que hace 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

118 I. MONOGRÁFICO

que los valores sean específicamente valores éticos —por oposición, por 
ejemplo, a valores estéticos— es que están estrechamente relacionados 
con las normas que posibilitan y promueven la coexistencia en comuni-
dad, y que a partir de ellos es posible emitir juicios sobre la vida entera 
de las personas. Que alguien rechace un valor estético (la proporción, por 
ejemplo, o la provocación) no tiene relación con el juicio moral que emiti-
mos sobre la totalidad de la vida de esa persona; que alguien rechace el 
valor de la empatía, el de la justicia o el de la solidaridad, sí. Finalmente, 
lo mismo sucede con las concepciones de la vida virtuosa. Lo que las hace 
concepciones de la vida éticamente virtuosa, o virtuosa desde el punto de 
vista moral, es que a través de dichas concepciones juzgamos las vidas 
(totales) de las personas de acuerdo con los estándares que se establecen 
en las normas y valores morales. Es posible admirar a una persona porque 
es una gran bailarina o un gran pintor; pero no juzgamos a dicha persona 
como éticamente virtuosa hasta que no sepamos si respetó a lo largo de 
su vida las normas morales, si vivió de acuerdo con los valores morales. 
Así, pues, cada uno de los polos del triángulo de la ética remite a los otros 
dos, y esta referencia a los otros dos polos  es lo que permite hablar de la 
ética como un sistema. Ahora bien, lo que hace de este sistema un sistema 
específicamente ético o moral es que cumple la función de preservar y 
promover la vida de una comunidad dada de individuos humanos (Sánchez 
Vázquez, 1969, pp. 58-61; Mackie, 1977, p. 107-111).

Para ejemplificar el triángulo de ética en una ética precrítica, tomemos 
algunos de los diez mandamientos de la tradición hebrea. Se trata, como 
dijimos, de ejemplos paradigmáticos de normas éticas (aunque, desde lue-
go, no sólo eran eso, sino que eran también leyes, con sanciones estrictas). 
“No matarás” es una norma; remite al valor de la vida humana y permite 
juzgar la vida entera de una persona que ha respetado, protegido y salvado 
la vida humana como una persona buena, i.e., virtuosa desde el punto de 
vista moral. Por el contrario, una persona que ha atentado contra la vida 
humana —por ejemplo, un genocida— es juzgada como malvada. “No 
robarás” es una norma; remite al valor del respeto a la propiedad ajena, y 
a través de dicho valor y dicha norma juzgamos a la persona que ha res-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 119

petado la propiedad ajena a lo largo de su vida como una persona buena, 
y juzgamos a la persona como moralmente mala cuando no ha respetado 
la propiedad ajena (e.g. un estafador o un ratero). “No desearás la mujer 
de tu prójimo” es una norma; remite al valor de la fidelidad, y a través de 
dicho valor se juzga a las personas que han respetado dicha norma como 
buenas, y a las personas que no lo han respetado como malas. Dejamos 
al lector o lectora el ejercicio de correlacionar los restantes mandamientos 
con sus respectivos valores y concepciones de la vida virtuosa.

Diversos autores contemporáneos han señalado la correlación entre es-
tos tres elementos indispensables de la ética. Concentrándonos en la ética 
pre-filosófica, podemos tener un primer acercamiento al entrelazamiento 
de normas, valores y concepciones de la vida virtuosa al leer las siguientes 
líneas del décimo capítulo del libro Tras la virtud de Alasdair MacIntyre. 
En el siguiente pasaje, MacIntyre (1984) describe de la siguiente manera 
la estructura moral presente en las narrativas fundacionales de algunas 
“sociedades heroicas”, entre ellas las narrativas de la épica homérica y de 
las sagas islandesas: 

[…] esa estructura incorpora un esquema conceptual que tiene tres 
elementos centrales interconectados: un concepto de lo que el papel 
social exige al individuo que lo habita; un concepto de excelencias o 
virtudes como las cualidades que hacen capaz a un individuo de ac-
tuar según lo que exige su papel social; y un concepto de la condición 
humana como frágil y vulnerable por el destino y la muerte, tal que 
ser virtuoso no es evitar la vulnerabilidad y la muerte, sino más bien 
darles lo que les es debido. Ninguno de estos tres elementos puede ser 
completamente inteligible sin referencia a los otros dos; pero la rela-
ción entre ellos no es meramente conceptual. Es más bien que los tres 
elementos pueden encontrar sus lugares interrelacionados sólo dentro 
de una estructura unitaria mayor, privados de la cual no podríamos 
entender su significación uno para con otro. (p. 164)

Ciertamente, este pasaje no expresa exactamente lo que estamos de-
fendiendo en este artículo, pues la estructura moral de la que se habla 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

120 I. MONOGRÁFICO

incluye un elemento —la referencia a la vulnerabilidad y fragilidad hu-
manas— que está presente en las narrativas poéticas de las sociedades 
heroicas en cuestión, pero que no es el tercer elemento de nuestro trián-
gulo de la ética, i.e. los valores. No obstante, notemos, en primer lugar, 
que el entrelazamiento entre las normas —“exigencias al individuo”— y 
las virtudes está claramente establecido. Y más importante aún es, en 
segundo lugar, que varios capítulos más adelante en el mismo libro, en el 
momento decisivo en el que MacIntyre (1984) propone una definición del 
concepto de virtud, la referencia a lo que nosotros llamamos valores está 
claramente presente, por medio del concepto de bienes intrínsecos a las 
prácticas sociales de MacIntyre:

Una virtud es una cualidad humana adquirida cuya posesión y ejerci-
cio tiende a hacernos capaces de lograr aquellos bienes que son inter-
nos a las prácticas y cuya carencia nos impide efectivamente el lograr 
cualquiera de tales bienes. (1984, p. 237). 

Es precisamente este entrelazamiento lo que hemos querido argumen-
tar en esta sección. Las normas éticas son guías de la acción que protegen 
aquellas cosas que valoramos desde el punto de vista moral, y una vida 
humana que consiste en perseguir esos valores y en observar esas normas 
es una vida considerada admirable, virtuosa. 

Por lo demás, la conexión entre valores y normas que guían la acción 
la encontramos en las obras de diversos autores contemporáneos. Veamos, 
por ejemplo, la manera en que conecta estos dos conceptos el sociólogo 
Steven Lukes (2011): 

Los valores que suscribimos, apreciamos, acatamos o creemos, son 
maneras de caracterizar lo que realmente nos importa; es decir, lo 
que creemos que nos hace preferir una cosa determinada cuando 
elegimos entre cosas importantes o que valen la pena. Son las jus-
tificaciones razonadas de nuestras elecciones (lo que no es lo mismo 
que decir que somos nosotros quienes elegimos los valores; podemos 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 121

encontrarlos ya como unos hechos innegables). Decir que esos son 
nuestros valores no siempre es la mejor guía para saber cuáles son 
realmente: podemos estar engañando a los demás (por ejemplo, [a] 
los científicos sociales cuando estudian los valores) o engañándonos 
a nosotros mismos. Y, por supuesto, no siempre estamos «a la altura 
de» nuestros valores; pero, si los valores en los que decimos creer 
divergen demasiado de las elecciones que hacemos, existen buenas 
razones para dudar de que realmente sean nuestros valores. (p. 156)

Los valores, en efecto, al decirnos lo que importa, nos dicen qué cur-
sos de acción elegir. Están, por lo tanto, indisociablemente unidos a los 
mandatos o normas por las que guiamos nuestra acción. Los valores mora-
les son correlativos a las normas morales, si bien estos dos elementos son 
irreductibles unos a otros.

La conexión entre valores y normas, así como la idea de que ambos 
forman parte de la esencia de la ética, la encontramos también en la defi-
nición de moral que encontramos en la Ética de Adolfo Sánchez Vázquez 
(1969): 

La moral es un sistema de normas, principios y valores, de acuerdo 
con el cual se regulan las relaciones mutuas entre los individuos, o 
entre ellos y la comunidad, de tal manera que dichas normas, que 
tienen un carácter histórico y social, se acaten libre y conscientemen-
te, por una convicción íntima, y no de un modo mecánico, exterior o 
impersonal. (p. 73)

Sánchez Vázquez (1969) traza una nítida línea divisoria entre ética 
y moral. Para este autor, la ética es el estudio científico y filosófico que 
tiene por objeto la moral (p. 73). Como puede verse, entonces, el con-
cepto de ética pre-filosófica que empleamos en este artículo coincide con 
lo que este autor llama “moral”, y más específicamente, con lo que este 
autor llamaría “morales concretas, históricas, efectivas” (pp. 57 y 63). 

 Pero más allá de esta diferencia terminológica, lo importante por el mo-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

122 I. MONOGRÁFICO

mento es que este autor reconoce dos de los elementos que nosotros con-
cebimos como esenciales en la ética pre-ilosófica: las normas y los valores. 

Ahora bien, desde nuestra perspectiva, es necesario reconocer que la 
conexión entre normas y valores arroja una cierta concepción de lo que es 
una vida admirable: una concepción de la vida virtuosa. Esto ha sido reco-
nocido por algunos otros autores contemporáneos. Veamos, por ejemplo, la 
siguiente definición (“mínima”) de moral, incluida en un popular manual 
de filosofía moral contemporáneo: 

[L]a moral es, como mínimo, el esfuerzo de guiar nuestra conducta 
por razones —esto es, hacer aquello para lo que hay las mejores razo-
nes— al tiempo que damos igual peso a los intereses de cada persona 
que será afectada por lo que hagamos. 

Eso nos da, entre otras cosas, una imagen de lo que significa ser 
un agente moral responsable. (Rachels, 2007, p. 36)

Vemos en esta concisa definición de moral que aquello que guía nues-
tra acción (las razones, que característicamente apelan a normas genera-
les) está inextricablemente unido tanto a aquello a lo que consecuente-
mente debemos otorgar peso (los valores), como a una imagen correlativa 
del agente cuyas acciones concuerdan con dichas normas y valores (un 
agente, por lo tanto, moralmente virtuoso o “responsable”). 

Por último, veamos cómo un autor muy reciente introduce el tema de 
la motivación moral: 

La moralidad tiene una conexión íntima con la acción. En parte, des-
de luego, esto es porque la moralidad es —o sería, si hubiera tal cosa 
como la moralidad— una guía para la acción, tanto directamente (al 
decirnos qué actos son obligatorios, y qué actos están prohibidos) 
como indirectamente (al decirnos qué tipo de personas debemos ser 
—honestas, confiables, benévolas, etcétera). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 123

Pero la moralidad está conectada con la acción, más que nada, 
porque los valores morales nos motivan a actuar. Nos jalan o empujan a 
actuar tomándolos en cuenta. La moralidad no sólo nos dice qué hacer, 
sino que nos motiva a actuar de esa manera. O por lo menos eso le ha 
parecido a mucha gente. La moralidad tiene un poder motivador inter-
no. Es parte de su naturaleza misma. (Kagan, 2023, p. 248)

Dar cuenta de la motivación moral implica, en efecto, esclarecer cómo 
se entrelazan estos tres elementos: los valores que adoptamos, las normas 
que seguimos en correspondencia con dichos valores y el tipo de personas 
que esos valores y esas normas nos invitan a ser, i.e. los estándares de 
vida virtuosa con respecto a los cuales nos regimos y evaluamos.  

La ética es, pues, un discurso —más o menos riguroso, más o menos 
sistemático— que especifica las normas, los valores y las concepciones 
de la vida virtuosa vigentes en una sociedad dada. Qué tipo de normas 
son las normas específicamente morales (cómo distinguirlas, por ejemplo, 
de las reglas de un juego); qué tipo de valores son los valores morales 
(por oposición, por ejemplo, a valores estéticos o comerciales); y qué tipo 
de virtudes son las virtudes específicamente morales (por oposición, por 
ejemplo, a la noción de virtud performativa en las artes), debe ser especi-
ficado en una teoría moral acabada. En este artículo, nos hemos limitado 
a aludir a la referencia a la vida en comunidad como elemento esencial 
para que un valor, virtud, o norma sean específicamente éticos o morales. 
En otras palabras, las normas, valores y concepciones de la vida virtuosa 
específicamente morales o éticos, son aquellos que conforman un sistema 
cuya función es asegurar la vida y la coexistencia pacífica de los indivi-
duos que conforman una sociedad (Dussel, 1998, pp. 129-143), propor-
cionar las bases aceptables para la solución de posibles conflictos (Mac-
kie, 1977, p. 107-111) y, al menos parcialmente, contribuir a dar sentido 
a las existencias de esos individuos (MacIntyre, 1984, pp. 226-251). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

124 I. MONOGRÁFICO

La ética axiomática

La pregunta que parece pertinente  plantear ahora es: ¿Qué hace la filoso-
fía con respecto a la ética precrítica? ¿Qué tarea se autoasigna la filosofía 
con respecto a ese sistema tripartito de normas, valores y concepciones 
de la vida virtuosa, sistema que antecede a la filosofía y que acompaña 
a toda sociedad? Pues sin un sistema o código tal es difícil imaginar que 
una sociedad pueda sostenerse.

Consideramos que existen al menos dos cosas que la filosofía puede 
hacer con la ética precrítica. La primera de ellas es lo que llamaremos 
axiomatización del sistema. Es decir, la filosofía se da a la tarea de decidir 
qué polo debe tener prioridad sobre los otros dos; no sólo eso: una vez que 
la filosofía decide que ha de sistematizar la ética en torno, por ejemplo, a 
los valores, la filosofía puede decidir qué valor es el más importante. El 
polo en cuestión se vuelve entonces una especie de axioma, del cual se 
derivan los teoremas del sistema. 

Este paralelismo con los sistemas matemáticos puede verse como exa-
gerado, o al menos de alcance limitado: sólo parece describir algunas 
éticas filosóficas que explícitamente tienen la pretensión de presentarse 
como sistemas cuasi-geométricos (Spinoza, 2000). Pero dicha reticencia 
en contra de nuestra propuesta de llamar axiomatización a toda una forma 
de hacer ética filosófica debe ser superada. En primer lugar, porque la 
palabra axioma deriva del griego antiguo axía, que quiere decir valor. Por 
lo demás, basta para nuestros propósitos con la idea de que los axiomas en 
un sistema matemático son los principios fundamentales del sistema de los 
cuales se derivan las demás afirmaciones del sistema (i.e. los teoremas). 
Esta idea es esencial a los sistemas axiomáticos de las matemáticas —
aritmética de Peano, geometrías euclidianas y no-euclidianas, teorías de 
conjuntos estándar y alternativas, etcétera—, y es nada más que esta idea 
lo que necesitamos para entender esta tarea que se autoasigna la filosofía 
con respecto a la ética. 

Gráficamente, diremos que esta primera tarea de la filosofía con res-
pecto a la ética consiste en girar el triángulo de la ética de manera que 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 125

dicho triángulo se convierta en una pirámide, con uno de los polos siendo 
la punta de la pirámide y la línea que une los otros dos polos formando la 
base de la pirámide. Además, proponemos alargar la pirámide de modo 
que el triángulo equilátero original se convertirá en un triángulo isósce-
les. Por ejemplo, si la ética filosófica axiomática propone que el polo más 
importante de la ética es el valor, como, según argumentaremos, lo hace 
Platón, entonces el anterior triángulo equilátero de la ética precrítica se 
convertiría en un triángulo isósceles con el ángulo o polo del valor en la 
punta. Pero, desde luego, la filosofía bien puede asignar el lugar central 
no al valor, sino a alguno de los otros dos polos, como, por ejemplo, a las 
concepciones de la vida virtuosa, como según argumentaremos, lo hace 
Aristóteles. En tal caso, el triángulo de la ética giraría para convertir-
se en una pirámide cuya punta estaría constituida por concepciones de 
la virtud. Por último, la filosofía también puede decidir que el elemento 
prioritario del sistema deben ser las normas de la ética. Argumentaremos 
que parte de la filosofía de Kant puede verse de esa manera. En tal caso, 
el triángulo de la ética giraría para convertirse en la pirámide en cuya 
cúspide estarán las normas. 

¿Pueden ejemplificarse históricamente estas pirámides con casos rea-
les de filósofos que hayan llevado a cabo una axiomatización parecida de 
la ética? Creemos que dicha ejemplificación es posible. No es este el es-
pacio para argumentarlo a cabalidad, y lo que diremos para concluir esta 
sección tiene necesariamente un carácter preliminar, pero consideramos 
que lo que diremos no es radicalmente diferente de lo que algunas inter-
pretaciones comunes (pero de ningún modo las únicas) de los filósofos 
que mencionaremos, y que por lo tanto dichas interpretaciones pueden ser 
recogidas gráficamente en las pirámides que estamos proponiendo. 

Empecemos con un caso que difícilmente sería disputado: la axiología. 
Por lo menos, la parte de la axiología que concierne a la ética. La axio-
logía en general es una corriente filosófica que se dedica precisamente a 
jerarquizar los valores, los cuales tiende a concebir como entidades objeti-
vamente existentes (existentes independientemente de que los percibamos 
o no ) entidades que no carecen de un aire de familia con las ideas plató-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

126 I. MONOGRÁFICO

nicas. Desde luego, la axiología no sólo concibe así los valores éticos, ni 
se dedica sólo a jerarquizar valores específicamente éticos, sino también 
los estéticos, políticos, culturales, científicos, etc. Pero creemos que la 
parte específicamente ética de la axiología podría representarse como esta 
priorización de los valores (éticos) por sobre otros polos del sistema ético: 
las normas y las virtudes adquieren validez y objetividad en virtud de su 
relación con sus correspondientes valores éticos. 

Lo anterior sugiere, naturalmente, otro ejemplo de axiomatización en 
torno a la noción de valor. Si se conciben las ideas o formas platónicas 
como entidades objetivas cuyo conocimiento inmediatamente dictaría una 
forma de actuar particular, no se está demasiado lejos de concebir dichas 
entidades como valores. De hecho, muchos de los grandes temas de la fi-
losofía platónica y de la exégesis filosófica de los textos de Platón, como el 
intelectualismo socrático-platónico (“nadie hace el mal voluntariamenteˮ) 
y el surgimiento del problema del tercer hombre (si la idea de justicia es 
ella misma justa, ¿no se necesitaría una tercera entidad, que nos permi-
tiera explicar por qué tanto las cosas justas como la idea de justicia son 
justas?), sugieren que las ideas platónicas son entidades sui generis, que 
tienen elementos que las asemejan a los valores. En cualquier caso, si hay 
una idea platónica que ostenta una ontología sui generis, es la Idea del 
Bien. A las demás ideas se les llama esencias; de la Idea del Bien se nos 
dice que “se eleva más allá de la esencia en potencia y dignidad” (Platón 
1988, 509 a.). Y dado que esta Idea corona la ontología, la axiología y la 
ética platónicas, no existe mejor ejemplo de lo que queremos decir acer-
ca de la axiomatización de la ética en torno a los valores que la Idea del 
Bien y su papel en el pensamiento ético de Platón. La pregunta ¿Cómo vi-
vir? —la pregunta más importante que puede uno hacerse a sí mismo, de 
acuerdo con Platón— ha de responderse dirigiendo la mirada a las ideas 
y, aunque sea de modo instantáneo e indirecto, atisbando la Idea del Bien. 
Creemos que esto puede interpretarse como la derivación de las reglas de 
conducta y las concepciones de la vida virtuosa a partir de la noción más 
fundamental y prioritaria del valor. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 127

Gráfico 2

Las éticas consecuencialistas, como el utilitarismo, también podrían 
concebirse a través de este esquema de axiomatización en torno a la noción 
de valor. Si se parte de la idea de que la utilidad (como quiera que se la 
conciba) es un valor supremo, se entiende que una norma como “maximi-
zar la utilidad para el mayor número de personas” se deriva precisamente 
de la prioridad de la utilidad. Y también ese valor marcaría la pauta para 
juzgar quienes han vivido una vida virtuosa y quienes no lo han hecho. 

En contraste con el consecuencialismo, suele hacerse referencia a la 
deontología, la concepción de la ética según la cual existen ciertas nor-
mas (deber-ser) cuya validez no está subordinada a ninguna considera-
ción. Nuestra propuesta gráfica asume esta disyuntiva y propone que la 
axiomatización en torno a las normas representa un giro del triángulo de 
la ética. La pirámide, ahora, tiene en su punta las normas, y de ellas de-
ben derivarse tanto los valores como las concepciones de la vida virtuosa. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

128 I. MONOGRÁFICO

Es virtuosa una vida dedicada al respeto a las normas; es valiosa una 
conducta que las observa. 

Creemos que hay un autor que puede caracterizarse como el axio-
matizador de la ética en torno a las normas por antonomasia. Cuando 
Immanuel Kant habla de las ‘costumbres’ (Sitten), está hablando precisa-
mente del sistema tripartito de normas, valores y concepciones de la vida 
virtuosa. Si se trata de las costumbres en el sentido que Kant llamaría 
antropológico —es decir, las costumbres que los pueblos de hecho tienen 
e históricamente han tenido—, no se está tratando de otra cosa que de 
lo que nosotros hemos denominado ética pre-crítica. Pero Kant, en tanto 
filósofo crítico, asume la tarea de dar una teoría de las costumbres. Kant 
es un objetivista y un universalista de la moral, así que existen ciertas 
normas, valores y concepciones de la vida virtuosa que tienen una vali-
dez irrestricta, independientemente —cree él— de si algunos pueblos 
las han identificado o no. Así que su teoría de las costumbres es una des-
cripción de esas normas, valores y concepciones de la vida virtuosa que 
tienen validez irrestricta. Pero hay algo más: la teoría de las costumbres 
tiene una parte absolutamente a priori, i.e. tiene lo que Kant llama ‘pri-
meros principios metafísicos’. Así que Kant asume la labor de fundamen-
tar la teoría de las costumbres en su parte metafísica, en esos primeros 
principios metafísicos. Es así como Kant, en los primeros dos capítulos 
de la Fundamentación de la metafísica de las costumbres, identifica el 
principio fundamental de la metafísica de las costumbres, el imperativo 
categórico: Obra sólo según aquella máxima por la cual puedas querer 
que al mismo tiempo se convierta en una ley universal (Kant, 2012, p. 
126. GMS, AA 4: 421).

 Es esta la ley moral, según Kant (2005) Es un principio objetivo (ley) 
que manda sobre principios subjetivos (máximas). Es decir, es una norma 
de normas, y de ella se deriva toda la ética kantiana. En particular, en la 
Metafísica de las costumbres vemos cómo del imperativo categórico se deri-
van no sólo los principios para regir una comunidad política —la Doctrina 
del Derecho—  sino, de manera muy significativa para nosotros, la Doc-
trina de la virtud (Tugendlehre). Kant (2005) es, pues, un ejemplo para-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 129

digmático de la axiomatización de la ética en torno a la noción de normas. 

 Véase el Gráfico 3.
 

Gráfico 3

Por último, consideramos que la ética aristotélica es el ejemplo pa-
radigmático de la axiomatización de la ética en torno a una concepción 
de la vida virtuosa. Es el hombre virtuoso (spoudaios) y su actuar lo que 
debe dar la pauta a todo lo demás, incluso a las reglas que han de seguir-
se y a las cosas que han de elegirse (valorarse). Nótese que Aristóteles 
primero sistematiza o da coherencia a las nociones precríticas en torno a 
las virtudes. Aristóteles conceptúa las virtudes éticas, todas ellas, como 
puntos medios entre dos extremos (el defecto y el exceso de algo). La 
valentía es un punto medio entre el defecto (la cobardía) y el exceso (la 
temeridad). La generosidad es el punto medio entre la tacañería (defecto) 
y el proceder de quien ofrece todos sus recursos (exceso). Pero este punto 
medio no es equidistante: la valentía se parece más a la temeridad que a 

Gráfico 5



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

130 I. MONOGRÁFICO

la cobardía, mientras que la generosidad se parece más al exceso en el 
dar que a la tacañería. ¿Y cuál es la pauta para saber cuándo debemos 
proceder más cercanos al defecto que al exceso, o viceversa? Más impor-
tante aún: partiendo del hecho de la diversidad de pareceres sobre lo que 
es lo bueno —pues los malvados (kakos, phaulos) tienen principios y mo-
tivaciones distintos a los del resto de la sociedad—, ¿cómo identificamos 
cuáles son los verdaderos principios buenos, los principios correctos? La 
respuesta de Aristóteles es inequívoca: observemos al hombre virtuoso. 
El hombre bueno es la medida de todas las cosas buenas (Aristóteles, 
1993, 1113a15-35). 

 En otras palabras, del hombre virtuoso, de su vida, se derivan las 
normas o estándares de la acción correcta, y esa vida nos muestra qué 
es lo que debemos valorar (elegir) por sobre otras cosas (Rowe, 1979, pp. 
177-195). Véase el Gráfico 4. 

Gráfico 4



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 131

La pregunta filosófica por los fundamentos de la ética

A pesar de sus importantes diferencias, hay un aspecto en común en-
tre la ética precrítica y la ética filosófica concebida como axiomatiza-
ción del sistema de normas, valores y concepciones de la vida virtuosa. 
Lo que tienen en común es que la ética como axiomatización identifica 
los principios fundamentales del sistema y deriva lo que haya de derivar 
de ellos, pero no los cuestiona. Al contrario, los asume. En los térmi-
nos de algunos autores contemporáneos, como hemos visto, tanto la ética 
precrítica como la ética axiomática son éticas sustantivas o éticas nor-
mativas. Es decir, la ética axiomática se hace desde dentro de la ética. 

 Identifica los principios fundamentales del sistema, que forman parte del 
sistema mismo, justo como en las matemáticas. Los axiomas de la teoría de 
conjuntos son ya las primeras proposiciones de la teoría de conjuntos; los 
axiomas de la geometría son ya geometría; los axiomas de la aritmética son 
ya aritmética. 

Pero, como se sabe, cabe siempre preguntarse de dónde vienen los 
axiomas. El que un sistema particular no cuestione sus axiomas no im-
plica que no se puedan cuestionar. De otro modo, nunca se habrían pro-
puesto geometrías no-euclidianas, o teorías de conjuntos alternativas. Así 
que intelectualmente siempre es posible tomar una distancia crítica con 
respecto a los axiomas y preguntarse por qué hemos de adoptarlos, si son 
los únicos axiomas (y por lo tanto sistemas) posibles, y qué hacer en caso 
de que tengan que coexistir distintos sistemas axiomáticos. En la filosofía de 
las matemáticas, existen diferentes posiciones a este respecto. Una posi-
ción realista con respecto a las entidades matemáticas (e.g. los números) 
sostendrá que lo que hace que los axiomas sean verdaderos es la corres-
pondencia entre nuestras afirmaciones y esas entidades matemáticas que 
existen independientemente de las capacidades cognitivas de los seres 
humanos. De forma que es posible decir, desde esta posición, que los axio-
mas se justifican por el acceso a esa realidad por medio de nuestro intelec-
to o alguna facultad intuitiva especial. Desde luego, de acuerdo con esta 
posición, o se perciben correctamente esos primeros principios, o no se 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

132 I. MONOGRÁFICO

perciben. Otras actitudes en filosofía de las matemáticas son radicalmente 
distintas. El convencionalismo en filosofía de las matemáticas considera 
que los axiomas son precisamente eso: convenciones. Pueden adoptarse, o 
no adoptarse; puede aceptarse un sistema de axiomas, o puede aceptarse 
otro. ¿De qué depende ello? No necesariamente de un acceso a una rea-
lidad matemática extramental, sino a todo un conjunto de circunstancias 
que tienen que ver, más bien, con la función que el sistema matemático 
está llamado a cumplir, tanto por mor de las matemáticas mismas como 
por mor de las ciencias empíricas (física, biología, ciencia de datos, etc.) 
de las cuales las matemáticas son ya un aspecto indisociable. Las memo-
rables palabras de Groucho Marx—“Esos son mis principios, y si no les 
gustan… bueno, tengo otros”— bien podrían utilizarse para describir la 
pragmática actitud general del convencionalismo. 

El realismo y el convencionalismo son dos posturas que puede tomar 
la filosofía una vez que se ha intentado situar fuera de un sistema axiomá-
tico y se ha preguntado por los fundamentos racionales de la adopción de 
un sistema de axiomas u otro. Con respecto a la ética, algo similar puede 
suceder, y eso da lugar a un gran espectro de posibles formas de com-
prender la ética sustantiva (que incluye tanto la precrítica como la axio-
mática). Es decir, una de las tareas que se puede autoasignar la filosofía 
con respecto a la ética es salirse del sistema tripartito de normas, valores 
y concepciones de la vida virtuosa, y preguntarse por la plausibilidad, la 
racionalidad, la coherencia, la utilidad, y en todo caso por una explica-
ción, de por qué habría de adoptarse un sistema ético particular y no otro.

La pregunta por los fundamentos de la ética se convierte así en la 
pregunta por los fundamentos de los axiomas mismos de la ética. ¿Por qué 
adoptarlos? ¿Tenemos razones suficientes para adoptarlos? Dado que la 
ética sustantiva es un sistema prescriptivo, esta pregunta equivale a pre-
guntarse, radicalmente, ¿por qué ser éticos? ¿Por qué adoptar los valores 
de la ética? ¿Por qué observar las normas de la ética? ¿Por qué admirar las 
formas de vida que la ética nos enseña a admirar como virtuosas?

Si la pregunta es genuina y radical, cualquier respuesta es posible. La 
indagación filosófica en este sentido tiene una diferencia muy importante 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 133

con respecto a la ética axiomática. La pregunta filosófica por los funda-
mentos de (los axiomas de) la ética puede resultar en un rechazo de todo 
axioma ético, y en un rechazo de todo sistema ético. A esa posición se le 
llama nihilismo: los punks de la ética. 

Pero el nihilismo no es la única opción que se puede tomar con res-
pecto a la ética cuando se la trata de comprender desde afuera. La mera 
duda de si la ética es un discurso engañoso no necesariamente implica 
que la debamos responder con un contundente y unívoco Sí. El nihilismo 
cree que toda ética es un discurso ilusorio, engañoso. Si la posición es 
que no necesariamente toda ética, sino sólo alguna ética particular (e.g., 
la judeocristiana, la moderna, etc.) es un discurso engañoso, ello deja la 
posibilidad de adoptar alguna otra ética, es decir, de proponer una trans-
valoración de los valores de esa ética particular. La filosofía de Friedrich 
Nietzsche puede entenderse en este sentido. 

Otra actitud, menos extrema, pero no menos crítica, es heredera de 
Thomas Hobbes (2007, caps. 13-17). La moral es una especie de instru-
mento. El código de la ética es precisamente ese sistema tripartito nor-
mativo que nos permite coexistir, como individuos, en sociedades. En la 
medida en que posibilita la coexistencia de individuos en sociedad, dicho 
discurso no debería ser rechazado; no, al menos, si asumimos como bueno 
el que haya individuos humanos, y que coexistan en sociedades. Pero esta 
posición no cree que haya algo más allá de los propios intereses de los 
individuos humanos en sociedad que justifique definitivamente la adop-
ción de una ética u otra. Más aún, la ética, según esta perspectiva, tiene 
sus peligros. A ese discurso normativo-sustantivo que llamamos ética se 
le puede “pasar la mano”: sublimado, sacralizado, reificado, petrificado, 
interiorizado hasta el tuétano físico y mental, el discurso de la ética puede 
ser opresivo y cruel, en la medida en que tiende a inmiscuirse en nuestras 
existencias de tal manera que hace nuestras vidas menos vivibles. El sub-
jetivismo de Leslie Mackie (1977) y la crítica de la moralidad en Bernard 
Williams (1985, cap. 10) pueden ser entendidos en este sentido. También 
las críticas al discurso moral desde el psicoanálisis pueden entenderse en 
este sentido (Freud, 2017) La explicación de la génesis del discurso ético 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

134 I. MONOGRÁFICO

a partir de marcos conceptuales de la biología evolutiva también suele 
apuntar en esta dirección (Joyce, 2001, cap. 6).

Del otro lado del espectro se encontrarían filosofías que ven bajo una 
luz mucho más decididamente favorable el sistema tripartito de la ética 
sustantiva. Y aquí la indagación filosófica puede bien reconocer sus pro-
pios límites y echar mano de fuentes no fundamentadas racionalmente 
para colocar los primeros ladrillos que subyacen a la construcción ética. 
Por ejemplo, si alguien parte de una creencia fundamental —a la que lle-
ga por un acto de fe— de que existe un principio regulador todopoderoso 
de la vida mundana y extramundana (por ejemplo, un dios justiciero todo-
poderoso y omnisciente), entonces puede fácilmente argumentar que hay 
que ser éticos, a menos que queramos ser castigados eternamente. Ésa es 
su respuesta a la pregunta: ¿por qué ser éticos?

Pero la fundamentación de los axiomas éticos puede venir de fuentes 
laicas. Spinoza deriva la ética de una posición metafísica monista y de una 
forma originalísima de concebir la relación mente-cuerpo. Estas posicio-
nes, en principio éticamente neutras, defendidas en las primeras dos par-
tes de la Ética demostrada según el orden geométrico, dan lugar, a través 
del crucial concepto de “conatoˮ ―el esfuerzo por perseverar en su ser 
que, según Spinoza (2000, partes III-V), toda entidad tiene―, a un siste-
ma normativo sustantivo defendido en las tres últimas partes de la obra. 

Finalmente, podría argumentarse que la verdadera batalla de la Funda-
mentación de la metafísica de las costumbres de Kant se da, no en los pri-
meros dos capítulos de la obra, sino en el tercero y último. Habíamos notado 
en la sección anterior que los primeros dos capítulos identifican el principio 
supremo de la moralidad. Eso sigue siendo cierto, y también es cierto que 
el propio Kant caracteriza eso como la fundamentación de la teoría de las 
costumbres en su parte metafísica. Pero Kant (2012, GMS, AA 4: 450) no 
ignoraba que la pregunta decisiva aún quedaba sin responder: ¿En qué se 
fundamenta la metafísica de las costumbres? ¿Por qué obedecer el impera-
tivo categórico? ¿Por qué el axioma supremo de la ética debe ser una obli-
gación para mí? En otras palabras: ¿Desde dónde obliga la moralidad? Esa 
pregunta no se responde simplemente con identificar como axioma supremo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 135

al imperativo categórico —principio que Kant (2012, GMS, AA 4: 433) en 
ocasiones llama “axioma” (Grundsatzt)— y derivar de él todo el sistema 
moral. Esa pregunta se responde en el tercer capítulo de la obra, en el que 
Kant echa mano de su doctrina del idealismo trascendental —una doctrina, 
en principio, éticamente neutra (2012 GMS, AA 4: 451- 455).

Por lo demás, existe la posibilidad de permanecer en la duda con res-
pecto a si la ética es un discurso engañoso. El escepticismo moral contem-
poráneo argumenta que no es posible decidir si una creencia moral está 
absolutamente justificada, i.e. justificada de tal manera que puedan descar-
tarse posiciones extremas antiéticas como el nihilismo (Sinnott, 2006, caps. 
4-6). o puede argumentarse que hay algo absurdo en la mera pretensión de 
ocupar una posición éticamente neutra y preguntar, desde ese supuesto lu-
gar, ¿por qué ser éticos? En la Metafísica de las costumbres, específicamente 
en la sección XII de la Introducción a la Doctrina de la virtud, el Kant 
(2005, MS AA 6: 399-403) de vejez parece argumentar en esa dirección.

Nuevamente: estas observaciones a manera de ilustración no tienen la 
más mínima pretensión de ser exhaustivas. No pretendemos exhaustividad 
ni al enumerar las posiciones que se pueden adoptar al tratar de compren-
der la ética “desde afuera”, ni mucho menos al describir estas posiciones 
filosóficas que nos han servido de ilustración. Lo que es importante para 
nosotros es que se comprenda que estas son posiciones filosóficas que se 
pueden tomar con respecto a los axiomas de la ética, y por lo tanto con 
respecto al sistema ético en su totalidad. Por lo tanto, estas posiciones o 
cuestionamientos de la ética parecen hacerse (en principio) “desde fuera” 
del sistema: es desde fuera que se pregunta si se han de adoptar o no los 
axiomas de un sistema ético en su totalidad, y por qué razones. Es desde 
fuera de la ética que se pretende preguntar: ¿Por qué ser éticos? Por lo tan-
to, esta indagación constituye un tipo de tarea autoasignada de la filosofía 
muy distinto del tipo de tarea que se autoasigna la filosofía al emprender la 
tarea de axiomatización de la ética. Es por ello que se necesita una nueva 
forma gráfica de representar esta nueva indagación. Proponemos que, en 
este caso, se conciba el triángulo de la ética como representando cualquier 
ética sustantiva, tanto precrítica como axiomática en cualquiera de sus tres 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

136 I. MONOGRÁFICO

jerarquizaciones (i.e. ya sea que se ponga en la punta de la pirámide alguna 
norma, algún valor, o alguna concepción de la vida virtuosa), y que se repre-
sente la indagación filosófica como, de alguna manera, fuera, o pretendiendo 
estar afuera, del triángulo. Así pues, presentamos el Gráfico 5. 

Gráfico 5

 

La pretensión de hablar desde fuera del sistema es lo que caracteriza 
esta tarea autoasignada de la filosofía con respecto a la ética, y lo que la 
distingue tanto de la ética precrítica como de la axiomatización filosófica 
de la ética. Y es esto lo que pretendemos representar con nuestro Gráfico 5. 

Conclusiones

Podemos concluir haciendo un sencillo diagrama de los tres significados 
generales de la palabra ética que hemos desglosado. En este diagrama, 
primero hacemos que la ética se bifurque en pre-filosófica y filosófica; 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL TRIÁNGULO DE LA ÉTICA: UNA PROPUESTA GRÁFICA 137

pero, mientras la ética filosófica sea axiomática, debe ser concebida como 
compartiendo con la ética pre-filosófica la característica de ser, ambas, 
éticas sustantivas —mientras que, si la práctica filosófica pone en cues-
tión los principios fundamentales de la ética pre-filosófica, deja de ser una 
ética sustantiva para convertirse en la pregunta filosófica por los funda-
mentos de la ética. Se trata de nuestro sexto y último gráfico, el Gráfico 6.

Gráfico 6 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

138 I. MONOGRÁFICO

Referencias

Aristóteles (1993), Ética Nicomáquea, Madrid, Gredos. 
Buchanan, E. y Zimmer, M. (2023). Internet Research Ethics, en Edward N. Zal-

ta & Uri Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford.
Carens, J. (2013). The Ethics of Immigration, Oxford, Oxford University Press.
Dussel, E. (1998). Ética de la liberación. En la edad de la globalización y de la 

exclusión. Madrid, Trotta. 
Freud, S. (2017). El malestar en la cultura, Madrid, Akal.
Hobbes, T. (2017). Leviathan, o la materia, forma y poder de la república eclesiás-

tica y civil, México, Fondo de Cultura Económica.
Joyce, R. (2001). The Myth of Morality, Cambridge, Cambridge University Press.
Kagan, S. (2023). Answering Moral Skepticism, Oxford, Oxford University Press, 
Kant, I. (2012). Fundamentación para una metafísica de las costumbres, Madrid, 

Alianza Editorial.  
Kant, I.(2005). Metafísica de las costumbres, Madrid, Editorial Tecnos.
Kant, I.(2013). Crítica de la razón práctica. Madrid, Alianza Editorial.
Lukes, S. (2001). Relativismo moral, Madrid, Paidós.
MacIntyre, A. (1984). Tras la virtud, Barcelona, Editorial Crítica.
Mackie, J.L.(1977). Ethics: Inventing Right and Wrong, New York, Penguin.
Pabst, M. (2013) Bioethics en Hugh LaFollete (ed.) The International Encyclope-

dia of Ethics. Oxford: Blackwell.
Platón, (1988). República, en Diálogos IV, Madrid, Gredo.
Rachels, J. (2007). Introducción a la filosofía moral, México, Fondo de Cultura 

Económica.
Rowe, C. (1979). Introducción a la ética griega, México, Fondo de Cultura Eco-

nómica. 
Sánchez Vázquez, A. (1969). Ética, México, Grijalbo.
Sinnott, W. (2006) Moral Skepticisms, New York, Oxford University Press.
Sinnott, W. (2006). Moral Skepticisms, New York, Oxford University Press
Spinoza, B. (2000). Ética demostrada según el orden geométrico, Madrid, Edi-

torial Trotta.
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy, Cambridge, Mass: Har-

vard University Press.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Derrida. El encuentro, una resistencia  
a las violencias

Derrida. The encounter, a resistance to violence

Ma. Centeocihuatl Virto Martínez*

Manuel Reynoso de la Paz**

Martha Patricia López Juárez***

*   Doctora en Ciencias Sociales por la Universidad Autónoma del Estado de Morelos (UAEM). Pro-
fesora en el Centro Interdisciplinario de Investigación en Humanidades y Ciencias Sociales (CIIHu), 
adscrito al Instituto de Investigación en Humanidades y Ciencias Sociales (IIHCS) de la misma uni-
versidad. Es miembro del Seminario Figuras del discurso (UAEM). ORCID: 0000-0002-5256-6300
**  Doctor en Docencia por el Colegio de Estudios Superiores Rubinstein. Profesor en el Centro Inter-
disciplinario de Investigación en Humanidades y Ciencias Sociales (CIIHu), adscrito al Instituto de 
Investigación en Humanidades y Ciencias Sociales (IIHCS) de la Universidad Autónoma del Estado 
de Morelos (UAEM). Es miembro del Seminario Figuras del discurso de la misma universidad. OR-
CID: 0000-0002-8591-7701
*** Licenciada en Derecho por la Facultad de Derecho y Ciencias Sociales de la Universidad Au-
tónoma del Estado de Morelos (UAEM), México. Actualmente es estudiante de la Licenciatura en 
Filosofía en el Centro Interdisciplinario de Investigación en Humanidades (CIIHu) de la misma uni-
versidad. Es miembro del Seminario Figuras del discurso (UAEM). ORCID: 0009-0009-9986-0994

Resumen

En este trabajo se reflexiona a partir 
de la noción de encuentro que plan-
tea Derrida en su texto Schibboleth 
para Paul Celan. El “encuentro” nos 
permite una visión más amplia sobre 
las problemáticas de violencias que 
padecen a diario las infancias, las 
personas migrantes y los colectivos de 
búsqueda de personas desaparecidas. 
Ante estas violencias constantes y sis-
temáticas, surge el acompañamiento 
otro, una política de resistencia que 
permite nuevas formas de construir 

Abstract

The work reflects on the notion of 
encounter that Derrida raises in his 
text Schibboleth for Paul Celan. 
The “encounter” allows us a further 
vision of the problems of violence 
that children, migrants and groups 
searching for missing persons suffer 
daily. In the face of this constant 
and systematic violence, another 
accompaniment is presented, a policy 
of resistance that allows another way 
of building community and collective 
responsibility. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

140 I.  MONOGRÁFICO

comunidad y asumir una responsabili-
dad colectiva.  

Palabras Clave

Infancias, políticas de resistencia, 
acompañamiento otro, migrantes, co-
lectivos de búsqueda

 Keywords

Childhoods, resistance policies, other 
accompaniment, migrants, search 
groups

Las violencias extremas dejan una huella, una marca y, con ello, 
una fecha. Marcas y fechas inscritas en el cuerpo y la memoria, 
tanto de manera singular como colectiva. El texto Schibboleth para 

Paul Celan de Derrida nos ayuda a reflexionar sobre las violencias que 
padecen las infancias, las mujeres, las personas indocumentadas, los co-
lectivos de búsquedas de desaparecidos y desaparecidas. Todas éstas son 
huellas de violencias singulares y colectivas. 

La noción de encuentro, analizada por Derrida, nos ayuda a enrique-
cer la comprensión del acompañamiento otro, una de las políticas de re-
sistencia presentes en colectivos de mujeres y grupos que sufren múltiples 
violencias. La noción nos ayuda a observar esos acontecimientos que se 
presentan una sola vez dejando una huella, una marca, pero también la 
promesa de un encuentro: la posibilidad de que elementos heterogéneos 
se encuentren.

El propósito del presente trabajo es reflexionar sobre y desde el acom-
pañamiento otro, una de las políticas de resistencia que permiten el en-
cuentro con las otredades, con las diferencias y con eventos singulares 
que han quedado marcados por diversas violencias. La noción de encuen-
tro que Derrida desarrolla en su texto Schibboleth para Paul Celan nos 
ayuda a reflexionar sobre diversos elementos relacionados con el acompa-
ñamiento otro que realizan las mujeres. A través del análisis de la noción 
de fecha, se entrelazan conceptos como acontecimiento, retorno, inscrip-
ción, marca, lengua, palabra enmarcada, límite y encuentro. El encuentro 
con el otro se da mediante el poema, la literatura o la filosofía. 

Derrida (2002) nos dice: “en el anillo único de su constelación, una 
‘misma’ fecha conmemora acontecimientos heterogéneos que de golpe se 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 141

aproximan uno al otro, por más que se sepan, sigan siendo, y deban seguir 
siendo infinitamente extraños” (p. 24). Esto es lo que se llama el encuen-
tro, el encuentro con el otro, haciendo referencia a Celan y al descubri-
miento del Meridiano. Nos dice Derrida:

En el Meridiano, es también el hallazgo, el encuentro del lugar, el 
descubrimiento del propio Meridiano:

[…] Encuentro lo que une y lo que lleva al encuentro como el 
poema.

Encuentro algo ―como el lenguaje― inmaterial, pero terrenal, 
terrestre, algo circular, que vuelve sobre sí mismo a través de ambos 
polos y a la vez atraviesa ―cosa graciosa― incluso los tropos: descu-
bro… un Meridiano. (p. 26)  

	 La fecha permite el retorno del poema, del suceso, pero es un 
retorno diferente, distinto. Nos dice Derrida:

Se hace necesario, sin perder la memoria hablar de la fecha que ya 
habla por sí misma: la fecha, por un simple acontecimiento, por la 
inscripción de un signo “a título de información”, habrá roto el silen-
cio de la singularidad pura. Pero para hablar de ella, hay también 
que borrarla, hacerla legible, audible, inteligible más allá de la pura 
singularidad de la que habla. […] …esa fecha a la que habla, la fecha 
de otro u otra que se alía extrañamente, en el secreto de un encuentro 
[d´une rencontré], un secreto de ocasión [de rencontré], con la misma 
fecha. (p. 22) 

La noción de fecha y encuentro nos permite hablar de cada violen-
cia inscrita en los colectivos de búsqueda, feminicidio, infantifeminicidio, 
desaparición forzada, caravanas de migrantes, etcétera. Cada fecha retor-
na, denunciando las marcas, las huellas de edad, género, clase y raza ins-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

142 I.  MONOGRÁFICO

critas en los cuerpos de las niñas, mujeres, hombres y demás colectivos. 
En la dinámica de retorno, de regreso, la fecha anuncia la posibilidad de 
un retorno otro.

El poema es un todo: un encuentro, un diálogo con el otro. El poema 
nos trae a la memoria lo datado, lo fechado. Nos recuerda que solo tuvo 
lugar “una vez”. El poema nos hace recordar y no olvidar lo que comunica. 
Derrida ve en el poema, la poesía, la literatura y la filosofía ese lugar de 
encuentro y, en la fecha, lo fechado.

Pensamos el encuentro como ese espacio de resistencia para no olvidar 
las injusticias cometidas contra las infancias, las mujeres, los colectivos 
de búsqueda, los y las migrantes y las violencias que les infligimos, así 
como los procesos de justicia que les debemos. Cada infantifeminicidio, 
feminicidio, desplazamiento forzado y asesinato trae consigo los nombres 
e injusticias de quienes han sufrido las múltiples violencias extremas por 
su edad, género, raza, clase y que claman justicia, una memoria viva y 
crítica; esto producen “Palabras atravesadas por una multiplicidad de 
sentidos” (Derrida, 2002, p. 44).

Una sola vez

“Una sola vez: la circuncisión sólo tiene lugar una vez” (Derrida, 2002, p. 
11). La marca que se inscribe en el sexo de los niños judíos, esa marca de 
identidad y de pertenencia es inscrita en el cuerpo, una marca que ocurre 
una sola vez, que queda fechada. En el documental Por otra parte, Derri-
da, nuestro filósofo nos dice: 

Siempre que la inscripción deja una marca en el cuerpo, una marca 
que trabaja en el inconsciente y no simplemente en una memoria, 
una rememoración consciente, siempre que la huella va más allá de 
la presencia y de la conciencia, de alguna manera nos remite a algo 
así como una circuncisión. En ese lugar que no es cualquiera, en ese 
lugar que rodea al pene, que es al mismo tiempo un lugar del deseo, 
de erección, es evidente que la escritura como escritura del cuerpo, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 143

encuentra allí su lugar, un acontecimiento en el cual el sujeto recibe 
la ley desimétricamente. Antes aun de hablar, de elegir su pertenen-
cia, es marcado por la comunidad. (Fathy, 1999)

La reflexión de nuestro filósofo argelino-francés aborda el encuentro 
de esos niños con una ley desimétrica, la cual se inscribe en sus cuerpos. 
En la infancia se recibe una marca identitaria, una identidad social, sin 
preguntar si se acepta o no; se realiza un corte en el cuerpo, y es difícil 
pensar que ese corte no tenga rastros de violencia. Se inscribe una huella 
singular de carácter social-comunitario en todos los niños judíos.

Nuestro estudio también aborda la violencia extrema que sufren las 
niñas, y la reflexión de Derrida aborda la circuncisión masculina, el cor-
te en torno al pene (schibboleth), en ambos casos hablamos de una ley 
desimétrica que se inscribe en los cuerpos de las infancias. Pero Derrida 
enuncia una hipótesis:

Mi hipótesis es que hay equivalentes —pero sobre esos equivalen-
tes habría que hacer muchos discursos— hay equivalentes en cada 
cultura. Podríamos hablar de una suerte de circuncisión metafórica, 
alegórica, trópica. Pero siempre hay una huella, corte, incisión, ins-
cripción, marca en el cuerpo, encontramos una figura de la circunci-
sión. Lo que quiere decir que, en todos los textos que hablo de esto, de 
marcas, de schibboleth, de huella, de inscripción, un signo es hecho 
del lado de la circuncisión. (Fathy, 1999)

Nos preguntamos: ¿podemos encontrar elementos en el pensamiento 
derridiano que nos permitan hablar de las violencias contra niñas, ado-
lescentes y mujeres, cuando su reflexión en Schibboleth para Paul Celan 
se centra en la circuncisión masculina, ese corte en torno al pene de los 
hombres judíos o marcas identitarias para identificar a los propios y ex-
traños? Como se mencionó antes, en el texto se presenta una figura de la 
circuncisión, un acontecimiento que ocurre una sola vez. Nuestro autor 
hace referencia al carácter femenino de la enunciación “una sola vez”, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

144 I.  MONOGRÁFICO

“una vez”. Esa marca, esa huella que se inscribe “una sola vez”, también 
se inscribe en los cuerpos de las niñas asesinadas por la violencia extrema 
del infantifeminicidio. Nuestra reflexión se centra en ese equivalente, en 
ese signo del lado de la circuncisión en los cuerpos de las niñas, que se 
presenta en las páginas de crímenes como un hecho aislado, sin conexión 
con la violencia de género, con la edad y con los derechos humanos de las 
niñas. Este acontecimiento las excluye de los procesos de justicia, las deja 
en el olvido por ser cuerpos que poco importan, por ser infancias no pro-
ductivas, cuya productividad aún está lejos en la adultez. Ese signo es el 
que nos interesa visibilizar al hablar de infantifeminicidio, esa violencia 
extrema inscrita en los cuerpos de las niñas.

Pensamos el infantifeminicidio como una marca, una huella que se 
inscribe desde la edad, el género, la clase y la raza, una enunciación de 
exclusión y olvido en los procesos de justicia.    

La escritura en el cuerpo se inscribe una sola vez como la extirpación 
total o parcial de los genitales externos (ablación) que sufren las niñas y 
adolescentes en África, Oriente Medio y Asia. Una sola vez se les inscribe 
de forma asimétrica las violencias para pertenecer al grupo o marcar una 
adultez o condición para el matrimonio, son marcas que se presentan una 
sola vez, un acontecimiento que actúa de forma inconsciente, que reme-
mora las violencias sociales. Hay escrituras en el cuerpo que no se con-
sultan si se está de acuerdo o no, son huellas que acontecen una sola vez. 
Esa única inscripción no se mantiene como un hecho aislado, sino que se 
dispone en cada etapa de la vida de las niñas y adolescentes. La violencia 
no es la misma, no es una repetición semejante, sino una distinta, con una 
diferencia reiterada. Una sola vez es a la vez única y parte del continuum 
de violencias. 

En el documental De Nadie (2005) escuchamos el testimonio de un 
joven de 16 años llamado José Medina que va a los Estados Unidos a tra-
bajar con su hermano, va en busca de una oportunidad, pero en el viaje al 
intentar subir al tren (la Bestia) en Veracruz resbala y el tren le corta un 
brazo. Otro joven que viajaba con su madre y padre ve cómo la Mara los 
asesina mientras él está escondido y lo único que puede hacer es cubrir 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 145

con hojas lsu cuerpos para poder seguir. María es violada por la Mara y ya 
no piensa volver con su familia “porque no tiene cara para verlos después 
de lo sucedido” (Dirdamal, 2005). A ellos y ellas; a todos se les inscribe 
una sola vez una marca, les queda una escritura en el cuerpo que se re-
memorará una y otra vez. 

Derrida (2002) nos dice que para Paul Celan la fecha nos enuncia: 
“Mejor, contemplar cómo se entrega a la inscripción de fechas invisibles, 
ilegibles quizá: aniversarios, anillos, constelaciones y repeticiones de 
acontecimientos singulares, únicos, irrepetibles: ”unwiederholbar”, esa 
es su expresión” (p. 13).

Se presentan acontecimientos que evocan singularidades únicas que 
se recordarán cada vez que esa fecha retorne, que se vuelva a presentar, 
de forma distinta, pero que retorna.
 

Pronunciar

“Deberíamos hacer un largo y pensativo alto a lo largo de las fronteras 
lingüísticas, allí donde, como sabéis, hay que pronunciar bien schibbo-
leth para tener derecho de paso, en realidad derecho a la vida” (Derrida, 
2002, pp.11-12). Este autor analiza uno de los efectos de la palabra schib-
boleth, la correcta pronunciación permite identificar a los propios y a los 
extraños. Los integrantes de la comunidad efraimita son identificados por 
no pronunciar correctamente la palabra, situación que les excluye e impi-
de el paso. Nos dice Derrida (2002): 

La palabra schibboleth, si existe alguna, nombra, en la máxima ex-
tensión de su generalidad o de su uso, toda marca insignificante, ar-
bitraria, por ejemplo, la diferencia fonemática entre shi y si cuando 
se hace discriminante, decisiva y tajante. Esta diferencia no tiene 
sentido por sí misma, pero se convierte en eso que hay que saber 
reconocer y sobre todo marcar para dar el paso, para pasar la frontera 
de un lugar o el umbral de un poema, verse conceder un derecho de 
asilo o de habitación legítima de una lengua. Para dejar de estar fuera 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

146 I.  MONOGRÁFICO

de la ley. Y para habitar una lengua, se hace necesario disponer ya 
del schibboleth: no solo comprender el sentido de la palabra, no solo 
saber ese sentido o saber cómo habría que pronunciar una palabra (la 
diferencia de h, o ch, entre shi y si: eso lo sabían los efraimitas) sino 
poder decir cómo hay que hacerlo, cómo hay que poder decir. (p. 49)

Poder pasar un umbral, una frontera, una puerta es tener el acceso de 
tránsito. Un tránsito entre lenguas, un tránsito semántico. Schibbolet es 
una palabra que permite o niega el paso, es una palabra que reconfigura 
las lenguas y las prácticas sociales. Esas fronteras arbitrarias que confi-
guran otras prácticas, esas que posibilitan otras relaciones con lo extraño, 
con lo diferente, con lo otro. 

Los colectivos de búsqueda han realizado tránsitos semánticos en sus 
prácticas en la búsqueda de sus seres ausentes. Rastrear es una palabra 
que implica la búsqueda de sus tesoros o seres queridos. Mirna1 narra en 
el documental Te nombré en el silencio (2021) que, al denunciar la desapa-
rición de su hijo en el Ministerio Público (MP), le dijeron que ellos no sa-
lían a buscar. Es entonces que ella le promete a su hijo que irá a buscarle 
hasta encontrarle. Identifica que en su entorno son 34 personas o familias 
con familiares desaparecidos. Ellas empiezan a esculcar, a escarbar la 
tierra y el cinco de diciembre del 2014 encuentran cinco cuerpos en una 
fosa. Mirna es entonces detenida y se le cuestiona: ¿Quién le había dicho 
[que ahí estaban esos cuerpos]? ¿Cómo los había encontrado? ¿Con quién 
o quiénes tenía relación porque ella encontraba cuerpos y ellos no? La 
difusión que se dio por su detención hizo que el periodista Javier Valdés 
se acercara a ellas y las nombrara Rastreadoras, y así se les conoce desde 
diciembre de 2015 (Virto y Reynoso, 2022). Las rastreadoras rastrean con 
el cuerpo: su cuerpo es una herramienta de búsqueda.

“Una fecha sería como el gnomon de esos meridianos” (Derrida, 2002, 
p. 29). Un gnomon es un indicador de la hora en los relojes, es una he-
rramienta que ayuda a fijar la fecha; de igual forma, la varilla que usan 

1   Mirna Medina Quiñónez, su hijo Roberto Corrales Medina desapareció el 14 de julio de 2014 en 
El Fuerte, Sinaloa.  



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 147

los colectivos de búsqueda ayuda a fijar la fecha de encuentro de sus te-
soros, de sus corazones. Es una herramienta ligera que facilita los largos 
recorridos en las búsquedas, se complementa con la herramienta-cuerpo, 
específicamente con el olfato: la nariz. Cuando se identifica una posible 
fosa se entierra la varilla y, al sacarla, se huele la punta para identificar si 
en el lugar hay tesoros o corazones. 

Acontecimiento poético 

La noción de políticas de la resistencia es tomada de la filósofa Ana María 
Martínez de la Escalera y alude a las prácticas que las mujeres emplean 
para enfrentarse al Estado o a las instituciones que desarrollan políticas 
de exclusión, persecución, dominio, segregación y exterminio. Son prác-
ticas que enuncian y denuncian violencias, enumeran y describen estas 
violencias, así como desarrollan otras formas de organización, de convi-
vencia y de acompañamiento otro. Estas prácticas suelen ser realizadas 
por mujeres que acompañan a otras mujeres que sufren violencias extre-
mas como la exclusión, persecución y exterminio. Este acompañamiento 
no tiene un sentido utilitarista, sino que es un acompañamiento solidario.

En el documental Te nombré en el silencio, las rastreadoras nombran a 
sus seres desaparecidos como tesoros. Mirna y el colectivo narran lo im-
portante que es encontrar a sus familiares, que regresen: es un momento 
de suma importancia; es encontrar lo más preciado. Es como si el familiar 
dijera: “He vuelto” (Espinosa de los Monteros, 2021). Cuando las rastrea-
doras salen a buscar cantan u oran. Dicen: “una señal que me conduzca al 
paradero de los restos de mi hijo, por favor, te lo suplico, que en tinieblas 
hoy se encuentra mi sendero” (Espinosa de los Monteros, 2021). Ellas 
están dispuestas a todo, nos dicen: 

Nosotros estamos buscando a nuestros tesoros y si un día viene el 
Diablo y nos dice: “Aquí está un tesoro”, cada una de las rastreadoras 
se va a agarrar de la cola o de la mano del Diablo y se va a ir con él a 
buscar a su tesoro.(Espinosa de los Monteros, 2021) 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

148 I.  MONOGRÁFICO

Otra forma de nombrar es llamarlos “corazones desaparecidos”, como 
en Morelos los llama Lina. 

Encontrar corazones o tesoros, cuerpos también ha llevado a la práctica 
de llorar, de llorarle a la persona encontrada como si fuera su familiar, 
como si fuera la madre que encontró a su hijo. No importa que no se tenga 
un lazo sanguíneo; se tiene un lazo producto de violencias extremas, de 
dolor, de tristeza y de alegría al ser encontrado, encontrada, desenterrado 
o desenterrada. En una de las búsquedas de campo de la Cuarta Brigada 
de Búsqueda, doña Reyna Barrera lloró y rezó en voz alta: 

“Ten piedad y misericordia, señor. Sólo tú sabes cómo sufrió está 
persona”. El equipo médico intentó calmarla. “Tome esto y respire, 
abuela”, le dijeron al suministrarle un calmante. 

“Yo estoy bien. Quiero llorarle porque nadie sabe que está aquí. 
Sus padres no saben. Está aquí solo y yo le voy a llorar porque alguien 
tiene que hacerlo”, contestó doña Reyna, quien busca a su hijo Luis 
Javier, desaparecido en Poza Rica, Veracruz, en 2011. Cerca de ella 
dos mujeres de Iguala también rompieron en llanto y se abrazaron. 
“¿Y cuándo vamos a encontrar a nuestros hijos? ¿Cuánto tiempo más 
sin saber de ellos?… tanto tiempo, Dios mío… ¿cuánto más?” (Jimé-
nez, 2019) 

Los colectivos tienen una relación diferente con sus seres queridos; 
para ellas no son cadáveres, restos humanos, muertos, occisos o cifras, 
son sus seres queridos, sus corazones, sus tesoros que se encuentran al 
rastrear. Este nombrar diferente nos hace visibilizar que la violencia de la 
desaparición forzada se inscribe en personas que son violentadas y exclui-
das por instituciones gubernamentales, sociales y criminales. Pero ante 
este nombrar cosificante se opone un nombrar diferente y amoroso, porque 
son hijos, hijas, esposos, hermanos, hermanas, son personas a quienes se 
les espera en casa. 

El feminicidio de Ingrid Escamilla y el trato que dio la prensa hicieron 
que las colectivas feministas revirtieran una narrativa revictimizante y 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 149

violenta. Se logró que, al realizar una búsqueda en internet sobre el caso 
de Ingrid, se encuentren imágenes festivas, de ella alegre, de flores, de 
imágenes que nos recuerden la importancia de una vida que ya no está. 
Que recordemos esa fecha, esos acontecimientos heterogéneos, rememo-
rando la vida de Ingrid, la exigencia de justicia y la no repetición de vio-
lencias extremas a las niñas y las mujeres.

Esta acción de las colectivas, al transformar el lenguaje visual y na-
rrativo, evoca lo que Derrida señala: “es cada vez un idioma lo que una 
fecha nos da a pensar, conmemorar o bendecir. A cruzar también en una 
traducción posible-imposible” (Derrida, 2002, p. 32) . En este gesto, las 
colectivas feministas datan la vida de Ingrid, no solo como un régimen 
transitivo que marca el acontecimiento del feminicidio, sino como un régi-
men intransitivo que permite que su memoria permanezca viva: 

Y si la forma idiomática de mi pregunta puede parecer intraducible, 
es porque juega con el doble registro del verbo datar. En francés o en 
inglés [o en castellano]. Régimen transitivo: dato un poema. Régimen 
intransitivo: un poema data si envejece, si tiene una historia y una 
cierta edad. (Derrida, 2002, p. 32) 

Al recordar y traducir la violencia hacia imágenes de resistencia y 
dignidad, se resignifica su historia, convirtiéndola en un acto político de 
memoria y justicia.

Cicatrices en el cuerpo 

Derrida (2002) nos dice:

Para que este espacio democrático se abra, hace falta que, en cada 
uno, ciudadano o ciudadana, hace falta que en cada uno esta multipli-
cidad de voces sea liberada en la medida de lo posible. Es necesario 
que los ciudadanos o ciudadanas traten desde dentro este problema 
de las voces, de la diferencia sexual, de los fantasmas, para poder tra-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

150 I.  MONOGRÁFICO

tarlo como se debe desde afuera. Si soy tiránico dentro de mí tendré 
tendencias a serlo afuera. Es por eso que la política pasa también por 
una especie de autoanálisis, por una suerte de experiencia de sí. Si 
uno no trata bien su inconsciente, si el autoanálisis no está siempre 
llevándose a cabo, el ejercicio de la responsabilidad política resulta 

dañado. (Fathy, 1999)

Esta violencia, como señala Derrida, no sólo se manifiesta externa-
mente, sino que también se enraíza en el interior de las personas. Para 
que la democracia florezca, es crucial que cada ciudadano abrace sus 
propias voces únicas, enfrente sus luchas internas y reconozca las com-
plejidades del género, la sexualidad y la historia personal, porque cuando 
descuidamos nuestro yo interior, nuestra capacidad de participar activa-
mente en la política se dificulta.

Derrida nos recuerda que siempre debemos tomarnos el tiempo para 
reflexionar sobre nosotros mismos y asegurarnos de que estamos hacien-
do lo mejor que podemos. Sin embargo, cuando intentamos controlarnos 
demasiado, esto también puede manifestarse en nuestra forma de actuar 
en público. La política puede compararse con un viaje personal, donde 
cuidar nuestros propios sentimientos y pensamientos es crucial para ser 
un ciudadano responsable. 

Necesitamos asegurarnos de ver y reconocer la violencia que ejerce-
mos contra los niños, especialmente las niñas, las mujeres, los y las mi-
grantes y colectivos de búsqueda. Tenemos el deber de asumir la respon-
sabilidad de las decisiones políticas que nos afectan, y eso incluye exigir 
procesos justos y equitativos para los casos de las violencias expuestas. 

El acompañamiento otro es un encuentro que nos permite reflexionar y 
visibilizar acontecimientos heterogéneos que se encuentran en la singula-
ridad de una fecha, y que permite tránsitos semánticos y reconfigura fron-
teras. Una filosofía del encuentro que reflexione acerca de las violencias, 
las escrituras en los cuerpos, las huellas, marcas y fechas es fundamental 
para realizar una reflexión constante de las injusticias, de las prácticas 
políticas y éticas que aún nos cuestionan nuestras formas de inscripción 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DERRIDA. EL ENCUENTRO, UNA RESISTENCIA A LAS VIOLENCIAS 151

desde la lengua y el pensamiento, desde el hacer y desear, desde el imagi-
nar y decir. La filosofía es ese encuentro con lo otro y nos exige reconocer 
y denunciar violencias constantes, sistemáticas y sistémicas.

El acompañamiento otro no es un acto unilateral, sino una práctica 
ética que nos desafía a involucrarnos activamente en el reconocimiento 
del dolor y la injusticia. En este sentido, es un llamado a construir desde 
la escucha, el cuidado y la solidaridad con quienes han sido relegados al 
margen. 

El encuentro con el otro no es sólo una experiencia estética, sino un 
acto político y poético que exige transformar las relaciones humanas. Es 
allí, en ese cruce entre palabra, acción y memoria, donde reside la posibi-
lidad de resistir, sanar y construir nuevos sentidos de justicia y dignidad.

Referencias

Derrida, J. (2002). Schibboleth para Paul Celan, Madrid, Arena libros.
Dirdamal, T. (2005). De nadie, México, Producciones Tranvía.
Espinosa de los Monteros, J. (2021) Te nombré en el silencio, México, EMT Films-

Cinema del Norte -No Ficción.
Fathy, S. (1999) Por otra parte, Derrida, Francia, Arte France Cinema-Gloria 

Films.
Jiménez, L. (2019). Cavan en cerros; así buscan a sus desaparecidos en Guerrero. 

El Universal.





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Hacia una democracia ascendente: el papel 
de los colectivos de madres buscadoras en el 
marco de la democracia neoliberal

Towards an ascendant democracy: the role of seeking 
mothers’ collectives in the framework of neoliberal 
democracy

Alberto Ruiz-Méndez*

Gabriela Lizette Galindo-Martínez**

Adolfo Ángel López-Morales***

*  Doctor en Filosofía. Profesor de Asignatura en el Departamento de Filosofía del SUAyED, FFyL, 
UNAM. Nivel Candidato en el SNII del CONAHCYT. Cuenta con una estancia posdoctoral en la 
Universidad Autónoma Metropolitana–Unidad Iztapalapa. Sus líneas de investigación versan sobre 
democracia, comunicación política, polarización, populismo. Su más reciente publicación es: “Tiem-
po de polarización. Una mirada a la crisis de la democracia a través de la comunicación política 
populista”, Revista Sintaxis, 13, 2024, pp. 98-120. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3802-2243
**  Licenciada en Diseño y Comunicación Visual por la Facultad de Artes y Diseño (FAD), de la 
Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). Ayudante de Profesor de Asignatura en la 
FAD. Actualmente cursa la Licenciatura en Filosofía en la FFyL en el SUAyED de la UNAM. Como 
fotógrafa independiente ha publicado su obra en la revista Punto de Partida, número 48, 2024, el 
Suplemento Cultural de La Jornada y ha participado en exposiciones colectivas en instituciones 
como la Antigua Academia de San Carlos de la UNAM, el Gimnasio de Arte y Cultura, la FAD, entre 
otras. ORCID: https://orcid.org/009-0002-5395-1435.
***  Maestrante en Clínica Psicoanalítica por la Universidad Autónoma de Zacatecas, Licenciado 
en Psicología por la Universidad Autónoma Metropolitana–Unidad Xochimilco. Actualmente cursa 
la Licenciatura en Filosofía en la UNAM. Es practicante del psicoanálisis, sus ejes de investigación 
versan sobre la pulsión de muerte y sus efectos sintomáticos en el neoliberalismo. ORCID: https://
orcid.org/0009-0008-1755-1462

Resumen

El artículo parte de la definición de 
democracia a partir de la visión de 
Norberto Bobbio, a partir de ella se 
expone la actual crisis de la demo-
cracia apoyado en las reflexiones 
de Adam Przeworski. El análisis de 

Abstract

The article begins with the defini-
tion of democracy from the vision of 
Norberto Bobbio, and from there the 
current crisis of democracy is exposed, 
supported by the reflections of Adam 
Przeworski. The analysis of this 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

154 I.  MONOGRÁFICO154

dicha crisis se centra en explicar 
cómo es que el sistema económico 
afecta a la democracia, en este caso 
describiendo el surgimiento y el fun-
cionamiento del neoliberalismo como 
sistema que contraviene el sistema 
democrático. A partir de esta proble-
mática, se describe cómo la partici-
pación política se ve afectada, propi-
ciando el individualismo, debilitando 
así uno de los pilares fundamentales 
para la democracia: la participación 
colectiva. Por esta razón se ofrece 
una posible respuesta por parte de 
la ciudadanía a dicha crisis: los co-
lectivos de madres buscadoras como 
agente de cambio social y un ejemplo 
conciso de democracia ascendente.

Palabras Clave
Democracia, Neoliberalismo, Partici-
pación, Madres Buscadoras, Demo-
cracia Ascendente

crisis focuses on explaining how the 
economic system affects democracy, 
in this case describing the emergence 
and functioning of neoliberalism as 
a system that contravenes the demo-
cratic system. From this problem, it 
describes how political participation 
is affected, promoting individualism, 
thus weakening one of the fundamen-
tal pillars of democracy: collective 
participation. For this reason, a pos-
sible response by citizens to this crisis 
is offered: the collectives of search 
mothers as an agent of social change 
and a concise example of ascending 
democracy.

Keywords
Democracy, Neoliberalism, Participa-
tion, Searching Mothers, Ascending 
Democracy

1. Crisis de la democracia

En El futuro de la democracia, Norberto Bobbio propone una definición 
normativa que establece las condiciones necesarias para caracterizar a un 
régimen político como democrático, a saber: la democracia es “un conjun-
to de reglas primarias o fundamentales que establecen quién está autori-
zado para tomar decisiones colectivas y bajo qué procedimientos” (Bobbio, 
1986, p. 14). 

En una democracia quien está autorizado a tomar aquellas decisiones 
es el pueblo bajo las condiciones que cada sociedad decide —como la 
edad mínima para participar— y las elecciones uno de esos procedimien-
tos para tomar decisiones colectivas —además de los pesos y contrapesos 
con que deben balancearse las instituciones públicas.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 155

Con base en aquella caracterización, Bobbio también distingue entre 
una democracia directa y otra representativa. La primera es aquella que 
requiere la participación de todos los ciudadanos en todas las decisiones 
sobre lo público. Para el filósofo italiano esta forma es indeseable en cuan-
to que es materialmente imposible que todos los individuos decidan sobre 
todos los asuntos públicos, aunque el principal problema de la democra-
cia directa es que contraviene el fundamento democrático de la libertad 
pues para funcionar obliga a las personas a participar. Por su parte, en la 
democracia representativa las decisiones colectivas son tomadas por los 
representantes elegidos mediante el sufragio universal. Dada la comple-
jidad y diversidad de las sociedades contemporáneas, Bobbio considera 
que esta es la mejor forma democrática pues permite que los ciudadanos 
participen, a través de la elección de sus representantes, garantizando que 
sus derechos y libertades individuales no se transgredan al obligarlos a 
participar como exige la democracia directa.1 Sin embargo, aunque la de-
mocracia representativa conserve intactas las libertades políticas, no está 
exenta de problemas. En su forma ideal, los representantes deben velar 
por los intereses de las personas a las que dicen representar, pero esto no 
siempre se lleva a la práctica debido a que en muchos casos aquellos se 
someten a intereses políticos o económicos que condicionan sus decisio-
nes sin tomar en cuenta el bien común. En este sentido, Bobbio reconoce 
que la democracia ha fallado en cumplir su promesa de democratizar la 
vida pública pues, lejos de que se ampliaran los espacios de decisiones 
colectivas, éstos han sido cooptados por las élites. 

Otra de las dificultades a las que se enfrenta la representación es la 
apatía política. En sociedades con diferentes complejidades para la toma 
de decisiones, las personas pueden mostrar desinterés para participar en 
la vida pública o incluso, como lo vemos en la actualidad, estar afectados 
por la desinformación y la manipulación a través de las redes sociales. 
Aunado a lo anterior, también encontramos el fenómeno del “voto de inter-
cambio” en el que el votante mercadea su elección por algún beneficio in-

1   Una arquitectura más detallada de los procesos que involucra una democracia representativa se 
encuentra en: Bovero (2002). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

156 I.  MONOGRÁFICO156

mediato o futuro. Estos problemas de representación nos permiten advertir 
que la democracia entraña desde sus fundamentos el riesgo de una crisis, 
pues tanto ciudadanos como políticos pueden elegir su beneficio personal 
o de un tercero, sin tomar en cuenta las repercusiones para el resto de la 
sociedad, y dicha decisión estaría legitimada por un procedimiento de-
mocrático —como las elecciones. Para conocer las implicaciones de estos 
problemas de representación, las reflexiones de Adam Przeworski serán 
de utilidad. 

A partir de una concepción minimalista que enfatiza su dimensión 
electoral, Przeworski (2022) considera que “la democracia es un acuerdo 
político en el cual las personas deciden su gobierno mediante elecciones 
y cuentan con una razonable posibilidad de destituir a los gobiernos en 
funciones que no sean de su agrado” (p. 24). Esta concepción de la demo-
cracia enfatiza su dimensión procedimental, es decir, como un mecanismo 
para procesar conflictos de manera pacífica, a través de la elección perió-
dica de plataformas políticas con visiones diferentes pero convergentes en 
los valores democráticos de libertad e igualdad. Por su parte, los partidos 
políticos entran en este proceso para impulsar su proyecto  y obtener los 
beneficios de ejercer el poder . Este balance entre el poder de decisión de 
los electores y los beneficios obtenidos por los partidos permiten hablar 
de cierta estabilidad o normalidad democrática cuando se presentan un 
par de condiciones, primera: que los conflictos se procesen en libertad y 
de manera pacífica y segunda: que “en una democracia el único dispositi-
vo eficaz para disciplinar a los políticos son las elecciones” (p. 26).

En relación con e término “crisis”, Przeworski considera que éstas son 
situaciones que aparecen cuando cierta “normalidad” se vuelve insoste-
nible y, en teoría, no debe prolongarse más en el tiempo. Por ejemplo, 
durante la pandemia de covid-19, varios países establecieron restricciones 
a la movilización de las personas para evitar contagios y proteger su vida. 
Algunos gobiernos, como en El Salvador, prolongaron esa restricción más 
allá de la pandemia de covid-19, siguiendo la idea de crisis de Przeworski, 
esta decisión provocaría una inestabilidad en la democracia salvadoreña 
al insertarla en una “normalidad” insostenible: la restricción a la libertad 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 157

de movimiento. En teoría se esperaría que en un punto cercano en el tiem-
po esta libertad se restablezca y la crisis termine para dar paso al estado 
normal de la democracia.

Sin embargo, al analizar los desafíos que enfrentan las democracias 
contemporáneas, Przeworski (2022) encuentra que la crisis de la demo-
cracia es más profunda y prolongada en tanto que el poder que tienen los 
ciudadanos para retirar a los gobernantes de sus cargos se ha venido diez-
mando como efecto de, por ejemplo: violaciones a las condiciones com-
petitivas de las elecciones, vacíos o aplicación discrecional de las leyes 
tanto generales como electorales, pérdida de confianza en las instituciones 
representativas e incluso descaradas estrategias de represión e intimida-
ción a las fuerzas opositoras por parte de los gobiernos en turno. En este 
contexto, aquella condición ideal de la democracia como un esquema de 
gobierno que procesa los conflictos en libertad y de manera pacífica se va 
debilitando pues, en un escenario donde no hay elecciones competitivas 
o los gobernantes no enfrentan las consecuencias de sus decisiones, cada 
elección se convierte en un juego de todo o nada en el que o bien las elec-
ciones no tienen beneficio alguno para las personas —porque no se veri-
fica ningún cambio en el gobierno— o bien el resultado de las elecciones 
impone costos intolerables para quienes han resultado perdedores —pues 
lo ganadores se han llevado todo.

Que las elecciones se conviertan en un juego de todo o nada genera 
una de las condiciones estructurales de la crisis de la democracia, a saber: 
gobierno y partidos opositores a éste comienzan a buscar el poder a través 
del uso faccioso de los sistemas electorales, la manipulación mediática, 
la desinformación y la polarización afectiva como estrategia de descrédito 
político y moral entre adversarios. Esta dinámica profundiza la crisis de 
la democracia porque aumenta 

la pérdida repentina de apoyo a los partidos establecidos, [la] descon-
fianza popular en las instituciones democráticas y los políticos, [los] 
conflictos manifiestos en las instituciones democráticas o la incapa-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

158 I.  MONOGRÁFICO158

cidad de los gobiernos para mantener el orden público sin recurrir a 
la represión. (p. 31)

Para el autor, este último punto destaca la indudable crisis de una 
democracia porque si la violencia reemplaza a los votos o quienes gobier-
nan se resisten a dejar sus cargos, entonces la democracia se ha alejado 
completamente de su función mínima que es la resolución pacífica de los 
conflictos y la posibilidad de cambiar periódicamente a los gobernantes.

Przeworski (2022) señala una segunda condición estructural de la 
actual crisis de la democracia y que es de interés particular para este 
trabajo: el capitalismo y la desigualdad económica. Sobre esta dimensión 
social, el politólogo puntualiza que el estancamiento de los ingresos más 
bajos, la inseguridad laboral y la erosión de la creencia en la movilidad in-
tergeneracional representan algunas señales evidentes de la crisis actual 
de la democracia. Y aunque desde una visión positiva estos problemas 
podrían ser pasajeros en tanto que los gobiernos suponen ser los agentes 
de cambios benéficos para toda la sociedad, Przeworski sugiere que en 
la actualidad no existen muchas posibilidades de revertir efectos propios 
del sistema capitalista, como el aumento en la desigualdad material y sus 
respectivas brechas de género, salud, educación, etcétera. En este sentido, 
aunque idealmente el sistema político debe promover la redistribución, 
así como cambios que permitan mejorar la situación de desigualdad eco-
nómica, siguiendo el análisis histórico que hace Przeworski, lo que se ha 
verificado es que el sistema de gobierno representativo ha favorecido los 
intereses de las élites limitando el poder de la mayoría.

Así las cosas, coincidimos con Przeworski en reconocer la paradoja de 
que un sistema que favorece la desigualdad económica acompañe a un sis-
tema que busca la igualdad política. Si tomamos en cuenta que el actual 
sistema capitalista, en su faceta neoliberal, favorece la atomización de la 
sociedad al fragmentar los lazos sociales y políticos,2 las crisis económi-
cas de aquel modelo van a profundizar aún más esa fragmentación y, en 

2   Cfr. Taylor (1994).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 159

aquel contexto donde los grupos más poderosos política y económicamen-
te minan la importancia de la mayoría, entonces la dimensión social de la 
democracia se desvanece y la individualización profundiza su crisis. En 
tanto que el sistema neoliberal es el marco el cual se generan las estrate-
gias de resistencia a la violencia que produce, será necesario delinear sus 
componentes fundamentales y la forma en que impacta a la democracia.

2. Democracia Neoliberal

Después del fin de la Segunda Guerra Mundial, el modelo económico 
que acompañó la ola expansiva de la democracia es el llamado Estado 
de Bienestar que, a grandes rasgos, es un modelo de organización social 
donde el Estado provee los servicios necesarios para el cumplimiento de 
los derechos sociales a todos los habitantes de un país. Este modelo de Es-
tado, creado por economistas como John Maynard Keynes (2022), impulsó 
un pacto de cooperación entre gobiernos y ciudadanos que consolidó el 
crecimiento social y la democracia. Cada uno haciendo su parte, se generó 
la paz y la riqueza que se necesitaba después de las turbulencias de la 
segunda Gran Guerra.

Sin embargo, hacia finales de los años sesenta del siglo XX, el Estado 
de Bienestar comenzó a mostrar una faceta de represión y homogenización 
social al imponer su visión de la vida buena al conjunto de la población. 
Entre las diferentes voces críticas que denunciaron este “engrosamiento” 
de las funciones estatales, revivió la del austriaco Friedrich von Hayek 
quien, desde 1945 en su obra Camino de servidumbre, planteaba una dura 
impugnación al Estado de Bienestar por considerarlo igual o más inter-
vencionista que el estado socialista/comunista. En su oposición al Estado 
de Bienestar, Hayek ayudaría a fundar esa teoría económica que hoy co-
nocemos como neoliberalismo.

Dos son los fundamentos teóricos de esta corriente económica: el re-
chazo total a la intervención estatal y la defensa de la libre competencia 
como el mecanismo más adecuado para coordinar las actividades sociales. 
Ambos puntos están sustentados en una concepción de la libertad indi-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

160 I.  MONOGRÁFICO160

vidual como el fundamento normativo del orden social, es decir, que éste 
debe tener por objetivo el fortalecimiento de aquella libertad y la sociedad 
o el gobierno encuentran en ella un límite para su intervención. (Hayek, 
1982) En este sentido, como corriente de pensamiento económico-político, 
el neoliberalismo promueve una visión del individuo y su libertad perso-
nal como el núcleo central de la sociedad y base del progreso, mientras 
que el mercado se concibe como el espacio natural donde cada individuo 
puede ejercer su autonomía e incidir en el funcionamiento de la socie-
dad. Este proceso se lleva a cabo principalmente mediante mecanismos 
de competencia, que permiten a los individuos tener influencia en el fun-
cionamiento del sistema económico y, por ende, en la sociedad en general. 

Cabe destacar que Hayek (1995) enfatizó que el Estado tiene la res-
ponsabilidad de brindar asistencia a las personas afectadas por circuns-
tancias que no pueden evitar por sí mismas, de ahí que escribiera:

No existe razón alguna para que el Estado no asista a los individuos 
cuando tratan de precaverse de aquellos azares comunes de la vida 
contra los cuales, por su incertidumbre, pocas personas están en con-
diciones de hacerlo por sí mismas […] Siempre que una acción común 
pueda mitigar desastres contra los cuales el individuo no puede inten-
tar protegerse a sí mismo ni prepararse para sus consecuencias, esta 
acción común debe, sin duda emprenderse. (p. 157)

Para el neoliberal, el Estado no puede renunciar totalmente a la pro-
tección de las personas, sin embargo, esta consideración sirve más para 
fijar los límites de su acción antes que ampliarlos: en tanto que su prio-
ridad es la protección de la libre competencia y la propiedad privada por 
considerarlas fundamentales para un sistema económico sano y, por ser 
expresión fáctica de la libertad individual, toda intervención estatal debe 
estar dirigida a beneficiar ambos componentes.

En el mismo tenor encontramos las ideas de Milton Friedman, en su 
obra Capitalismo y libertad escribió que el poder gubernamental era ne-
cesario, pero que representaba un peligro para la libertad individual y por 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 161

ello destacó la necesidad de que las funciones del gobierno se limitaran a 
arbitrar las reglas del juego. En tanto que para el neoliberal el mercado es 
el regulador social por excelencia, en su funcionamiento ideal, Friedman 
considera que éste tiene el efecto de “reducir mucho el espectro de proble-
mas que hay que decidir políticamente y, por consiguiente, [se] minimiza 
la medida en la que el gobierno tiene que participar directamente en el 
juego” (Friedman, 1962). 

En relación con América Latina, estas ideas de la primacía del merca-
do para regular a la sociedad y la libertad individual como el fundamento 
del orden político, llegaron a través del Consenso de Washington. Se llamó 
así al conjunto de directrices económicas dirigidas a los países altamen-
te endeudados de toda la región quienes, para salir de sus respectivas 
crisis, debían establecer políticas que promovieran la liberalización del 
mercado, la privatización de empresas estatales, la reducción del gasto 
público, disciplina fiscal y la implementación de reformas estructurales 
que fortalecieran las macroeconomías de aquellos países. Sin embargo, 
dichas “recomendaciones” terminaron por favorecer una concepción in-
dividualista y mercantilista del orden social que se materializó en el des-
mantelamiento de estructuras de apoyo gubernamental y porque, como 
escribió David Harvey (2007), “el Estado neoliberal es necesariamente 
hostil a toda forma de solidaridad social que entorpezca la acumulación de 
capital” (p. 84). ¿Cuáles son los efectos de este modelo económico-político 
para la democracia?

Recordemos que la democracia es una forma de organizar el poder 
político que prioriza la igualdad política, por ello se puede decir que una 
sociedad es democrática si cada vez hay más derechos para más personas. 
Sin embargo, desde la década de los años 70 del siglo XX en que el neo-
liberalismo empezó a ganar terreno como política económica oficial de las 
democracias occidentales, la prioridad de una concepción individualista 
y mercantilista del orden social ha reforzado las ventajas de quienes, en 
términos de Bourdieu (2000), ya poseen tanto un “capital económico” 
como de quienes poseen un alto “capital social”, esto es, el aprovecha-
miento individual de las oportunidades derivadas de las redes sociales 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

162 I.  MONOGRÁFICO162

que rodean al individuo El resultado de la prioridad del individuo y el 
mercado que beneficia a quienes ya poseen los medios necesarios para 
beneficiarse, es una democracia neoliberal, esto es: una forma de organi-
zar el poder político donde una minoría tiene la capacidad de influir en 
las políticas gubernamentales, generando profundas desigualdades en el 
ejercicio de los derechos políticos al desarticular la participación de la 
mayoría y reducir las probabilidades de que su voto incida en la dirección 
de las políticas públicas. 

En el marco de esta dinámica social, la democracia representativa 
puede entenderse como un esfuerzo hegemónico del capital para incorpo-
rar intereses y necesidades de diversos sectores sociales y hacerlos pasar 
como si fueran los intereses generales de toda la sociedad. La democracia 
neoliberal crea entonces una falsa promesa de cambio pues, como habrá 
mostrado Chantal Mouffe (2018), los partidos políticos han llevado a cabo 
un “consenso al centro”, es decir, se han comprometido a respetar las 
políticas neoliberales que profundizan las desigualdades a cambio de no 
echar abajo el status quo y acceder alguna vez al poder. Para la filósofa, 
la falta de alternativas que pongan en el centro de la política al pueblo  
revela que ni siquiera lo que se puede considerar izquierda ha querido 
romper el pacto neoliberal. 

Nancy Fraser ha explicado con elocuencia esta situación al mencionar 
que, para ganarse cierto apoyo social, el neoliberalismo tenía que desha-
cerse de la concepción individualista que lo identificó como un sistema 
que despreciaba las necesidades colectivas. Para contrarrestar esta per-
cepción y ampliar su aceptación, el neoliberalismo adoptó un “carisma” 
social en el que, como lo describe Fraser (2024), se incorporaron ele-
mentos de justicia social, inclusión y hasta ciertas demandas progresistas. 
Para construirse un rostro amigable hacia lo colectivo, el neoliberalis-
mo orquestó una “revolución cultural”, a saber: se alió con los sectores 
emergentes de la economía Apple, Microsoft, Meta que le dieron un aura 
aspiracionista y tomó banderas como las del feminismo y la diversidad 
sexual, entre otros grupos marginados, para apoyar sus reivindicaciones y 
demandas. De esta manera pudo presentarse como una vía no sólo para el 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 163

crecimiento económico, sino también para la movilidad social y la igual-
dad de oportunidades, aunque en la práctica mantuviera sus fundamentos 
centrados en la competencia y la desregulación del mercado favoreciendo 
a quienes ya contaban con recursos suficientes para entrar en esa diná-
mica y reforzando las desigualdades materiales y políticas. A través de 
esta “revolución cultural”, el “neoliberalismo progresista” como Fraser le 
llama, se comprometió con la visibilidad de grupos excluidos, pero no con 
la eliminación de las desigualdades, advirtiendo que esta transformación 
no alteró la esencia del neoliberalismo, sino que le permitió ocultar sus 
efectos nocivos para la democracia y el bien común detrás de un lenguaje 
más atractivo y socialmente aceptable.

Así las cosas, en una democracia neoliberal la participación política 
de la mayoría se ve reducida al ejercicio del voto o la expresión de la 
protesta, pero sin impacto real, pues los estados neoliberales se han com-
prometido a priorizar los intereses de las grandes compañías nacionales y 
transnacionales por encima de los derechos colectivos de los trabajadores. 
La democracia neoliberal es un sistema en que la desigualdad política se 
normaliza y perpetúa mediante mecanismos que benefician a una élite 
privilegiada, limitando la participación de la ciudadanía en la toma de 
decisiones, ya que en los temas donde las decisiones deberían ser tomadas 
por la mayoría, éstas están determinadas por aquellos actores sociales con 
mayor capital económico y social.

En este contexto, los ciudadanos se muestran apáticos en política pues 
entienden que son los grandes capitales quienes tienen verdadera capa-
cidad de influir en las decisiones gubernamentales, por ejemplo, a través 
de los lobbies. Por lo tanto, al despojarlos de su capacidad concreta para 
tomar decisiones sobre asuntos de la vida pública, la democracia neolibe-
ral establece “un tipo de ciudadanía vacía, sin contenido, dada por la pa-
sividad y muy cercana a la figura de la clientela en lo económico, político y 
social” (Tejada, 2006, p. 78). Como resultado de esta dinámica, la demo-
cracia deja de ser vista por los ciudadanos como un sistema para la toma 
de decisiones colectivas o como un espacio de participación en asuntos de 
la vida pública, para convertirse, como lo denominara Joseph Schumpeter 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

164 I.  MONOGRÁFICO164

(1942), en un “caudillaje competitivo”, es decir, un sistema donde los po-
líticos compiten por la mayor cantidad de los votos para alcanzar el poder. 
Pero convertir a la democracia en una competencia mercantil tendrá una 
consecuencia importante: el grupo más interesado y dispuesto a invertir 
mayores recursos suele ser el primero en querer cambiar las políticas en 
su beneficio y a costa de sus competidores ya sean políticos, económicos, 
culturales, etcétera. En este escenario, las campañas electorales y la mis-
ma elección de los gobernantes dejan de ser vistas como un ejercicio de 
deliberación pública para convertirse en estrategias comerciales donde 
los candidatos y partidos presentan “productos” a través de promesas y 
eslóganes llamativos que llevan a las personas (vistas como consumidores) 
a comprender que, en la democracia neoliberal, los intereses particulares 
se convierten en la única referencia válida.

El neoliberalismo al promover la concentración del poder político en 
élites, que colonizan a las instituciones políticas, se convierte en una de 
las condiciones estructurales de la actual crisis de la democracia, al dis-
persar y disolver el poder de la mayoría. La democracia neoliberal en-
tonces implica una profunda aversión hacia la política, una desconfianza 
hacia la deliberación, la toma de decisiones y la acción colectiva ante las 
injusticias. Para impedir la expresión e influencia de la dimensión política 
de la democracia, el modelo neoliberal, como lo señaló Przeworski, creará 
una profunda desigualdad social que pondrá en riesgo la igualdad y la 
libertad política vía la atomización de la sociedad, es decir, ciudadanos 
cada vez más aislados y pasivos en su lucha por su “bienestar”, debilitan-
do así la capacidad de acción política. ¿Qué opciones de acción colectiva 
tenemos en este escenario? Veamos.

3. Democracia Ascendente

En las democracias contemporáneas se ha enquistado una paradoja, a 
saber: el modelo económico que permitió su consolidación y florecimiento, 
ahora se ha convertido en su principal enemigo pues, en su dimensión neo-
liberal, socava los fundamentos políticos de libertad/igualdad al disolver 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 165

la participación colectiva  y fomentar la individualidad. Ello es así porque 
en la democracia neoliberal se tiende a relegar los problemas sociales para 
favorecer el “desarrollo económico” de los individuos, aunque en realidad 
los gobiernos estén beneficiando a los grandes capitales para ampliar su 
poder de decisión y minimizar el de la mayoría. Para “maquillar” estas 
políticas que profundizan las desigualdades, la democracia neoliberal ar-
gumenta que cada persona puede encargarse de su propia seguridad y 
bienestar vendiendo así la idea de la libertad de elección y de superación 
en una sociedad que, sin embargo, no tiene un piso parejo.

En términos democráticos, las directrices neoliberales despolitizan las 
cuestiones de justicia social, en tanto que el Estado no asume un rol activo 
en la redistribución de la riqueza o la nivelación de las desigualdades y, 
por lo tanto, la persona se aleja de la participación en la toma de decisio-
nes colectivas por tener que asumir “libremente” la responsabilidad de 
su bienestar. Pero, como se presentó en el primer apartado de la mano 
de Bobbio, la teoría democrática tiene a la participación como un punto 
clave para la salud democrática, pues a través de ella la población puede 
hacerse escuchar por sus representantes para la satisfacción de sus nece-
sidades y la resolución de sus demandas. En el marco de una democracia 
neoliberal, que nos confina a la sobrevivencia de nuestro espacio privado, 
cómo o dónde encontrar este tipo de participación en una sociedad preca-
rizada. A través de los colectivos de Madres Buscadoras, como ejemplo de 
la idea de democracia ascendente, trataremos de responder esta pregunta.

Para explicar el surgimiento e importancia para la democracia de co-
lectivos como el de las Madres Buscadoras, es necesario comenzar con 
el fenómeno de la desaparición forzada; el delito que se comete, cuando 
un servidor público por sí mismo o a través de un tercero con quien tiene 
algún tipo de acuerdo, convenio o apoyo, o un grupo criminal, privan de la 
libertad a una persona o a un grupo de personas. Como término jurídico y 
político, la desaparición forzada surge a partir de las experiencias latinoa-
mericanas del último tercio del siglo XX  cuando las dictaduras, a través 
del ejército o grupos paraestatales, llevaron a cabo esta práctica como una 
estrategia de eliminación del “enemigo interno”, es decir, grupos oposi-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

166 I.  MONOGRÁFICO166

tores o críticos al gobierno bajo el pretexto de la amenaza “comunista” 
durante la Guerra Fría. 

En el caso mexicano las desapariciones forzadas datan de finales de 
la década de los sesenta del siglo pasado con casos como la represión es-
tudiantil a partir de 1968, el desigual combate a las fuerzas armadas de 
Lucio Cabañas y la desaparición, por parte de agentes de la extinta Direc-
ción Federal de Seguridad, del activista Jesús Piedra Ibarra en 1975. Pero 
la actual crisis de personas desaparecidas comenzó en 2006 con la lla-
mada “guerra contra el narcotráfico” iniciada por el expresidente Felipe 
Calderón. Las acciones de combate por parte del ejército y otras corpora-
ciones armadas del Estado contra diversos carteles comenzaron a afectar 
a la población civil en tanto que ésta se veía atrapada entre ambos fuegos 
y sin ningún tipo de protección. Esta situación comenzó a disparar la cifra 
de desapariciones forzadas por múltiples factores, entre ellos: disputas 
territoriales entre los grupos del crimen organizado, negligencia por parte 
de las fuerzas estatales al momento de realizar los operativos y diferenciar 
entre delincuentes y población civil, complicidad entre fuerzas estatales 
y carteles, pero sobre todo por la negligencia del Estado para realizar la 
búsqueda y ubicación de las personas desaparecidas. Como consecuencia 
de esta guerra, en el año 2022 México tenía a más de 100,000 personas 
oficialmente desaparecidas.

Será entre 2007 y 2009 que nacen los primeros colectivos de personas 
que buscan a sus familiares desaparecidos, al percatarse que las desapa-
riciones se están dando como un fenómeno incluso al margen de la guerra 
entre el ejército y los grupos del crimen organizado. Estos colectivos surgen 
como respuesta  ante la incompetencia  e indiferencia de las instituciones 
encargadas de la búsqueda de las personas desaparecidas, por lo que sus 
actividades consisten en recorrer a pie territorios dentro y fuera de sus esta-
dos de origen, en los que se tiene conocimiento de que los cuerpos suelen ser 
arrojados; y ante eso mantienen  la esperanza de identificarlos y devolverlos 
a sus familiares. Un caso particular para destacar es la organización Madres 
Buscadoras de Sonora A. C., fundada por Cecilia Patricia Flores Armenta 
a partir de la desaparición de su hijo Marco Antonio. Al no existir algún 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 167

colectivo de búsqueda en Sonora, Cecilia decide crearlo para comenzar la 
búsqueda de su hijo e involucrar a otras madres en la misma situación, 
así como para realizar activismo y divulgación del problema. Luego de seis 
años de haberse creado, el colectivo cuenta con cerca de 3 mil madres que 
buscan y apoyan en la localización de los desaparecidos. Con una varilla de 
metal como principal objeto para la búsqueda de los cuerpos, estas madres 
se dividen en grupos pequeños recorriendo a pie grandes distancias dentro 
del estado de Sonora y, a pesar de estas condiciones precarias con las que 
realizan su labor, han logrado encontrar múltiples fosas con restos humanos 
dentro de su estado y zonas aledañas. 

La desaparición de personas no debe ser vista como un efecto colateral 
de una estrategia de “seguridad nacional” por parte del Estado mexicano; 
por el contrario, debe ser tipificada como delito de lesa humanidad por-
que, al tener su origen en acciones del Estado, se considera una “estrate-
gia represiva sistemática [de] intimidación efectiva, en la implementación 
del terror que produce el que no hay cuerpo, que no hay lugar en dónde se 
le pueda ubicar, es ‘un desaparecido’.” (Dutrénit, 2022, p. 183)

Otra categoría que nos puede ayudar a analizar esta problemática y 
dimensionar la importancia de las madres buscadoras para la democracia 
es la de “muerto sin sepulcro” que puede entenderse como una “Violencia 
continuada que sufre un cuerpo después de muerto ante la ausencia de 
cuidados que cualquier ritual funerario prodiga” (Moreno, 2022, p. 537). 
En el contexto actual mexicano de violencia e indiferencia de las autorida-
des por lo colectivo, la categoría de muerto sin sepulcro destaca el hecho 
de que aquella indiferencia infunde entre la población miedo y terror al 
arrebatarles la posibilidad de cuidar a sus muertos al eliminar el carácter 
social de su desaparición o muerte pues, sin un cuerpo al cual darle un ri-
tual de significación y despedida, el objetivo es determinar que hay vidas 
que no merecen ser lloradas, que no merecen ser parte de la sociedad y 
sus rituales… de ahí que sean desaparecidos, depositados en fosas clan-
destinas, que se prohíba su búsqueda o que se amontonen en las morgues 
hasta que no puedan ser identificados. En el marco de la democracia neo-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

168 I.  MONOGRÁFICO168

liberal, empeñada en fragmentar los esfuerzos colectivos y el bien común, 
la búsqueda de personas desaparecidas 

algunas oficiales con distintas estrategias y otras ciudadanas ante la 
desesperación por la inacción, como ocurre en el caso mexicano, es-
tán impregnadas por una significación muy fuerte y lacerante en el 
día a día para los familiares y personas cercanas a la víctima. (Du-
trénit, 2022, p. 185)

Las personas desaparecidas/los muertos sin sepulcro se presentan en-
tonces como expresión de barbarie de una democracia neoliberal que, pri-
mero, diluye las posibilidades de acción colectiva y termina por desaparecer 
a quienes ha categorizado como personas que no merecen un lugar en la 
sociedad ni siquiera en su muerte. Por su parte, los colectivos de madres 
buscadoras lucharán contra aquel sistema intentando “encontrar el cuerpo 
de sus seres queridos para desactivar en ellos los sentidos impuestos por los 
perpetradores” (Moreno, 2022, p. 537). Porque con aquellas acciones de 
búsqueda, pueden hacer que su voz se escuche y dejar de  ser víctimas pasi-
vas ante una agresión para convertirse en agentes activos que participan en 
la búsqueda de la reparación del daño, la localización de sus seres queridos 
y la construcción de instituciones democráticas más justas.

En este sentido, los colectivos de Madres Buscadoras son la puesta en 
práctica de lo que aquí nombramos como democracia ascendente. Frente 
a la indolencia del Estado y de sus representantes, son las personas or-
ganizadas quienes rompen la formalidad de los derechos y las libertades 
para, desde abajo, ponerlos en práctica y utilizarlos como reivindicación 
de sus necesidades y como exigencia de la reparación de una injusticia. 
Estos colectivos constituyen un claro ejemplo organización comunitaria 
que, al coordinar esfuerzos, compartir saberes, recursos y metodologías, 
intervienen políticamente contribuyendo a que sea posible un cambio no 
sólo en su entorno sino en la sociedad en general, además de que sirven 
como ejemplo de organización y acción para otros ciudadanos que tengan 
demandas o problemáticas similares. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

HACIA UNA DEMOCRACIA ASCENDENTE 169

Si la democracia requiere una ciudadanía activa, informada y crítica 
las Madres Buscadoras son uno de nuestros mejores ejemplos para argu-
mentar que se puede romper el ciclo de una democracia neoliberal que 
nos encierra en nuestro “bienestar”. Su caso potencia la dimensión parti-
cipativa de la democracia, pero no lo hace desde arriba, es decir, por las 
vías que los gobiernos imponen, por el contrario, al ser motivadas por una 
problemática que les afecta a ellas y sus familias, con su activismo están 
contribuyendo a la creación de una democracia que se construye desde 
abajo y que busca ascender sus reivindicaciones y exigencias al conjunto 
de la sociedad en pos de resolver una problemática que es pública, es 
decir, algo que nos afecta a todos por igual aunque en diferentes niveles. 

La inacción e indiferencia del Estado nos vuelve a situar en la crisis de 
la democracia representativa, ya sea porque los representantes hacen oídos 
sordos ante los reclamos o, en el marco de la democracia neoliberal, porque 
la indiferencia se convierte en política pública  que deja a las personas a 
merced de diversas fuerzas  e indefensas frente a la violencia estatal o delic-
tiva. Ante una situación así cualquier teoría ideal de la democracia se vuelve 
ingenua, pues no es posible pensar que se cumplirá el ideal de la participa-
ción por parte de personas bien informadas, preocupadas por el bien común 
y organizadas para ejercer sus derechos cuando su principal preocupación 
es la sobrevivencia a la violencia o a la carencia.

En este marco de “necropolítica” donde, siguiendo a Mbembe (2012), 
la vida está subordinada al poder de la muerte a través de contextos de 
marginación, precariedad y exclusión que son inherentes a lo que aquí se 
denomina democracia neoliberal, se presenta como casi imposible la rea-
lización del ideal de ciudadano responsable y activo en política, defensor 
de sus derechos y libertades y con la agencia necesaria para resolver pro-
blemas colectivos. Sin embargo, en un México de violencia generalizada, 
en el que la desaparición forzada y el continuo hallazgo de fosas clandes-
tinas sumergen al país en una grave crisis humanitaria, los colectivos de 
Madres Buscadoras nos dan una lección de democracia ascendente, es 
decir, de una democracia en la que se cumple el ideal de que el poder está 
en el pueblo, pues éste lo ejerce desde abajo a través de la participación 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

170 I.  MONOGRÁFICO170

política en función de sus necesidades, exigencias y reivindicaciones para 
la creación de una sociedad justa.

Referencias

Bobbio, N. (1986). El futuro de la democracia, México, Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Bourdieu, P. (2000). Capital económico, capital cultural y capital social. Bilbao, 
Desclée de Brouw

Bovero, M. (2002). Una gramática de la democracia contra el gobierno de los 
peores, Madrid, Editorial Trotta.

Dutrénit, S. (2022) Desaparición Forzada. En Pereda, C. (Ed.), Diccionario de 
Injusticias, p. 185. México, Siglo XXI Editores-UNAM. 

Fraser, N. (2024). ¡Contrahegemonía Ya! Por un populismo progresista que en-
frente al neoliberalismo. México, Siglo XXI Editores.

Friedman, M. (1962). Capitalismo y libertad, USA, University of Chicago Press.
Harvey, D. (2007). Una breve historia sobre el neoliberalismo, Oxford, Oxford 

University Press,
Hayek, F. (1982) Los principios de un orden liberal. Estudios Públicos, (6), pp. 

179-202.
Hayek, F. (1995). Camino de servidumbre, Madrid, Alianza Editorial.
Keynes, J. (2022). Teoría general del empleo, el interés y el dinero, México, Fondo 

de Cultura Económica.
Mbembe, A., (2012). Necropolítica, una revisión crítica. En H. Chávez Mac Gre-

gor (Coord.), Estética y violencia: necropolítica, militarización y vidas lloradas, 
pp. 131-139. Ciudad de México, MUAC-UNAM.

Moreno, J. (2022) Muerto sin sepulcro, en Pereda, C. (Ed.), Diccionario de Injus-
ticias, p. 537. México, Siglo XXI Editores-UNAM.

Mouffe, C. (2018). Por un populismo de izquierda. Argentina, Siglo Veintiuno 
Editores.

Przeworski, A. (2022). Las crisis de la democracia ¿adónde pueden llevarnos el 
desgaste institucional y la polarización? Argentina, Siglo Veintiuno Editores.

Schumpeter, J. (1942). Capitalismo, socialismo y democracia tomo 2, Barcelona, 
Editorial Orbis.

Taylor, C. (1994). La ética de la autenticidad, Barcelona, Paidós.
Tejada, C. (2006). Liberalismo, neoliberalismo y democracia, México, Universi-

dad Autónoma Metropolitana – Instituto de Investigación de Ciencias Sociales.



II. DOSSIER





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Apuntes sobre la concepción de la historia  
en Kant

Notes on the conception of history in Kant

Clara Martínez Molina*

Universidad Anáhuac México

Resumen

En el ámbito de la experiencia la 
compatibilidad entre virtud y felici-
dad requiere zanjar distintos obstácu
los sociales, como la construcción 
de un orden civil que garantice “de 
manera efectiva” la justicia social; 
para saber qué debemos hacer no es 
necesario apelar a un fin material 
determinado, basta con la ley moral; 
sin embargo, de la aplicación de la 
ley moral surge un fin comunitario, 
que consiste en la construcción de 
naciones, instituciones y leyes justas 
que garanticen la paz y el quiliasmo 
de la historia; la evolución histórico 
espiritual de la humanidad coincide 
con su progreso moral. 

Palabras Clave

ley moral, esperanza de felicidad, 
progreso, paz e historia.

*  Maestra en Filosofía por la UNAM, sus intereses principales son temas que vinculan la ética y la 
religión; especialmente, la filosofía práctica de Kant. 

Abstract

In the realm of experience, the compa-
tibility between virtue and happiness 
requires overcoming various social 
obstacles, such as the construction 
of a civil order that effectively gua-
rantees social justice. To know what 
we should do, it is not necessary to 
appeal to a specific material end; 
the moral law is sufficient. However, 
from the application of the moral 
law, a communal end emerges, which 
consists of the construction of just 
nations, institutions, and laws that 
guarantee peace and the chiliasm of 
history. The historical-spiritual evo-
lution of humanity coincides with its 
moral progress.

Keywords

moral law, hope for happiness, pro-
gress, peace and history.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

174 II. DOSSIER

La historia de la Naturaleza empieza, por consiguiente, con 
bien, pues es la obra de Dios; la historia de la libertad con mal, 

pues es obra del hombre

Immanuel Kant. Filosofía de la Historia

Diversas y profundas cuestiones están implicadas en el tema de la 
violencia, por ejemplo, la constitución del ser humano, el princi-
pio o la configuración de la historia y la construcción de la socie-

dad y de la política; desarrollar cada una de estas vertientes requeriría 
su propio estudio; por esto, únicamente presentamos el esbozo de algunas 
ideas de Kant que pueden resultar interesantes para comprender este hon-
do problema que bien puede significar el peor abismo de la razón. 

	 Para algunos estudiosos, Kant se concentró con mayor determi-
nación en la problemática filosófica de la historia en el contexto de la po-
lémica con Herder;1 como se sabe, Herder fue alumno afecto del filósofo; 
sin embargo, la publicación de: “Idea de una historia universal en clave 
cosmopolita” en 1784, aunada a la edición de la reseña crítica “Recensio-
nes sobre la obra de Herder. Ideas para una Filosofía de la Historia de la 
Humanidad” de 1785, generó entre ellos un desacuerdo irreconciliable, 
con mayor encono por parte de Herder. 

Grosso modo, mientras Kant admite que el ser humano necesita de un 
señor que acote su libertad para evitar que cause daño a sus semejantes; 
para Herder, si el hombre necesitara de un amo, estaríamos frente a un 
animal irracional, ante una bestia. Asimismo, en opinión de Kant la cons-
titución del Estado y de la sociedad ponen fin al salvajismo original, de la 
violencia y la discordia se pasa a un estado pacífico que permite la cons-

1   Este autor (Lapalma, 1980, p. 111-148; vid. p. 116 y ss.) explica que, con anterioridad a la polé-
mica sobre la historia, Herder expresaba desagrado por la Primera Crítica, la consideraba dogmática 
y fruto de la vanidad; pero la probabilidad de que Kant leyera el manuscrito de Herder poco antes 
de la publicación, a través de una copia que le habrían proporcionado los editores Hartknoch y Ha-
mann, hizo pensar que el artículo de Kant (2004) fue editado simultáneamente, sólo para refutar de 
antemano a Herder. Ciertamente, algunos puntos de vista de Herder son desmesurados; por ejemplo, 
sin más, parte de una perspectiva cósmica para ubicar al ser humano en un lugar específico con res-
pecto a otros habitantes de los planetas del sistema solar, y del universo, con quienes compartiríamos 
una meta. A pesar de los comentarios puntuales que Kant presenta en este texto, se dirige a Herder 
con absoluto respeto y cortesía. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 175

trucción de relaciones humanas cordiales; mientras que para Herder, el 
estado originario del ser humano es la bondad y los vínculos sociales son 
naturales; asimismo, para Kant la guerra, cuya raíz consustancial es la in-
sociable sociabilidad, apremia a la humanidad a progresar; Herder sostiene 
que el estado nato del ser humano es la paz (Lapalma, 1980, p. 117)

Sin embargo, más allá de las diferencias de pensamiento entre Kant y 
Herder, los filósofos han examinado distintos modelos históricos de metas 
finales; en efecto, Platón (2005, libro VIII, 543a-569c) inaugura una tra-
dición que tendrá hondas repercusiones al trazar una secuencia histórica 
que inicia en la edad de oro, en la que la vida fue buena y sencilla, luego, 
la fase de decadencia en la que la humanidad sufre perversión y deterioro; 
posteriormente, sobrevendría la República ideal, que emularía la bondad 
del mundo inteligible. 

Aunque desde Platón hasta Marx podemos encontrar distintas modali-
dades de interpretar el principio, la dirección y el final de la historia, única-
mente existen dos formas esenciales de comprender el comienzo: como un 
estado de violencia y caos, producto de la primigenia agresividad humana, o 
como un estado de convivencia pacífica, consecuencia de la bondad natural 
del ser humano. Lo mismo ocurre con la fase final, podría llegarse a la cons-
trucción de un Estado autosuficiente, que llegue al culmen de su perfección, 
que, por esto mismo, no requiera de cambios ulteriores; la segunda opción 
es la construcción artificiosa de un Estado que mediante ensayo y error 
avance paulatinamente hacia la mejor convivencia. 

Ahora bien, en nuestra opinión, la tercera pregunta del Canon de 
la razón pura, aunada a la solución de la tercera antinomia de la razón 
práctica,2 hizo brotar dificultades complejas que ya anunciaban la unión 

2   La existencia basada en la virtud es honrosa y excelsa; sin embargo, ser virtuoso no implica ser 
feliz; así como la felicidad no conduce ineludiblemente a la virtud; dichos términos carecen de 
identidad lógica; desde la antigüedad la relación proporcional entre virtud y felicidad constituye 
un problema esencial, tanto de la tradición judeo-cristiana, como filosófica; de ningún modo Kant 
podía soslayar este hondo problema situado en la raíz de la reflexión ética y religiosa; por esto, su 
objetivo central en la Dialéctica de la razón pura es responder cómo puede ser prácticamente posible 
la unión de la moralidad (sistema necesario de todos los fines) con la felicidad (sistema de fines 
contingentes); es decir, la realización en el mundo del bien supremo; el proyecto íntegro de Kant 
comprende la parte deontológica, formalista y universalista; o fundamentación de la moral; y la 
solución del bien supremo; seguida necesariamente de la teoría de los postulados. Efectivamente, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

176 II. DOSSIER

necesaria entre ética e historia; es decir, aunque Kant no fue ajeno a 
influencias ni a las ideas de su tiempo, también es cierto que su sistema 
siguió un rumbo particular y progresivo.

Para el filósofo es indudable que ética e historia se complementan; 
desde que nacemos pertenecemos a una comunidad, existimos integra-
dos en un cuerpo social; además, nuestra condición humana, capacidades 
y vínculos sólo pueden realizarse en sociedad; pero también es donde 
estamos expuestos a los mayores peligros y sufrimientos; asimismo, las 
sociedades y los Estados son deficientes al momento de proveernos de lo 
necesario para vivir seguros y felices; por esto, en el ámbito de la expe-
riencia la compatibilidad entre virtud y felicidad requiere zanjar distintos 
obstáculos sociales; por ejemplo, en una comunidad donde no exista un 
orden civil que garantice “de manera efectiva” la justicia social, es su-
mamente probable que las personas virtuosas sean inmoladas; virtud y 
felicidad pueden coexistir en el mundo sólo mediante un orden civil justo, 
en donde las personas estén protegidas por las leyes e instituciones. 

Asimismo, las acciones que se ajustan a la moralidad o a la legalidad 
se vuelven predecibles, por tanto, la persona cuyo comportamiento respete 

para Kant la moralidad y la felicidad tienen que formar un único sistema porque la felicidad debe 
ser distribuida en proporción a la moralidad; el deber surge por la valoración absoluta de un fin en 
sí; dado a priori, que determina la voluntad; este fin es el ser racional en sí mismo; objeto de respeto, 
aunado a su plena realización (que consiste en que todo ser racional alcance la felicidad proporcio-
nal a su honradez); de lo contrario, actuar moralmente y albergar esperanza designarían conductas 
irracionales. Kant reconoce que la búsqueda de felicidad constituye un impulso natural, pero, en la 
acción correcta o justa; por esto, en su opinión, saciar el deseo permanente de felicidad sólo requiere 
sagacidad: “destreza en el uso de los medios respecto al fin universal de los hombres”; así, la felici-
dad no puede proporcionar regla a priori alguna para discernir problemas morales; sólo, la relación 
formal entre la facultad de desear y la representación personal de la felicidad, provee de una norma 
adecuada para disfrutar de ella; un autor contemporáneo resume esta idea: “Si hago algo para ser 
feliz, no puedo saber si realmente estoy haciendo lo que debo, y si sólo hago lo que me garantiza la 
felicidad, corro el peligro de hacer muchas cosas que no debiera”. Así pues, como la felicidad no es 
absolutamente buena en todos los casos y su contenido se encuentra empíricamente condicionado; 
tiene que sujetarse a la ley moral; en este sentido, la felicidad es la satisfacción de nuestros propios 
fines y la virtud la manera de ordenar las máximas que los determinan; la felicidad no constituye el 
fundamento de la virtud, pero, una disposición virtuosa sí es causa eficiente de la felicidad; o por lo 
menos, tiene que serlo. 

Cfr.: Immanuel Kant, Crítica de la razón pura; De la dialéctica de la razón pura en la determi-
nación del concepto del bien supremo, 195,200, 203, [113]; Lecciones de ética, pp.41-42; 55 y 77; y 
Bowman, C. (2003).. vol. 28, pp. 45-63.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 177

la ley se convierte en “presa fácil de sus congéneres”; aún más, como la 
virtud exige confianza y apertura al prójimo, se acentúan la vulnerabi-
lidad e indefensión, quedando a merced de las intenciones de los otros. 

Por otro lado, Kant (2001 [1793]) explica que para responder qué de-
bemos hacer no es necesario apelar a un fin material determinado, basta 
con la ley moral, o condición formal del uso de la libertad; sin embargo, 
de la aplicación de la ley moral sí surge un fin, porque: “a la razón no le es 
indiferente el resultado de nuestro obrar bien, ni hacia dónde podríamos 
enfocar todos nuestros esfuerzos” (p. 23).3 

Desde una perspectiva ontológica, mientras conservemos la existencia, 
el albedrío añade al pensamiento de la acción en curso alguna meta o 
proyecto determinado para orientarse y abrirse al futuro; es la pregunta 
por el sentido, hacia dónde y para qué trabajar. 

Esto corresponde con la libertad que, en su aspecto interno, tiene como 
objetivo el móvil de las acciones del agente; en el externo, la coincidencia 
de la acción con la ley; pero, también es movimiento a la totalidad, anhelo 
de completud, que se realizará por el esfuerzo conjunto y persistente de 
la humanidad. Desde la visión de Kant, el cumplimiento de la ley moral 
producirá felicidad en el mundo, porque la consumación del bien supremo 
tiene la primacía, en tanto orden irrestricto de la razón pura práctica, de 

la razón íntegra, en la subordinación de todas sus facultades;4 así, en el 
primer fundamento determinante de su quehacer tiene un interés práctico 
que consiste en la determinación de la voluntad libre y en el fin último de 
la existencia o bien supremo. 

La fundamentación del deber moral se consuma con la realización del 
bien supremo, en el principio teleológico o fin final (Endzweck), que orien-
tará la esperanza de felicidad individual e histórica; por esto, algunos 
pensadores se refieren a la realización del bien supremo como “imperativo 
categórico material” (Vilar, 1989, pp. 117-133); diversos pasajes confir-
man el punto de vista de Kant al respecto; por ahora, a manera de intro-
ducción, deseamos citar el célebre § 87 de su Crítica del Juicio (2013):

3   Cfr.: Prólogo a la primera edición, 1793.
4   CRPR. Del primado de la razón práctica en su enlace con la especulativa. 215 216, [120].



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

178 II. DOSSIER

La ley moral, como condición formal de la razón en el uso de nues-
tra libertad, nos obliga por sí sola, sin depender de fin alguno como 
condición material; pero, sin embargo, nos determina también, y ello 
a priori, un fin final que nos obliga a perseguir, y ese fin final es en 
el mundo el más alto bien posible mediante libertad. La condición 
subjetiva bajo la cual el hombre (y, según todos nuestros conceptos, 
también todo ser racional finito) se puede poner un fin final bajo las 
anteriores leyes es la felicidad. 

Por consiguiente, el bien más alto posible en el mundo, y, en 
cuanto está en nosotros, el bien físico que hay que perseguir como 
fin final es la felicidad, bajo la condición subjetiva de la concordancia 
del hombre con la ley de la moralidad, como lo que le hace digno de 
ser feliz.

La realización del bien supremo establece el imperativo de la felicidad; 
pero, el supremo bien moral no se cumple únicamente por el esfuerzo in-
dividual, requiere del trabajo de una larga serie de generaciones; por esto, 
Kant (2006 [1784], pp. 39-41) afirma que los seres racionales tienen el fin 
comunitario de promover el bien supremo en el mundo, de conformar un 
todo en orden al mismo fin; esto no se circunscribe a un reino invisible, 
se refiere a la construcción de naciones, instituciones y leyes justas que 
personifiquen el bien supremo, garanticen la paz y el quiliasmo de la his-
toria; el sentido último de la moralidad se vincula necesariamente con el 
propósito que otorga sentido a la existencia individual y colectiva: 

[…] un albedrío que no añade en el pensamiento a la acción en pro-
yecto algún objeto determinado objetiva o subjetivamente (el objeto 
que él tiene o debiera tener), un albedrío que sabe cómo pero no ha-
cia dónde tiene que obrar, no puede bastarse. Así, para la Moral, en 
orden a obrar bien, no es necesario ningún fin; la ley, que contiene la 
condición formal del uso de la libertad en general, le es bastante. De 
la Moral, sin embargo, resulta un fin; pues a la Razón no puede serle 
indiferente de qué modo cabe responder a la cuestión de qué saldrá  
 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 179

de este nuestro obrar bien, y hacia qué ―incluso si es algo que no 
está plenamente en nuestro poder― podríamos dirigir nuestro hacer 
y dejar para al menos concordar con ello. (Kant, 2001, [1793])5

El bien supremo provee de un fin final objetivo a la voluntad, no es in-
determinada o vacía porque ordena instaurar el Reino de Dios en la tierra; 
en este sentido, la historia es una interacción de libertades que tienen el 
deber de construir esa totalidad cosmopolita en el mundo. La evolución 
histórico espiritual de la humanidad coincide con su progreso moral, con 
la mejor comprensión y aplicación de la libertad; por lo anterior, la proble-
mática ética hace necesaria la integración del sistema histórico, político y 
jurídico; justamente, en la siguiente reflexión Kant sintetiza el contenido 
de su filosofía de la historia:

El hombre alcanza realmente su destino natural, o sea, el despliegue 
de sus talentos, por la coerción social. Hemos de esperar que alcance 
también todo su destino moral por medio de la coerción moral. Pues 
todos los gérmenes de lo moralmente bueno, cuando se desarrollan, 
sofocan los gérmenes físicos del mal. Mediante la coerción social se 
despliegan todos los gérmenes sin discriminación. Este es el destino 
de la humanidad, pero no del individuo, sino de la totalidad. Aquí 
tienen que darse siempre las diferencias del orden, pero también el 
máximum de la suma. 

El reino de Dios sobre la tierra: este es el último destino del hom-
bre. Desea: que venga tu reino. Cristo lo ha invocado; y no ha sido 
entendido; pero el reino de los curas no erige en nosotros el Reino de 
Dios (Kant, 2015, XV 2, 608-609, nr. 1396.)

Así pues, los fines históricos se determinarán según el destino natural 
del ser humano, que consiste en un progreso permanente y terrenal, has-

5   Cfr. Prólogo a la primera edición, 1793, p. 23.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

180 II. DOSSIER

ta el establecimiento de una sociedad mejor, libre y justa (jurídicamente 
ordenada). 

Ahora bien, la pregunta obligada es: ¿cómo enhebrar el hilo para asig-
narle un sentido a la historia? 

En primer lugar, para Kant (2006 [1784]) las acciones humanas volun-
tarias pueden explicarse tal como los fenómenos naturales, porque ambos 
están determinados por leyes mecánicas universales; suponiendo esta si-
metría, la historia puede narrar esas manifestaciones humanas y hacerlas 
comprensibles, mostrar su curso regular, la dirección uniforme de la es-
pecie humana; en este sentido, la historia será el “escenario de la libertad 
humana en grande en el que podemos descubrir un curso regular, a pesar 
de que las causas inteligibles de lo que ocurre puedan yacer profundamen-
te ocultas” (p. 33 y ss); así como los ríos siguen un cauce natural, el “juego 
de la libertad sigue un curso regular”, un proceso ininterrumpido. 

Pero, como todo lo que remite al ser humano es cambiante y transi-
torio Kant se refiere a la esperanza de descubrir en la historia un curso 
regular; a partir de ahora, la esperanza constituye un fundamento que 
otorga sentido a la historia, pues: “cuanto se presenta como enmarañado 
e irregular ante los ojos de los sujetos individuales pudiera ser interpreta-
do al nivel de la especie como una evolución progresiva y continua, aun-
que lenta, de sus disposiciones originales” (2006 [1784], p. 34). Puestas 
en perspectiva, las acciones humanas constituyen una serie amplia en la 
que se observa orden, regularidad y progreso continuo; como ejemplo, 
“los matrimonios, nacimientos y defunciones” considerados particular-
mente, como acciones voluntarias libres, especialmente los matrimonios, 
parecen no estar sometidos a ninguna ley que permita calcular su canti-
dad total; del mismo modo, en estos fenómenos operan aspectos irregu-
lares e impredecibles; pero, tomados como acciones de toda la especie, 
como series enteras, tal como son consignados en los registros anuales, 
parecen responder a necesidades estadísticas, que se producen conforme 
a leyes de la naturaleza, “como series uniformes ininterrumpidas”; como 
si la relación entre la voluntad humana y la facticidad de sus efectos 
estuviese mediada por la operación de un plan natural, de tal modo que: 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 181

“la relación estadística sería la instancia de subsunción de la libertad al 
plan de la naturaleza” (Rojas, 2008, p. 104, nota 191).

Kant (2006 [1784]), añade:

Poco imaginan los hombres (en tanto que individuos e incluso como 
pueblos) que, al perseguir cada cual su propia intención según su pa-
recer y a menudo en contra de los otros, siguen sin advertirlo —como 
un hilo conductor— la intención de la Naturaleza, que les es desco-
nocida, y trabajar en pro de la misma, siendo así que, de conocerla, 
les importaría bien poco. (p. 34)

Aunque, “separadamente” cada individuo persiga sus propios afanes 
particulares, distintos y opuestos, como especie sigue el plan de la Natu-
raleza, incluso, inconscientemente, sin proponérselo.

De igual manera, lo que hace difícil concebir una historia con sentido, 
adecuada a un plan, es que nuestro comportamiento difiere del resto de 
los animales gregarios, como hormigas, abejas, etc., no es plenamente 
racional, pero tampoco, puramente instintivo: 

Dado que los hombres no se comportan en sus aspiraciones de un 
modo meramente instintivo —como animales— ni tampoco como ciuda-
danos racionales del mundo, según un plan globalmente concertado, no 
parece que sea posible una historia de la Humanidad conforme a un plan 
(como lo sería, por ejemplo, la de las abejas o la de los castores). Al filó-
sofo no le queda otro recurso —puesto que no puede presuponer en los 
hombres y en su actuación global ningún propósito racional propio— que 
intentar descubrir en este absurdo decurso de las cosas humanas una 
intención de la Naturaleza, a partir de la cual sea posible una historia 
de criaturas tales que, sin conducirse con arreglo a un plan propio, sí lo 
hagan conforme a un determinado plan de la Naturaleza. Vamos a ver si 
logramos encontrar un hilo conductor para diseñar una historia semejante, 
dejando en manos de la Naturaleza el engendrar al hombre que habrá de 
componerla más tarde sobre esa base; de la misma manera que produjo un 
Kepler, el cual sometió de forma inesperada las formas excéntricas de los 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

182 II. DOSSIER

planetas a leyes determinadas y, posteriormente, a un Newton que explicó 
esas leyes mediante una causa universal de la naturaleza (Kant, 2006 
[1784], pp. 35-37).

Así, como es imposible presuponer en los seres humanos y en sus ac-
ciones un propósito racional circunscrito, el único recurso viable para el 
filósofo que quiere comprender “ese absurdo decurso de las cosas huma-
nas”, la historia, es: “intentar descubrir una intención de la Naturaleza” 
(Kant, 2006 [1784]), p. 36), un plan de la Naturaleza que conduzca a la 
humanidad como especie.

Efectivamente, para trazar una historia con sentido se requiere un 
hilo conductor, y Kant lo encuentra en la doctrina teleológica de la Na-
turaleza, en el principio de finalidad, que se opone al azar; pues, si ob-
servamos externa e internamente la estructura de los animales, incluso 
de las plantas, comprendemos que cada elemento constitutivo, cada ca-
racterística, desempeña una función específica: “Todas las disposiciones 
naturales de una criatura están destinadas a desarrollarse alguna vez 
completamente y con arreglo a un fin” (Kant, 2006 [1784], p. 37); no 
existen órganos inútiles, ni características gratuitas, de hecho, los rasgos 
innecesarios tienden a desaparecer; Kant (2006 [1784]) hace ver que de 
renunciar a este principio: “ya no tendríamos una Naturaleza que actúa 
conforme a leyes, sino una Naturaleza que no conduce a nada, viniendo 
entonces a ocupar un desazonante casualidad el puesto del hilo conductor 
de la razón” (p. 37). 

En este sentido, un órgano inútil o una disposición que no realice su 
función representa una contradicción; así, el principio teleológico cons-
tituye la primera aplicación de la razón a la naturaleza, que proporciona 
múltiples ejemplos de la finalidad en los seres vivos y permite compren-
derla como algo ordenado y regular, no arbitrario; esto supone la posibili-
dad de una acción según causas finales, no mecánicas. 

Por lo que respecta al ser humano: “todas sus disposiciones naturales 
que tienden al uso de su razón sólo deben desarrollarse por completo en 
la especie, mas no en el individuo” (Kant, 2006 [1784], p. 38),  la ca-
racterística esencial que ha hecho posible la permanencia de la especie 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 183

humana es la razón que, para perfeccionarse, requiere mundología: “tan-
teos, entrenamiento e instrucción”; sin embargo, antes de lograr un esta-
do óptimo y pleno del uso de la razón, nos sorprende la muerte, cortando 
de tajo todos nuestros planes y aspiraciones; de aquí que sea necesario 
“una serie interminable de generaciones” (Kant, 2006 [1784], p. 38) que, 
mediante su arduo esfuerzo, producirán el desarrollo y mejoramiento de 
nuestra especie, hasta el grado en que se cumpla la intención de la Na-
turaleza; si esto no se realizara, las disposiciones naturales con las que 
hemos sido provistos carecerían de sentido; incluso, todos nuestros pro-
pios principios prácticos, junto con el de la sabiduría de la Naturaleza, 
serían absurdos:

 […] la mayor parte de las disposiciones naturales tendrían que ser 
consideradas como superfluas y carentes de finalidad alguna; algo 
suprimiría todos los principios prácticos y haría sospechosa a la Na-
turaleza —cuya sabiduría tiene que servir como principio en el enjui-
ciamiento de cualquier otra instancia— de estar practicando un juego 
pueril sólo en lo que atañe al hombre”. (2006 [1784]), pp. 38-39)

En el ser humano la acción teleológica se hace evidente en la medida 
que es capaz de actuar racionalmente por la representación de fines; así, 
al proveerle de razón, la Naturaleza más que interesarse en su comodi-
dad, antepuso su autoestimación racional, de forma que “se vaya abriendo 
camino para hacerse digno, por medio de su comportamiento, de la vida 
y del bienestar” (Kant, 2006 [1784]), p. 40); por consiguiente, toda la 
felicidad posible será trabajo y mérito suyo; la naturaleza le otorgó al ser 
humano razón para subsistir, hasta los obstáculos que enfrentó lo llevaron 
a fortalecerla.

Ahora bien, mientras la tendencia natural instintiva se expresa de for-
ma plena en cada individuo, la razón alcanzará su desarrollo pleno en 
la especie; desde esta perspectiva natural, el individuo tiene un destino 
temporal, mientras que el destino colectivo de la especie, “el relevo gene-
racional”, es perenne; la especie es inmortal y “debe conseguir a pesar de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

184 II. DOSSIER

todo consumar el desarrollo de sus disposiciones” (2006 [1784]), p. 41), 
de las facultades regidas por la razón; por todo esto, se puede decir que 
en la historia la naturaleza se une a la libertad mediante la razón. En su 
último libro Kant reitera:

Antes que nada hay que observar que en todos los demás animales 
abandonados a sí mismos consigue cada individuo realizar su des-
tino entero, mas entre los hombres acaso el género: de suerte que 
la especie humana sólo por medio de un progresar en una serie de 
innumerables generaciones puede elevarse hasta la consecución de 
su destino; progresar en que el fin seguirá siendo siempre algo en 
perspectiva, mientras que la tendencia a este fin último, aunque pue-
da ser frecuentemente estorbada, no podrá volverse nunca totalmente 
retrógrada.6

En otra reflexión también podemos leer:

Cabe considerar como el fin de la Naturaleza que cada criatura alcan-
ce su destino desarrollando todas las disposiciones de su naturaleza y, 
ciertamente, no sólo la species, sino también cada individuum cumpla 
finalmente con su pleno destino. Entre los animales esto es logrado 
por cada individuo sin mediación alguna, más entre los hombres sólo 
lo alcanza la especie a través de una larga serie de generaciones y, a 
la postre, cada individuo por medio de éstas. 

¿En qué consiste este destino? 1) En el desarrollo de todas las 
disposiciones naturales como una criatura racional gracias al cultivo 
de sus talentos. 2) En ser libre no solamente ante sí, sino en la so-
ciedad gracias a la más perfecta disciplina de su libertad mediante 
leyes. 3) En ser feliz en tanto que él mismo sea el artífice de dicha/ 
felicidad y ésta se base en principios acordes con lo universalmente 
mejor. (Kant, 1991, p. 118) 

6  Cfr.: Kant, Antropología en sentido pragmático, “La característica antropológica: El carácter de la 
especie”, [324], p. 237.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 185

En suma, la naturaleza completa puede pensarse como “sistema de 
fines”, posible por la existencia de un fin final que subordinaría la tota-
lidad, pero, como dentro de la naturaleza todo está condicionado, ese fin 
final tendrá que buscarse fuera, en algo incondicionado; como en el im-
perativo moral, que ordena realizar algo a pesar de los condicionamientos 
empíricos; y, tal como explica el filósofo Juan Cruz, las acciones son histó-
ricas, “no cuando están sometidas horizontalmente al poder determinante 
del mecanismo causal, sino cuando se relacionan verticalmente a un ori-
gen ideal y aparecen como fin realizado conforme a una idea de la razón” 
(Cruz, 1985, pp. 197-261)7; así pues, la consideración teleológica de la 
naturaleza, no determinada completamente por leyes causales-mecánicas, 
sino por fines, además de proporcionar un hilo conductor que asigna un 
sentido a las acciones libres, para que la historia no sea un compendio 
inconexo de maldad y locura, permite unificar el mundo empírico y el 
inteligible. 

Aunado a esto, Kant presenta un postulado práctico fundamental, el 
decurso asintótico de la historia, que la prescribe como camino infinito, 
hacia un destino inalcanzable, porque es “un incesante despliegue de las 
disposiciones naturales que se encuentran orientadas a un mejor uso de 
la razón” (Rodríguez, 1991, p. 25) y de la libertad; cuando la humani-
dad se esfuerza y persevera para aproximarse a dicho horizonte utópico, 
progresa; pero, este desarrollo nunca se verá consumado; en este sentido, 
estamos frente a una “meta ucrónica” (Rodríguez, 1991, p. 25). 

Comprender la historia de la humanidad de conformidad con un fin no 
es ficción, sino una forma de pensar aquello que todavía no se alcanza, 
que falta por mejorar. Trabajar por el bien, la justicia, la paz, etc., cons-
tituye un deber, a pesar de que su perfecta realización en el mundo no 
sea inmediatamente posible; lo significativo es que, durante este proceso 
infinito, la humanidad va mejorándose a sí misma y su entorno social; por 
esto, Kant se refiere a una conformación paulatina del “reino de Dios en la 
tierra” o “Destino final del ser humano”, que sólo podrá ser alcanzado por 

7   Cfr.: b) El régimen finalista de todas las disposiciones naturales, p. 228.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

186 II. DOSSIER

la humanidad en su conjunto; parte de la satisfacción estará en recorrer 
el camino, en progresar hacia la meta, en ir transformando positivamente el 
mundo, como legado para quienes están por venir; tener presente la meta 
otorgará orientación y fuerza, pero no fecha de llegada, pues siempre surge 
algo que demora y obliga a abrir un nuevo camino. 

Ahora bien, el medio que utiliza la Naturaleza para garantizar el de-
sarrollo de nuestras capacidades es el antagonismo, o insociable sociabili-
dad (Kant, I. (2006 [1784]. Cuarto principio, p. 43-44).  

 tal concepto hace referencia a la inclinación esencial que poseemos 
de vivir en sociedad, pero, inseparable de la hostilidad subyacente que 
produce el deseo natural de individualización, de satisfacer las necesida-
des propias e intereses egoístas, de vivir según las propias reglas, de hacer 
lo que uno quiera, sin que nos importen las necesidades, ni los derechos 
ajenos. Kant (2006 [1784]), explica: 

esta resistencia es aquello que despierta todas las fuerzas del hom-
bre y le hace vencer su inclinación a la pereza, impulsándole por 
medio de la ambición, el afán de dominio o codicia, a procurarse 
una posición entre sus congéneres, a los que no puede soportar, pero 
de los que tampoco es capaz de prescindir. Así se dan los auténticos 
primeros pasos desde la barbarie hacia la cultura […] de este modo 
van desarrollándose poco a poco todos los talentos, así van formándo-
se el gusto e incluso, mediante una continua ilustración, comienza a 
constituirse una manera de pensar que, andando en el tiempo, puede 
transformar la tosca disposición natural hacia el discernimiento ético 
en principios prácticos determinados y, finalmente, transformar un 
consenso social urgido patológicamente en un ámbito moral. (p. 44) 

La comunidad hunde su raíz en la sociabilidad, que contribuye a la for-
mación del Estado; la insociabilidad expresa el arraigo natural a la indivi-
dualidad, egoísta e interesada, del ser humano, su afán de poder y posesión. 
A pesar de los conflictos que esto genera, también hace que las disposicio-
nes humanas despierten y se transformen positivamente, moralmente. Por 
la oposición de estas dos tendencias se supera el conformismo y una vida 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 187

impersonal; es tan grande el provecho que produce la insociabilidad para el 
progreso de la especie que la naturaleza mantiene la discordia y la eterna 
insatisfacción como medios para trabajar, esforzarse y superar la inercia.

Para Kant (1991), esto revela “la organización de un sabio creador”, no 
la mano malintencionada y tosca de un “genio maligno”; así, la Naturaleza 
injertó en nosotros disposiciones naturales orientadas a un mejor uso de 
la razón y también dispuso los “mecanismos” adecuados para desarrollar 
dichas capacidades; en el plano social el antagonismo permitió forjar la 
cultura, la moralidad y el orden social; en el ámbito interestatal, “una pro-
gresiva organización de los ciudadanos de la Tierra como un sistema unido 
de manera cosmopolita” (“La característica antropológica: El carácter de 
la especie”, [333], p. 248).8

Asimismo, en el origen quedaron fijas las disposiciones humanas, pero 
en la historia se desarrollarán plenamente, estas capacidades son: la dis-
posición a la animalidad (Kant, 2001, [1793]. pp. 43-46) o egoísmo físico, 
la tendencia personal y de la especie a la conservación que se despliega 
naturalmente, como ser viviente, sin intervención de la razón, expresa el 
arraigo de la voluntad en la individualidad; de esta misma disposición 
surge el impulso de propagar la especie y la necesidad de formar comu-
nidad, de vivir en sociedad; también, la destreza de relacionarse con las 
cosas y con los seres vivientes; es decir, la técnica,9 que le permitió crear 
instrumentos, una de las causas por las que se volvió fuerte. 

La segunda disposición, a la humanidad o egoísmo comparativo, con-
siste en la tendencia permanente de vivir bien y feliz; aquí se activa el 
antagonismo, pues el ser humano comienza a compararse con sus congé-
neres, está pendiente de si tienen más o viven mejor que él; no quiere ser 
inferior, que tengan una buena opinión de él, aunque siempre desea sobre-
pasarlos; la razón pragmática le ayuda a gestionar lo necesario, aprende a 
ejercer la prudencia, la sagacidad, a disimular sus verdaderas intenciones, 

8   Immanuel Kant, Antropología en sentido pragmático, 
9   Cfr.: Immanuel Kant, Antropología en sentido pragmático, “La característica antropológica: El 
carácter de la especie”, [323]-[324], p. 235-237. Kant argumenta que la caracterización del hombre 
como un animal racional se funda en la simple forma y organización de sus manos, de sus dedos, de 
su estructura, con su delicado tacto. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

188 II. DOSSIER

etc.; de este modo, la sociedad se vuelve factor de civilización, porque 
tiene que entablar relaciones “cordiales” para lograr sus “fines egoístas”; 
así, expresa su doble naturaleza, como ser viviente y ser racional.  

La disposición a la moralidad es la facultad de actuar motivado por el 
respeto a la ley moral; en consecuencia, deja de ser un individuo y se vuel-
ve persona; esta disposición no se basa en la naturaleza sino en la libertad, 
en la independencia de las inclinaciones sensibles; con esto acontece la 
superación del egoísmo individual y la consideración del resto como fines 
en sí, no sólo como medios para la propia felicidad; aquí, es considerado 
como ser racional susceptible de adquirir personalidad, su raíz es “la ra-
zón incondicionalmente legisladora” (Kant, 2001, [1793]. p. 45)

Estas disposiciones atribuidas a la especie son originarias y tienden al 
bien (Kant, 2001, [1793]. p. 46), únicamente producen vicios cuando se 
utilizan de forma opuesta a su fin natural, si ocurren desviaciones en los 
fines de la naturaleza: gula, lujuria, salvajismo, envidia, celos, rivalidad, 
ingratitud, alegría del mal ajeno, etc.; sin embargo, siempre tenemos la 
posibilidad de educarnos para integrar las disposiciones de forma adecua-
da; el ser humano es “susceptible y menesteroso de educación”, tanto en el 
sentido de la instrucción como de disciplina10, esto concuerda con “la clase 
a la que pertenece en el sistema de la naturaleza”11; es decir, con la capa-
cidad de forjarse un carácter, de “perfeccionarse de acuerdo con los fines 
que él mismo se señala”.12 En este sentido, la razón marca una diferencia 
en lo humano, entre el hombre considerado en su facticidad azarosa y el 
ideal de humanidad al que aspira. 

Ahora bien, en el quinto principio de su historia Kant (2006 [1784]) 
señala el problema más grande al que se enfrenta la humanidad:

10   Kant, Antropología en sentido pragmático, p. 237.
11  Cfr.: Kant, Antropología en sentido pragmático,  [322], p. 235.
12  Cfr.: Kant, Antropología en sentido pragmático,  [322], p. 235; iniciando el párrafo se puede 
leer: “[…] para asignarle al hombre la clase a que pertenece en el sistema de la naturaleza viva y 
caracterizarle así, otra cosa sino decir que tiene un carácter que él mismo se crea, al ser capaz de 
perfeccionarse de acuerdo con los fines que él mismo se señala; gracias a lo cual, y como animal 
dotado de la facultad de la razón (animal rationabile), puede hacer de sí un animal racional (animal 
rationale); y esto le lleva, primero, a conservar su propia persona y su especie; segundo a ejercitarla, 
instruirla y educarla […]”. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 189

el mayor problema para la especie humana es la instauración de una 
sociedad civil en la que se dé la mayor libertad […] junto a la más 
escrupulosa determinación y protección de los límites de esa libertad 
[…], una constitución civil perfectamente justa, tiene que ser la tarea 
más alta de la Naturaleza para con la especie humana, ya que la 
Naturaleza sólo puede conseguir el resto de sus designios para con 
nuestra especie proporcionando una solución a dicha tarea y ejecu-
tándola. (p. 45)

Efectivamente, la libertad sin ley lleva a la destrucción, de manera 
que, mediante una constitución civil justa, el Estado puede administrarla 
y regularla, garantizando las condiciones necesarias para que la naturale-
za humana se desarrolle adecuadamente. 

Sin embargo, de esto, se deriva otro problema espinoso, en palabras de 
Kant (2006 [1784]) “el más difícil y el que más tardíamente será resuelto”: 

el hombre es un animal, […] su egoísta inclinación animal le induce 
a exceptuarse a sí mismo a la menor ocasión. Precisa por tanto de un 
señor que quebrante su propia voluntad y le obligue a obedecer a una 
voluntad universalmente válida, de modo que cada cual pueda ser 
libre. Mas, ¿de dónde toma este señor? De ninguna otra parte que no 
sea de la especie humana. Pero asimismo éste será un animal que a 
su vez necesita un señor. (p. 47)

En efecto, el jefe de la justicia pública debe ser justo, y tomando en 
cuenta que procedemos de una “madera retorcida”, “no puede tallarse 
nada enteramente recto” (p. 48); asimismo, el soberano requerirá “con-
ceptos precisos”, “gran experiencia” y “buena voluntad”; por estos moti-
vos, sólo podemos aproximarnos a esta idea; quizá algún día se logrará, 
“tras muchos intentos fallidos.” (p. 49).

Del mismo modo, otro problema complejo que se vincula con el esta-
blecimiento de una constitución civil perfecta, se refiere a la “reglamenta-
ción de las relaciones entre estados”, pues la misma belicosidad que existe 
entre particulares, acontece entre Estados; los mismos daños y perjuicios 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

190 II. DOSSIER

que obligan a los individuos a asociarse en un estado civil, forzarán a es-
tablecer “una confederación de pueblos, dentro de la cual aun el Estado 
más pequeño pudiera contar con que su seguridad, como su derecho, no 
dependieran de su propio poderío o del propio dictamen jurídico, sino úni-
camente de esa confederación de pueblos (Foedus Amphictyonum), de un 
poder unificado y de la decisión conforme a leyes de la voluntad común.” 
(pp. 49-50) Kant va más lejos y argumenta:

toda guerra supondría un intento en la intención de la Naturaleza 
de promover nuevas relaciones entre los Estados y, mediante la des-
trucción o cuando menos desmembración de todos ellos, configurar 
nuevos cuerpos políticos, los cuales, al no poder subsistir tampoco 
en sí mismos o junto a otros, tienen que padecer nuevas revolucio-
nes análogas a las anteriores; hasta que finalmente (gracias en parte 
a la óptima organización de la constitución civil interna y en parte 
también a la legislación exterior fruto de un consenso colectivo) se 
alcanzará un estado de cosas que, de modo similar a una comunidad 
civil, se conserve a sí mismo como un autómata. (p. 52)

En este planteamiento Kant (2006 [1784]) examina tres posibilidades 
que contrastan con tres formas de pensar la naturaleza: primera, que los 
Estados choquen entre sí “como los átomos en las descomposiciones y 
nuevas composiciones de moléculas”, haciendo surgir por azar una estruc-
tura persistente y adecuada (modelo epicúreo, naturaleza completamente 
mecánica, sin finalidad); segunda, que la sabia Naturaleza siga un curso 
regular que va conduciendo a la especie gradualmente de la animalidad 
hasta el nivel supremo de la Humanidad, a pesar del caos existente, mejor 
dicho, bajo el caos aparente (modelo estoico); tercera, que la discordia 
permanente nos hunda irreversiblemente en un infierno de males hasta la 
“bárbara destrucción” de nuestra especie (pp.52-53) (pesimismo antro-
pológico). 

El filósofo pregunta: “¿es razonable admitir que la Naturaleza observe 
la finalidad en las partes mas no en el todo?”; la respuesta es negativa, no 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 191

tendría ningún sentido cuidar de las partes con esmero, si le será indife-
rente lo que ocurra con el todo, la consumación; esto significa que debe-
mos “privilegiar racionalmente” la mejor opción, aquella que nos permita 
pensar la historia con sentido, comprenderla y enderezarla. 

Haría falta ahondar en diversos aspectos vinculados con esta cuestión; 
sin embargo, queremos cerrar este minúsculo trabajo con una famosa me-
táfora de Kant, que puede constituir una clave esencial para erradicar la 
violencia estructural y criminal que nos aqueja. 

En efecto, en Hacia la paz perpetua, Kant (2018) pregunta: ¿a quién 
concierne el tema de la paz? ¿A toda la humanidad, a los dirigentes políti-
cos o sólo a los filósofos, que no renuncian a este “dulce sueño”?

Por lo pronto, parece que no a los dirigentes políticos, pues, como 
hace ver Kant (2018) y dolorosamente podemos comprobar, “nunca se 
sacian de la guerra”;13 lo interesante está en el hecho de que, desde su 
perspectiva política, siempre es posible resolver el problema de una coe-
xistencia pacífica, “incluso entre seres diabólicos”; la clave es hacer que 
sus “antagónicos intereses particulares queden mutuamente refrenados” 
y su comportamiento público acotado, sujeto por las leyes; a pesar de que 
internamente sigan siendo perversos, arrogantes y egoístas:

El problema de la instauración del Estado tiene solución incluso para 
un pueblo de demonios, por muy mal que pueda sonar esto, y su plan-
teamiento es el siguiente: “ordenar una muchedumbre de seres racio-
nales que para su conservación demandan conjuntamente leyes uni-
versales, aun cuando cada cual se inclina secretamente a sustraerse 
de tales leyes, e instaurar su constitución de un modo tal que, aunque 
sus intenciones privadas se contrapongan unas a otras, estas se vean 
mutuamente refrenadas y en su comportamiento público el resultado 
sea idéntico a como si no existieran esos malos sentimientos”. Seme-
jante problema ha de ser resoluble.14 

13   Cfr.: Primera parte, que contiene los Artículos Preliminares de una paz perpetua entre los Esta-
dos, VIII 344, B6.
14   Cfr.. Kant, Hacia la Paz Perpetua, Primer anexo, VIII 366, B61.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

192 II. DOSSIER

Los seres humanos, demonios con entendimiento, con capacidad para 
racionalizar el mal que ellos mismos provocan libremente, puede impe-
dirse, mediante una correcta organización del Estado que, por lo demás, 
está al alcance de cualquier sociedad humana; ciertamente, nadie puede 
obligar al ser humano a ser moralmente bueno, pero sí se le puede coac-
cionar para que sea un buen ciudadano, mediante la aplicación rigurosa 
de las leyes. 

Esta idea es herencia de Rousseau (1979), quien hace ver que “no 
comenzamos propiamente a convertirnos en seres humanos hasta después 
de haber sido ciudadanos”; al estudiar históricamente la moral, Rousseau 
comprobó que “todo dependía radicalmente de la política y que ningún 
pueblo sería nunca otra cosa que lo que la naturaleza de su gobierno lo 
hiciera ser”.15

Kant coincide con Rousseau, los políticos vuelven a los gobernados 
“obstinados”, “rebeldes” y “corruptos”, al ejercer sobre ellos, permanen-
temente, todo tipo de crueldades y coacciones injustas, abusando en todas 
las formas imaginables: 

Aseguran que se ha de tomar a los hombres tal como son y no como 
los pedantes ajenos al mundo o los soñadores bienintencionados ima-
ginan que deben ser. Pero ese como son vienen a significar en realidad 
lo que nosotros hemos hecho de ellos merced a una coacción injusta y 
mediante alevosas maquinaciones […]  por supuesto que si aflojan un 
poco las riendas, acontecen trágicas consecuencias que cumplen los 
vaticinios de aquellos estadistas presuntamente perspicaces.16

Así pues, “las personas son lo que la política hace de ellas”; en este 
sentido, la moralidad no da lugar a una buena constitución del Estado, 
sino que las constituciones propician la formación moral de los pueblos.

15   Cfr.:  Rousseau, Las confesiones.
16   Immanuel Kant, “Replanteamiento de la pregunta sobre si el género humano se halla en continuo 
progreso hacia lo mejor”, Ak. VII 80.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 193

Asimismo, Rousseau hizo ver a Kant que la política concierne a todos, 
y que es sumamente importante no dejarla en manos de políticos corrup-
tos, perversos y oportunistas, que emplean todos los medios a su alcance 
para convencernos de que no tenemos remedio y que debemos conformar-
nos con la realidad presente, pues no podemos cambiar las cosas, volvién-
donos así rebaños pasivos e inofensivos para seguir exprimiéndonos hasta 
la muerte.

Ciertamente, comparado con la omnipotencia de la naturaleza, el ser 
humano “es una menudencia”, pero, resulta inaceptable y criminal que 
miembros de su propia especie lo cosifiquen, le vuelvan insignificante:

[…] el que los mandatarios de su propia especie lo tomen por algo 
insignificante y lo traten en cuanto tal, explotándolo como un animal, 
utilizándolo como mero instrumento de sus propósitos o enfrentándo-
lo en sus contiendas con otros seres humanos para que se maten los 
unos a los otros, esto no es ninguna menudencia, sino la subversión 
del fin final de la propia creación.17

Sistemas políticos y gobernantes subvierten el fin final de la creación, 
pero también emplean mecanismos para obstaculizar y demorar el pro-
greso del pueblo hacia lo mejor, de aquí que Kant se dedique a enumerar 
los más significativos; por un lado, está la restricción o, en casos más 
extremos, la anulación del principio de publicidad,18 que consiste en el 
uso libre y público de la razón.19 Hasta hoy, resultan “peligrosos para 
cualquier Estado” los disidentes que se atrevan a evidenciar públicamente 
lo que, gobernantes y poderosos, desean mantener oculto, por injusto, ruin 
e inaceptable; el Estado persigue con todo su poder a los que muestran 

17   Kant, “Replanteamiento…”, 7. Historia profética de la humanidad, Ak. VII 89, p. 165.
18   Kant, “Replanteamiento…”, 8. Sobre la dificultad de las máximas establecidas para el progreso 
hacia un mundo mejor atendiendo a su publicidad, Ak. VII 89, p. 166.
19   Cfr.: ¿Qué es la Ilustración?, Ak. VIII 37, p. 86. “Por uso público de la razón entiendo aquél 
que cualquiera puede hacer, como alguien docto, ante todo ese público que configura el universo de los 
lectores. Denomino uso privado al que cabe hacer de la propia razón en una determinada función o 
puesto civil que se le haya confiado”.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

194 II. DOSSIER

su corrupción, no a los criminales, con quienes la mayoría de las veces 
tienen alianzas e intereses. 

El segundo impedimento del progreso es la publicidad mendaz: legis-
ladores, magistrados y representantes del pueblo hacen creer que apli-
can leyes emanadas de la voluntad general, cuando han sido soborna-
dos; mediante “corruptelas” someten al pueblo “clandestinamente” a un 
poder abyecto; por esto, “las prescripciones legales al pueblo, encubren 
la verdadera índole de su constitución” y “la libertad parlamentaria es 
aparente”,20 ignorando el principio fundamental de cualquier constitución 
civil, el respeto al “derecho natural de los hombres”, quienes obedecen la 
ley porque deben ser “mancomunadamente legisladores”: “[…] supone un 
deber provisional para los monarcas el tratar al pueblo según principios 
que sean conformes a las leyes de la libertad (tal como las que un pueblo 
se autoprescribiría en la madurez de su razón), aun cuando no se le pida 
literalmente su consentimiento para ello”.21

Del mismo modo, Kant se pregunta: ¿qué beneficio le devengará al 
género humano el progreso hacia lo mejor?

Para comenzar, no aumentará la moralidad, ni la pureza de intención; sin 
embargo, habrá un incremento de la legalidad, del acatamiento de las leyes, 
“concordancia de las acciones externas con el deber”, al margen del móvil 
que las ocasione; posteriormente, según Kant, “irá descendiendo la violen-
cia ejercida por parte de los poderosos” y “se verá lo provechoso que es para 
todos, para la comunidad”; también, “surgirán más dosis de bonhomía”, me-
nos pendencia en los litigios” y “mayor confianza en la palabra dada”:

[…] y esto acabará por extenderse también a los pueblos en sus mu-
tuas relaciones externas hasta consumarse una sociedad cosmopolita, 

20   Kant, “Replanteamiento…”8. Sobre la dificultad de las máximas establecidas para el progreso 
hacia un mundo mejor atendiendo a su publicidad, Ak. VII 90, p. 166-167. Kant pone el ejemplo 
con el pueblo británico, quien pretende que su constitución restringe la voluntad del monarca por 
medio de las cámaras del parlamento, representantes del pueblo; cuando el monarca detenta el 
poder absoluto, puesto que influye sobre dichos representantes; a través de los ministros propone e 
implementa lo que quiere. 
21   Kant, “Replanteamiento…”, p. 168.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

APUNTES SOBRE LA CONCEPCIÓN DE LA HISTORIA EN KANT 195

sin que con ello quede aumentada en lo más mínimo la base moral 
del género humano, para lo cual se precisaría también de un nuevo 
tipo de creación (una influencia sobrenatural). Pues tampoco hemos 
de prometernos demasiado respecto de los hombres en su progreso 
hacia lo mejor, para no exponernos con toda razón a las burlas del 
político, a quien le complacería sobremanera tomar esa esperanza por 
la ensoñación de una mente exaltada.22

En suma, la ética no procura una comunidad política mejor desde un 
punto de vista moral, pero un marco jurídico adecuado puede propiciar, 
aunada a la educación, las condiciones necesarias para que las conviccio-
nes morales se arraiguen en nosotros.

Referencias

Bowman, C. (2003). A deduction of Kant ś concept of the highest good. Journal 
of Philosophical Research.

Cruz, J. (1985). Derecho e historia en Kant. El proyecto final de una paz democrá-
tica. Persona y Derecho, Revista de la Universidad de Navarra, (13), pp. 197-261. 
Cfr.: b) El régimen finalista de todas las disposiciones naturales, p. 228.

Rodríguez, R. (1991).La simbiosis entre ética y filosofía de la historia, o el rostro 
jánico de la moral kantiana. Isegoría, vol. 4.

Kant, I. (1997). Filosofía de la historia, México, FCE.
Kant. I. (1991) Antología, (edición, introducción y selección de Roberto Rodrí-

guez Aramayo), Barcelona, Península. 
Kant, I. (2009). Crítica de la razón pura. México: FCE, UAM, UNAM
Kant, I. (AÑO). Reflexiones sobre antropología.
Kant, I. (2001 [1793]) La Religión dentro de los límites de la mera Razón, Madrid, 

Alianza.
Kant, I. (2002). Lecciones de ética. Barcelona, Crítica.
Kant, I. (AÑO ). De la dialéctica de la razón pura en la determinación del concep-

to del bien supremo, 195, 200, 203, [113].
Kant, I. (2013). Crítica del Juicio, Barcelona, Espasa.

22    Kant, “Replanteamiento…” p. 168-169.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

196 II. DOSSIER

Kant, I. (2015). Lecciones de antropología. Fragmentos de estética y antropología, 
Comares (Claves), Granada.

Kant, I. (2002) Lecciones de ética. Barcelona, Crítica.
Kant, I. (AÑO). Del primado de la razón práctica en su enlace con la especulativa 

CRPR. 215, 216, [120].
Kant, I. (2006 [1784]). Idea de una historia universal en clave cosmopolita, Mé-

xico, UNAM.
Kant, I. (2001 [1793]). La Religión dentro de los límites de la mera Razón, Ma-

drid, Alianza.
Kant, I. (2004). Recensiones sobre la obra de Herder.Ideas para una Filosofía 

de la Historia de la Humanidad.En Roberto R. Aramayo (Ed.),Concha Roldán 
(Trad.). ¿Qué es la Ilustración? y otros escritos de ética, política y filosofía de la 
historia. Ak. VIII 46. Madrid, Alianza.

Kant, I (¿año?). Antropología en sentido pragmático. Alianza Editorial.
Kant, I. (2018). Hacia la Paz Perpetua. Un diseño filosófico, Madrid, Ediciones 

Alamanda, 2018. CTK E-Books Digital Library of Kantian Studies (DLKS).
Rojas, S. (2008). El problema de la historia en la filosofía crítica de Kant, Santia-

go de Chile, Editorial Universitaria de Chile.
Rousseau, J. (1979). Las confesiones. Madrid, Espasa-Calpe.
Vilar, G. (1989). El concepto de bien supremo en Kant. En J. Muguerza y R. Ro-

dríguez Aramayo (Eds.): Kant después de Kant. En el bicentenario de la Crítica 
de la razón práctica. Madrid, Tecnos.

Kant, I. 
Lapalma,, O. (1980). Kant y la filosofía de la historia, Sapientia, Vol. XXXV, 

Pontificia Universidad Católica Argentina, p.111-148; vid. P. 116 y ss.  
Platón, Republica, Buenos Aires, Losada, 2005. LIBRO VIII, 543a-569c



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

La precariedad del espíritu

The precariousness of the spirit

Crescenciano Grave

Resumen

El artículo explora un aspecto del 
vínculo de Valéry con la filosofía a 
partir del problema de pensar el pen-
samiento y sus implicaciones para el 
yo y su presunción de ser causa de las 
ideas. Esta exploración se desarrolla 
como un ensayo en donde, desde la 
dinámica inherente al pensamiento, se 
propone que la cobertura lingüística 
de éste es la superficie en la que apa-
recen sus capacidades. Lo que se es 
capaz de sentir y soportar en lo que se 
piensa. Esta propuesta se pone a prue-
ba paradójicamente: la precariedad 
del espíritu se potencia en sus varia-
ciones y, en éstas, el espíritu se forma 
en la realidad de sus obras. 

Palabras clave 

Pensar, sentir, resistir, omnivalente, 
implexo, yo, idea

Abstract

The article explores an aspect of 
Valéry’s link with philosophy from the 
problem of thinking thought and its 
implications for the self and its pre-
sumption of being the cause of ideas. 
This exploration is developed as an 
essay in which, from the dynamics 
inherent to thought, it is proposed 
that the linguistic coverage of thought 
is the surface on which its capabili-
ties appear. What you are able to feel 
and endure in what you think. This 
proposal is put to the test paradoxi-
cally: the precariousness of the spirit 
is enhanced in its variations and, in 
these, the spirit is formed in the real-
ity of his works.

Keywords 

Think, feel, resist, omnivalent, imple-
xo, me, idea 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

198 II. DOSSIER

Después de todo, no hay ninguna razón para que un ser vivo 

pueda llegar a representarse la vida…

Es el inmenso e inexpugnable privilegio de la ignorancia… 

Me permito todos los ensayos.

Paul Valéry

I

En un mundo en dónde todo ocurre como si aquél que piensa no 
existiera, ¿para qué continuar pensando? ¿Cómo continuar leyen-
do y admirando a los que piensan en un mundo en donde el pen-

samiento nada importa? Hay que persistir porque, tal vez, los pensadores 
son los primeros en saber que el pensamiento no le importa nada al mun-
do en que se consumen los entregados a la dilapidación de la existencia 
en el mercado del éxito. “Permanecen firmes en la certeza de que los 
grandes actos, los grandes pensamientos, los sufrimientos, los gozos, no 
sirven para nada, no deben servir para nada, ni comprar nada…” (Va-
léry, 2007, 294). Pensar para nada es una manera digna de producir un 
sentido, efímero y siempre problemático, para nuestra precaria existencia. 
“No estamos sobre la tierra para anular el misterio del mundo; sino, al 
contrario, para crearlo y complicarlo, añadir más misterio —¡Para que 
la naturaleza se pierda en él!” (Valéry, 2007, 331). Encontrarnos hasta 
perdernos en aquello mismo que producimos, pensamientos, es aumentar 
nuestra fuerza. 

Paul Valéry fue “un escritor consagrado ante todo al espíritu” (Blan-
chot, 1992, 128), consagración que no le impidió mirar de frente el secreto 
de su fuente abominable (Adorno, 2003, 173). Esto lo mantuvo en una 
actitud ambigua ante la filosofía. Cuando no denigró sus pretensiones de 
explicación exhaustiva, la valoró como un género literario que, al no ser 
reconocida en tanto tal por los filósofos, se descuidó el perfeccionamiento 
de sus formas de expresión. Y, al mismo tiempo, reconoció a la filosofía 
como un modo peculiar de pensar. “En realidad, es un arte de pensar, 
pero pensar uniendo cada pensamiento particular a un pensamiento más 
general —es decir, más simple, pero no menos individual” (Valéry, 2007, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 199

147). La filosofía actuó sobre él como un excitante: lo obligó a reaccionar 
para desentrañar, desde su afectación misma, lo que le concernía íntima-
mente (Rey, 1997, 82). Lo que a Valéry le concernió siempre fue el poder 
del pensamiento; poder que meditó hasta sus últimas consecuencias.

Persiguiendo este propósito de “pensar el pensamiento” y del len-
guaje meditado, la perspicacia imparcial de Valéry se encuentra con 
lo imposible de pensar y que no tiene lenguaje, con todo el peso y la 
importancia oculta que tiene como limitación elemental de todo poder 
saber (Löwith, 2009, 87).

¿Cómo derivar desde lo imposible de pensar y de nombrar la capaci-
dad de llevar a la palabra los pensamientos en los que la conciencia y el 
mundo se despejan con la claridad con la que se produce un enigma?

La idea fija (1933) es una obra de Valéry en la que se trata el problema 
del pensamiento con una claridad tal que la mente nunca cae en la como-
didad que cree “comprender lo que no comprende” (Valéry, 2007, 504). 
Está compuesta por dos partes fácilmente distinguibles: primero tenemos 
un monólogo ambulante en donde el Sr. Edmond T. se sincera atrapado 
por una actividad incesante del pensamiento y, tras encontrarse con un 
médico, tenemos luego el registro de “una conversación de hombres del 
mundo” (Blanchot, 2007, 243) en la que el pensamiento propone, y a la 
vez socava, tentativas para comprenderse a sí mismo. El viejo y acuciante 
problema de comprender la propia interioridad para, al menos, atisbar 
la de los otros, es llevado aquí a una forma paradójica. “Pero, doctor, no 
avanzaríamos si comprendiéramos… Iré más lejos: no nos comprendería-
mos a nosotros mismos si comprendiéramos a otros… y se deja de com-
prender a los otros si uno no se comprende a sí mismo plenamente… Es 
evidente…” (Valéry, 1988, 57-58). Esta paradoja, que atraviesa y consti-
tuye los distintos momentos y las diferentes modulaciones del diálogo en 
La idea fija, permite ensayar un comentario que corresponda, al menos en 
parte, a la excitación filosófica que depara su lectura, en la que la contra-
dicción, más que derrumbar el texto, lo desgarra coherentemente. “Si algo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

200 II. DOSSIER

en general aspira al nombre de filosofía, son tales antítesis. Dejándolas 
irreconciliadas, el pensamiento expresa los propios límites: la no identi-
dad del objeto con su concepto, que debe tanto exigir esa identidad como 
comprender su imposibilidad” (Adorno, 2003, 171-172). Valéry, poeta y 
pensador que no cejó en afirmar el espíritu “por medio de sus riesgos”, 
consigue multiplicar las posibilidades del pensamiento formándolo como 
“una partida sin consecuencias”; como una más de “todas las naderías 
del mundo y del instante…” (Valéry, 1988, 13), en donde, desplazándose 
en la conciencia escindida por la “elegante formula: ‘Lo que no se fija es 
nada. Lo que se fija está muerto’ (Adorno, 2003, 171), despliega el mo-
vimiento de las ideas, en el intercambio dinámico de una conversación 
libre, para formar los laberintos de un potente dialogo en donde se asoma 
la precariedad del espíritu.

II

La actividad de ciertos pensamientos —cuyo movimiento no parece tener 
ninguna finalidad fuera de la de atrapar en él a la conciencia— puede 
estropear el vínculo entre el resto de la mente y el mundo. La concien-
cia, vuelta sobre sí misma y aferrada a lo que la atrapa, se ve asaltada y 
sometida al pensamiento que se le impone y del que no puede desemba-
razarse abriendo espacio en su transcurrir temporal para que el mundo y 
sus exigencias ocupen su lugar habitual. Es una experiencia persistente; 
los pensamientos operan con su propia voluntad; no se olvidan de sí mis-
mos absorbiéndose en la profundidad de lo que se piensa en ellos —ésta 
es una ilusión que no se permiten—; más bien se solazan en su propia 
nadería con la que estrangulan la vanidad del yo que se quiere causa del 
pensar. También es una experiencia agotadora; el ansia de escapar sólo 
conduce a que la conciencia se pierda más; el anhelo de huir se vuelve 
contra sí mismo y se convierte en la presa de lo que, absorto en el bulli-
cio de lo que no se escucha más que a sí mismo, se aleja internándose y 
acometiendo contra el yo cuyo punto de generación constante amenaza con 
desvanecerse desde las corrientes de su propia fuente. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 201

Sólo la resistencia —con un ademán, un gesto, una reacción del cuer-
po— posibilita que el mismo pensamiento restituya la conciencia. Al ser 
arrastrado, el yo secreta un punto de apoyo en las figuras de su propia 
ausencia a las que se aferra para soportar la fuerza que lo atropella: for-
ma del pensamiento que impugna al yo atrayéndolo por completo a su 
movimiento. Ésta es una experiencia que, como los grilletes de Sócrates, 
infunde dolor al pensamiento y, a la vez, lo impulsa al gozo de su propia 
afirmación. 

La clase de dolor que siente un pensamiento por una causa aparente 
cultiva el pensamiento mismo; y, de ese modo, se engendra, se eterni-
za, se refuerza a sí mismo. Aún más: en cierta manera se perfecciona; 
se hace cada vez más sutil, más hábil, más poderoso, más inatacable. 
Un pensamiento que tortura a un hombre escapa a las modalidades 
del pensamiento, se vuelve otro, un parásito. (Valéry, 1988, 17)

El orgullo del yo es derrotado dentro de sí mismo; impotente para con-
trolar aquello de lo cual se asumía como su productor exclusivo; asediado 
hasta el asalto por las huestes que lo forman, el yo se ve reducido a pa-
decer su propio mal y a disfrutar en ello: el pensamiento que, sin llegar a 
anularlo mientras haya tiempo, vive en él, y de él no da más que testimo-
nio de su indigencia.

¿El pensamiento-parásito es aquel que, promoviendo que las ideas no 
se reduzcan a sí mismas sino que sean visiones de lo que se piensa en 
ellas, deriva el empeño que se pone en alcanzar la autonomía de la visión 
intelectual hacia sensaciones y pasiones que, proviniendo de la ausencia 
de conciencia, alcanzan su mayor intensidad suscitadas por las imágenes 
y las palabras adheridas al pensamiento mismo? ¿El pensamiento-parási-
to es aquel que, vedado a quien no lo experimenta por sí mismo, aunque 
todos lo puedan experimentar, perturba aquello que es una capacidad co-
mún a todos, pero que en cada uno varía bajo intensidades singulares? ¿El 
pensamiento parásito es esa perturbación que, cuando se consigue que 
aminore su fuerza, permite retener un destello de su extraordinaria luci-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

202 II. DOSSIER

dez y poder así recordarla y señalarla como una, digamos, avería impres-
cindible que, al no ser reparada del todo, permite que el yo se reponga, 
aunque afectado ya por las secuelas del mal del pensamiento, en la con-
ciencia de su fragilidad? ¿Pensar es la conciencia que, afectada, alimenta 
un pensamiento-parásito? “Y ¿cómo destruir el absurdo que acariciamos 
y cultivamos cuando nos es delicioso?” (Valéry, 1988, 17).
Inmerso en la contradicción, uno la porta hasta el límite: más que bus-
carle una salida, se la lleva consigo en la actividad pensante del cuerpo. 
Caminar y pensar no se excluyen; se incitan mutuamente.1 Sin embargo, 
a veces, casi siempre, esta incitación es vana si lo que se persigue es sus-
tituir con investigaciones y especulaciones, presuntamente puestas por el 
yo, a la exigencia de atención que el pensamiento-parásito demanda para 
sí mismo. Hacer del yo un espejo para no ver más que su propio reflejo, no 
alcanza para desasirse del pensamiento-parásito que se desplaza tejiendo 
su propio laberinto en cuyos meandros uno no puede perderse más que 
encontrándose acosado por el dolor y la angustia. La incitación mutua del 
caminar y el pensar se intensifica en función de aquello que no pueden 
remediar: “[…] la marcha pura y simple no hace sino excitar al que pien-
sa: le apremia, le hace aminorar. La ley de los pasos iguales se somete a 
todos los delirios, incitando por igual a nuestros demonios y a nuestros 
dioses” (Valéry, 1988, 18). El rostro del que, pensando, camina puede 
disfrazar su excitación; puede esconderla en la mirada que, sin detenerse 
en ninguna, se desvía sobre las personas y las cosas que se encuentra. Lo 
que lo delata son las maniobras disipadas en sí mismas: las manos forman 
movimientos y, en el espacio vacío, crean lo que no está y agarran lo que 
se desvanece.
Al delatarse, el pensamiento impele al yo a escapar de él, y, en lo que 
se piensa, todos los actos y las formas en que se trama la retirada no ha-
cen sino abrir un tiempo extraordinario en el que “la huida finalmente se 
cumple como la imposibilidad de huir” (Blanchot, 1996, 53). El escape 

1   “Que podamos hablar, pensar, mientras caminamos: este hecho minúsculo no ha sorprendido a 
los fisiólogos, y a mí me ha hecho pensar más. […] La conciencia va y viene entre estas actividades” 
(Valéry, 2007, 177).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 203

frustrado patentiza el no encontrar una guarida que proteja del pensa-
miento que, en una siniestra paradoja, lo segrega a uno mismo, porque 
el pensamiento-parásito cava un pozo que aumenta distinguiéndose en 
lo mismo que se hace para escapar de él; no la idea que la razón, legiti-
mándose por y para sí misma, crea para ordenar una totalidad que sólo 
ella puede reflexionar; tampoco la idea que, presumiendo contener en sí 
la plenitud de todo lo que es, sólo cumple la nada que la infesta desde el 
principio; sino la idea que se clava en la vida y, dispersándose en ésta, se 
empeña en hacerla el lugar de su diferencia existencial. 

¿Hay algo más inventivo que una idea encarnada y emponzoñada 
cuyo aguijón empuja la vida contra la vida fuera de la vida? Retoca y 
reanima sin cesar todas las inagotables escenas y fábulas de la espe-
ranza y la desesperación, con precisión siempre creciente que supera 
sobradamente la precisión finita de toda realidad. (Valéry, 1988, 18).

Más que de hacer de la existencia una idea atenazada por el pensa-
miento, se trata de apelar a un tiempo extraordinario en el que, desde su 
confusión, existencia e idea convoquen a la experiencia que las discierna. 
“Yo andaba, andaba; y sentía que este dejarme arrebatar por el alma 
exasperada no inquietaba al atroz insecto que alimentaba en la carne de 
mi mente un ardor indivisible de mi existencia” (Valéry, 1988, 19). Para 
mantenerse a flote en el desorden que a uno inunda; para atravesar el 
cerco en el que la idea constriñe a la existencia; para evadirse en lo que a 
uno mismo consume, qué puede hacer uno sino dirigirse al mar —ése en-
tregado a aparecer cerca y desaparecer lejos, “a producir y reproducir un 
tiempo infinito” (Valéry, 1988, 20)— y recordar que la angustia generada 
por las ideas puede encontrar una señal en las sombras de la conciencia, 
una sombra instintiva capaz de reclamar las fuerzas para afrontar los ries-
gos en la atención ante el acecho de lo absurdo.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

204 II. DOSSIER

III

En la orilla del mar uno se encuentra con otro; un hombre de letras con-
versa con un médico que, incapaz de desprenderse de las exigencias de su 
profesión, simula para ahuyentar el mal de los tiempos; el mal de no poder 
estar sin hacer ni pensar nada. ¿Qué pueden hacer dos hombres afecta-
dos por el mal del pensamiento, sino conversar para tratar de localizar 
la fuente de los síntomas, que detectan en ellos mismos, del malestar del 
pensamiento? A partir de aquí, leer La idea fija es testificar en torno a un 
centro que, en las señales de su mismo aparecer, testimonia el desvío de 
su ausencia. No se trata más que de mostrar el movimiento de las ideas 
en un intercambio, a veces propositivo, a veces destructivo, en el que la 
dinámica es esencial para señalar lo que se escapa.

Dos hombres fatigados y, a la vez, excitados por el cansancio propicia-
do por la constancia y la intensidad con que se presentan algunas ideas. 
Ideas fijas para el médico; ideas temporales y reciclables para el poeta.

Que una idea no puede ser fija. Quizás fija (si algo puede serlo) lo que 
no es idea. Una idea es un cambio —o, mejor dicho, un modo de cam-
bio— e, incluso, el modo más discontinuo de cambio… […] Una idea 
es un medio, o una señal de… transformación, que actúa en mayor o 
menor medida sobre el conjunto del ser. Pero nada dura en la mente. 
Le desafío a detener lo que quiera. Todo es transitivo… Pero casi todo 
es renovable. (Valéry, 1988,26)

La idea produce y experimenta la “expresión del cambio que exige la 
vida de la mente, y esta exigencia no es más que la inestabilidad esen-
cial y organizada de nuestra… presencia mental” (Valéry, 1988, 29). Esta 
inestabilidad esencial deriva y, a la vez, prolonga —como un filamento 
accidental— a las insólitas condiciones de nuestra vida, en cuyo funcio-
namiento, sin embargo, la mente no desempeña papel relevante alguno.2 

2   “Las condiciones de producción, conservación y reproducción de la vida parecen tan numerosas, tan 
independientes entre sí, tan particulares, tan poco probables; sus variedades tan extrañas; sus órganos, 
sus funcionamientos, las relaciones de sus individuos a la vez tan burdas y tan sutiles, tan débiles y 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 205

La idea es cambio continuo que no puede detener su modificación, pero sí 
renovarla en su reaparición y, con cada vuelta a la conciencia, acrecentar-
se hasta hacerse sentir. Con su reiteración, la idea se incorpora a tal grado 
que parece formar parte de las condiciones que generaron su existencia. 
La dureza de una idea propicia “una sensación de pena” en cuya confu-
sión el pensamiento se sume en un extravío que, sin embargo, “no dura 
más que un instante” (Valéry, 1988, 30), en el cual se altera la atención 
de la idea sobre sí misma y, por la misma alteración, el pensamiento se ve 
impelido a abandonar toda presunta fijación, abandono que lo “retrotrae 
enérgicamente al estado de libre disponibilidad” (Valéry, 1998, 30). Las 
ideas que producen sensación de dolor son las que más contribuyen a que 
el pensamiento encuentre su rigor, no en lo fijo, sino en lo transitivo.

La idea no está puesta definitivamente al servicio de una especialidad 
largamente sostenida; ella, por su mismo movimiento, fomenta el estado 
de libre disponibilidad porque en él puede volver a sumergirse para la-
borar en la modificación de sí misma y, por tanto, continuar su proceso 
de formación en el cual se acopla con “el Universo… como un gigantesco 
trabajo, una gigantesca operación de transformación…” (Valéry, 1988, 
35). Con este retorno continuamente variado se puede obtener la siguiente 
consideración: el universo no es más que resultado de la forma en la que 
el pensamiento procede al concebir todo y, a la vez, las extrañas condi-
ciones en que la vida se reproduce y derrocha demandan continuamente 
la producción de ideas en las cuales aparezca la construcción, en formas 
fluidas, del sentido.

Se ingresa así a un círculo perfectamente trazado por el diablo. Por 
una parte, una “realidad” cuyo funcionamiento deviene en la aparición 
de una vida cuya particular existencia, promovida y, a la vez, abandonada 
por ese extraño funcionamiento de la “realidad”, se alza como conciencia 
del sistema mismo que la precede, y, por otra, una “idealidad” que, de-

tan fuertes, tan bien adaptadas y tan falibles —que se diría que todo está hecho para estimular hasta la 
locura a la mente— y ésta siente que forma y no forma parte de este sistema —laberinto de preguntas.

La mente no desempeña ningún papel en un sistema del que sólo es un ínfimo detalle y gracias 
al cual existe” (Valéry, 2007, 306).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

206 II. DOSSIER

terminando a las condiciones de su existencia, considera que la realidad 
queda sometida a ella, porque la idealidad se asume como la conciencia 
en la que la realidad se descubre. La desmesura aparece cuando la men-
te, parte ínfima que sólo existe como un accidente de la “realidad”, se 
levanta y asume como el centro donde el individuo deviene idéntico a su 
conocimiento. “Un hombre no puede concebir nada que no sea dirigido 
o tendente, o que tiende hacia… La característica general de nuestros 
actos se impone a nuestro pensamiento, pesa sobre nuestras expresiones” 
(Valéry, 1988, 35-36). ¿Es la acción independiente del universo la que 
nos abandona no sin antes determinarnos para que actuemos y pensemos 
de tal modo que el universo se descubra conscientemente desde la ac-
ción y el pensamiento humanos? O, ¿lo que, contingentemente, somos nos 
lleva a actuar y a pensar de un modo irrebasable por el cual, necesaria-
mente, proyectamos nuestra forma de ser al universo? En cualquier caso, 
nos enredamos en el antropomorfismo: desde nuestros actos básicos, por 
ejemplo, comer y digerir, generalizamos y establecemos que el universo, 
sometido a nuestra idea del tiempo promovida por lo que nos constituye, 
procede en líneas sucesivas acorde con fines. Lo antropomórfico puede 
dar el salto a lo ontológico.

 —Pues bien, este Universo en acción puede que sólo tenga como fin 
—como acicate secreto— la búsqueda de la conciencia y, a través de 
ella, de un determinado pensamiento… Pensamiento supremo…

	 — ¿Su «idea fija»?

	 —Un umbral de la existencia del Todo.

	 —No tengo la menor idea —dijo el Doctor—. Y usted tampoco. Hay 

demasiado antropomorfismo ahí dentro.

	 —¿Y qué demonios quiere usted que haya? El Antropo sólo puede hacer 

antropomorfismo. Y antropopsiquismo. Seguimos en las mismas (Va-

léry, 1988, 36).

Seguir en las mismas implica que el antropomorfismo es una idea re-
currente y su misma reiteración propicia volver a la actividad del pensa-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 207

miento para intentar, por una parte, deshacer la ilusión de las ideas fijas 
y, por otra, localizar en esa misma actividad una clave para designar la 
aparición reiterada de ciertas ideas, como el antropomorfismo. Si el antro-
pomorfismo no es una idea fija, porque ninguna idea lo puede ser, ¿cómo 
nombrar a esa clase de ideas?

Ideas… que se caracterizan por una frecuencia anormal, ideas dota-
das de tal excitabilidad que todas las demás, y las sensaciones y los 
acontecimientos, todo lo que no es Ella, se convierten de algún modo 
en errores, en infracciones… […] Bueno, digamos provisionalmente 
que… esta idea… obsesiva —y no fija— es, ¿cómo lo diría?... Dis-
cúlpeme… Es Omnivalente… Se aferra a todo… O: es aferrada por 
todo… (Valéry, 1988, 37).

Nada puede destruir mejor lo que el pensamiento produce que el pen-
samiento mismo. ¿Hay que bajar de nuevo al fondo de nosotros mismos 
para, desde lo allá encontrado, reformular la idea del antropomorfismo? 
O, ¿la idea de la finalidad del universo es una idea omnivalente que, al 
retornar al estado de libre disponibilidad de la mente, más que de su refi-
namiento, requiere de su demolición? Los titubeos con los que se plantea 
la propuesta de la idea omnivalente, además de anticipar su proclividad a 
devenir jerga bajo la cual se abarcará mucho sin incluir nada, indican una 
sutileza bajo la cual la propuesta misma será desgajada. “Omnivalente es 
uno de esos hallazgos…” (Valéry, 1988, 38) que, colindando con la so-
lemnidad y el ridículo, se puede cultivar irónicamente a sabiendas de que 
no es más que una sonda que, desde la superficie, se lanza para debilitar 
la pretensión de profundidad en nosotros mismos. 

¿No nos hacemos demasiadas ilusiones cuando intentamos calar el 
fondo de nuestra propia existencia? ¿El presunto descenso a la profundi-
dad, no es más que una estrategia de simulación puesto que, en el fondo, 
no busca sino lo que ya se ha encontrado? Intentar, no aproximarse, sino 
llegar al fondo de lo que se es; querer penetrar y apoderarse de la intimi-
dad del ser, ¿no es sino escamotear la conciencia de que nuestra profundi-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

208 III. ARTE Y RELIGIÓN

dad está en la superficie? Además, las profundidades son accesibles o in-
sondables: el esfuerzo de bajar a lo ya accesible no merece mucho la pena, 
y, en caso de arriesgarse a descender hasta lo insondable, lo más probable 
es que no se comprendería lo que allá se encuentra (Valéry, 1988, 39-40). 
O nos percatamos de que lo que se puede encontrar no posee mayor rele-
vancia frente a lo que esquiva la comprensión, o nos arriesgamos hasta lo 
vedado a la comprensión corriendo el riesgo de encontrarnos con el propio 
enemigo. En medio de estos extremos, medio no necesariamente justo, 
se halla una cierta cordura en seguir sosteniéndose en las cuerdas que 
otros, los intrépidos náufragos del espíritu, han dejado cuando, queriendo 
sumergirse en el desciframiento de las entrañas del ser, se toparon con las 
vísceras. Todo visionario de su propio espíritu corre el peligro de terminar 
en naturalista. Y, quién sabe, tal vez la mejor manera de hacerle justicia a 
las profundidades es mantenerlas aludidas en la superficie que las cubre.

En cuanto a mí —dice el poet —, soy simplista. Si me observo, encuen-
tro… que hay cosas que se pueden decir a los demás; y otras que uno 
sólo puede decirse a sí mismo… Y aún otras que uno ni siquiera puede 
decirse a sí mismo. Existen algunas inmundicias, evidentes y, por otra 
parte, universales… No tienen excesivo interés. Y existen también co-
sas… que parecen poderosas, indistintas… (Valéry, 1988, 40).3

La insuficiencia del lenguaje y el corto tiempo de la existencia promue-
ven, dice el científico, que la vida no llegue al rigor consigo misma; porfiar, 
ya no en llegar, sino al menos en vislumbrar una frase en donde espere el 
rigor, lleva al poeta a caer continuamente hasta no poder ni hablar consigo 
mismo y, sin embargo, un poeta es el que desde esas condiciones de caída 
y silencio en la orgullosa y reservada superficie del lenguaje “puede lle-
gar a dar forma al más mínimo pensamiento [porque prefiere] no llegar a 

3   Aquí se reproducen palabras de Kierkegaard y Dostoievski. Tampoco podemos descartar que 
éstos, a su vez, hayan sido caja de resonancia de otros. “El deseo de originalidad es el padre de todos 
los préstamos / de todas las imitaciones /. Nada más original, nada más uno que nutrirse de los de-
más —. Pero hay que digerirlos. El león está hecho de cordero asimilado.” (Valéry, 2007, 360-361).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 209

nada conscientemente que no llegar a nada… sin sospecharlo…” (Valéry, 
1988, 41). Ésta es la paradoja: a la nada de lo verdaderamente profundo 
se la replica en la superficie de las palabras.

Formar la intimidad de lo exterior no implica que el pensamiento poé-
tico se arrogue el poder de descubrir el fondo de las cosas. La forma emer-
ge velando el fondo, que fuera de ella no significa nada, y, en ella, convoca 
al lenguaje para resguardarse en su sombra. “Si las cosas tienen un fondo, 
ese fondo de las cosas no se parece a nada… La similitud se desvanece… 
La profundidad es insignificante” (Valéry, 1988, 44). Carente de signifi-
cado, el fondo no se asemeja a nada porque nada puede representarlo, y 
esta nada, si no lo desmorona, es al menos el confín del antropomorfismo: 
es el término, pero también el horizonte donde encuentra el confinamiento 
de su más íntima distancia. No se significa la inmediatez profunda de la 
nada; el nombre la pone fuera de sí, y esta pérdida —que se aloja en y, 
a la vez, horada a las palabras— es imprescindible para responder a su 
imposibilidad.4

IV

Para abordar las auténticas cuestiones metafísicas —en donde lo físico 
va más allá de sí mismo— no hay que abandonar el enclave fisiológico. 
¿Desde qué actitud vital podemos comprender menos defectuosamente 
el vínculo entre el funcionamiento del cuerpo y su prolongación mental? 
¿Desde la entrega a la necesidad inmediata o desde su postergación en 
aras de escapar a lo que proyectamos como futuro? “Después de todo, se 
trata de saber qué da la sensación de vivir más, o la presencia extrema 
de… el instante, o la presencia extrema… de lo posible” (Valéry, 1988, 
48). La relación de lo fisiológico, junto con los factores que lo influyen, con 
el intelecto “es un laberinto inextricable” (Valéry, 1988, 49). La invasión 
de los impulsos fisiológicos en lo mental se contiene de diversas formas 

4   “La poesía no está ahí para decir lo imposible: sólo le responde, dice respondiendo. Tal es la 
disyunción secreta de toda habla esencial en nosotros: nombra lo posible; responde a lo imposible” 
(Blanchot, 1996, 93).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

210 II. DOSSIER

por individuos diferentes: lo burdo y grosero que funciona y apremia desde 
abajo, en la mente se evalúa (vital, moral, pero también estética y cognos-
citivamente) y se sensibiliza en una idea que le permite al individuo del 
caso observarse a sí mismo, de modo que, ante la idea en la cual se ve, él 
puede asimilarla o anonadarse; permanecer indiferente o resolverse. La 
mente recoge lo que en ella misma se anota y aprecia. El prolongarse lo 
fisiológico en su evaluación redunda en una simplificación para el médico; 
en cambio, la transformación de la actividad fisiológica en movimiento de 
formas que duran, se vuelve un asunto complejo para el poeta.

Dentro de su laberinto, en el cual comparte meandros con lo orgáni-
co, la mente trabaja transformando el desorden en orden y, para que su 
actividad crezca gastándose, “¡hay que abastecerla bien… de desorden!… 
(Valéry, 1988, 50). ¿Hay algún punto que pueda ser señalado como la 
fuente de capacidad de los distintos afluentes que, abasteciéndola, desem-
bocan en la producción de sensaciones y pensamientos? En las ideas se 
potencia lo que proviene desde abajo; su asomarse en lo mental lo libera 
de su brutalidad y lo intensifica en su sujeción a un orden bajo el cual 
se evalúa sometiéndose a diversos criterios: ético, estético, cognoscitivo. 
Sin embargo, previo a su sujeción transitivamente ordenado y, por tanto, 
precediendo y condicionando la instauración de los criterios, el laberinto 
se experimenta oscura y complicadamente ya que “somos un tejido de re-
laciones completamente insólitas, y muchas de ellas son individuales…” 
(Valéry, 1988, 53), y, a la vez, cada individuo no lo es tanto ya que, más 
que encerrar una, cada uno manifiesta más de una sola personalidad. “El 
hecho es que nuestro conocimiento de nosotros mismos es miserable. Poco 
podemos precavernos…” (Valéry, 1988, 53). Un conocimiento miserable 
no deja de ser conocimiento: se puede expresar y, aunque el lenguaje sea 
un acercamiento a lo profundo aludiéndolo en su superficie, las palabras 
sí pueden nombrar, con una “vaga luminosidad” (Valéry, 1988, 56), a 
las ideas. El distinto teñido de las ideas de cada uno —alegres, tristes, 
negras—, así como la intensidad de su duración —efímera en cada tran-
sición, o transitando recurrentemente, dando vueltas y retornando a la 
memoria desde su encogimiento sensible— colorea las distintas presen-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 211

cias de ánimo; presencia en cuya conciencia no cesan de operar las exci-
taciones sensibles de las mismas ideas en las que cada uno manifiesta su 
propia capacidad de producirlas.

Para abordar y ejemplificar esta dificultad, en el diálogo mismo, por 
así decirlo, se voltea hacia su escritura. Estamos ante alguien —el Sr. 
Edmond T.— que participa en un diálogo, y en un momento de éste —re-
cuerda, después, cuando escribe— se lamenta de no poder decir lo mejor 
posible las cosas que piensa como, tal vez, lo haría en caso de disponer 
de papel para escribir lo que piensa, de tal manera que la nebulosa de 
ideas en la que se ve envuelto junto con su interlocutor, pudiera alcanzar 
una cierta precisión. Así, en el diálogo escrito se potencia y forma una 
conversación en la cual se echa de menos el tiempo que la escritura pre-
cisa para demorarse en la memoria de la fluidez de la conversación. “Y 
las cosas que decimos; las sombras de ideas que pasan en mí gracias a 
nuestra conversación me reaparecerán, y podré aplicarme a repensarlas, 
a obligarlas a concretizarse, a evolucionar, a resolverse en fórmulas pre-
cisas…” (Valéry, 1988, 56). Las inevitables digresiones, a veces hasta la 
incoherencia, propias de toda conversación que se precie, han llevado a 
sus actores hasta una cierta confusión —confusión mental que, a solas es 
patológica y, entre varios, es normal (Valéry, 1988, 57)— que, recogida 
y ordenada en la escritura, se desenvuelve en el diálogo. Un diálogo cuya 
forma da lugar para escribir la queja de no disponer del tiempo de la es-
critura para dar cuenta clara de lo que en él se divagó.

La ironía de la escritura alcanza aquí su extremo. “En lo que res-
pecta al ‘pensamiento’, las obras son falsificaciones, ya que suprimen lo 
provisional y lo no-reiterable, lo instantáneo, y la mezcla pura e impura, 
desorden y orden” (Valéry, 2007, 36). Lo que leemos, en el diálogo que 
forma La idea fija, ¿no patentiza la imposibilidad de resolver, incluso en la 
escritura, lo que es el pensamiento y lo que son las ideas? ¿Escritura que, 
en tanto quiere expresar ideas que refieran y aclaren la actividad que las 
produce, acomete su tarea como un nunca poder acabar? Pensar y escri-
bir, no para despejar ninguna profundidad insignificante, sino para traer 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

212 II. DOSSIER

a la conciencia nuestra íntima lejanía con lo que nunca podemos fijar: la 
vida y la muerte. 

La vida tiene algo de accidente… que se ha creado leyes. […] La 
inteligencia no comprende nada de la vida y, en consecuencia, de la 
muerte. Por otra parte, la sensibilidad de cada cual pretende salir a 
flote individualmente. Resultado: el individuo lucha contra la ley; el 
intelecto lucha por la vida contra la vida […] (Valéry, 1988, 61-62). 

Ser prolongación inteligente de la vida es una fatalidad que condena a 
todos los que la padecen a pensar lo que en su propia actividad se sustrae 
a la completa elucidación: el vínculo entre la vida y la inteligencia. “Lle-
vamos invisiblemente una especie de deuda inscrita en nuestra carne…” 
(Valéry, 1988, 65). Los abonos de esta deuda, en los que cada uno se 
consume antes de poder saldarla, provienen de la capacidad de sentir y 
producir.

V

El poeta propone llamar “implexo” a la capacidad de sentir y producir 
y, con ese nombre, no se refiere a ninguna actividad determinada que, 
obrando astutamente en nuestras cavidades psíquicas, nos provea de la 
clave para leernos y adivinarnos.

No, el Implexo no es actividad. Todo lo contrario.  —Es capacidad. 
Nuestra capacidad de sentir, de reaccionar, de comprender —indivi-
dual, variable, más o menos captada por nosotros—, y siempre im-
perfectamente, y bajo formas indirectas (como la sensación de fatiga) 
y a menudo engañosas. A ello hay que sumar nuestra capacidad de 
resistencia… Y entre esas variaciones posibles de lo posible, unas son 
diurnas, otras anuales… (Valéry, 1988, 67).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 213

Implexo es un concepto que, en su propia propuesta, reniega de serlo: 
relaciona ausencia y presencia; no-conciencia y conciencia; universalidad 
y singularidad y, sobre todo, virtualidad y actualidad. La capacidad es 
el devenir, siempre variable, de lo posible. El implexo es capacidad y, en 
tanto tal, un depósito informe y en reposo que, no obstante, se pone en 
movimiento ante todo lo que lo provoca. “Un hombre no es nada en tanto 
que nada extrae de él efectos o producciones que le sorprendan… para 
bien o para mal. Un hombre en estado de no incitación está en estado de 
aniquilación…” (Valéry, 1988, 65). Lo incitado se mueve ante lo que lo 
estimula. La excitación convoca al impulso que lleva de un estado a otro; 
“lo que no era todavía” —lo virtual e imprevisto— se pone en acto. Esta 
puesta en acto de la capacidad de producir sensaciones, pensamientos y 
resistencias es el camino por el cual lo indeterminado en cualquiera lo 
“convierte en autor” de su producción, en la cual se posiciona para ir “al 
encuentro de sí mismo” (Rey, 1997, 70). El implexo es la capacidad, en sí 
imprevista, que deviene poder dar cabida a aquello que hay que afrontar. 
Lo que se es capaz de sentir, lo que se es capaz de pensar varían el im-
plexo de tal modo que cada uno de esos acontecimientos incita su propia 
duración y, a la vez, traza una línea que segrega a su pasado y a su futuro 
relativos.

La propuesta del implexo como capacidad de lo imprevisto —capa-
cidad que, siendo centro, sólo se puede referir desde los bordes, siempre 
variables, en los que se desplaza— se alza junto con su restricción: la 
central capacidad sólo puede ser comprendida, imperfecta e indirecta-
mente, desde las orillas en donde se actualiza y varía. Implexo señala 
aquello de lo que (todos) somos capaces sin que (en nadie) se pueda com-
prender adecuadamente; aquello que nos capacita para ejecutar lo que 
la oportunidad demanda y en lo que, afrontándolo, ponemos a prueba lo 
que somos capaces. Pero, siempre, de tal modo que, siempre, opera en la 
singularidad de la variación y la restricción. La capacidad de actualizar 
nuestras virtualidades, la puesta en acto de las variaciones posibles de lo 
posible varía en cada uno y todos la captan engañosamente. La deficiencia 
en la comprensión se debe a que, al captar en acto o idea lo que somos ca-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

214 II. DOSSIER

paces, nuestra capacidad está desbordada, orillada en el acto, alejada del 
centro en el cual sólo es capacidad. Nadie es capaz de captar su implexo 
sin que, incitado y excitado, devenga alguien productor de sensaciones, 
pensamientos y resistencias concretos.

Junto con la retórica depredadora que lo anterior puede suscitar, el 
enigma del implexo (la capacidad de comprender nunca puede captarse 
completa y absolutamente porque al operar se altera como comprensión 
efectiva de algo diferente de ella misma5) se concentra, esto es, se oscu-
rece y se ilumina como capacidad que, al devenir producción efectiva y 
concreta, aparece como variación, y la captación de las variaciones de lo 
posible es deficiente en tanto relativa a un centro que sólo se manifiesta 
en sus bordes. Más que otra versión de lo uno como determinante de lo 
múltiple, asoma aquí un atrevido intento —que no deja de objetarse con 
humor, es decir, con inteligencia contra sí misma—6  por pensar lo múl-
tiple como indeterminado e indeterminante. Lo que, en el fondo, hay y se 
da es siempre una pluralidad de variaciones en las que el centro, siempre 
multiplicándose, se desplaza continuamente a sus orillas y superficies y , 
por tanto, boicoteando él mismo la posibilidad de aprehenderlo e identi-
ficarlo en un nombre que lo defina.7 La propuesta del implexo es un atajo 
perdido hacia la profundidad inaccesible que, paradójicamente, encuentra 
el valor de su conciencia en “el mayor número de conexiones, de asocia-
ciones posibles…” (Valéry, 1988, 70) en y por las cuales se patentiza la 
falta que hay en su misma comprensión. Y, con esto, se obtiene con visa de 
necesidad afirmar que a lo único que estamos sujetos es a la contingencia. 
“En resumen, entiendo por Implexo aquello en y por lo que somos even-
tuales… Nosotros, al por mayor; y Nosotros al detalle… (Valéry, 1988, 

5   “Somos capaces, devenimos capaces de pensar, si afrontamos aquello que da que pensar, y que es 
más lejano que todo mundo exterior” (Deleuze, 2015, 32).
6   “Detrás del humor valeriano veo una especie de trágico discreto; en la apariencia de los juegos de 
palabras una reserva obstinada, un pudor sin ilusión” (Rey, 1997, 129).
7   “Puede ser (me parece que no cesamos de comprobarlo) que cuanto más lejos va el pensamiento 
en la expresión de sí mismo, más debe mantenerse en alguna parte dentro de sí una reserva y algo así 
como un lugar que fuese una especie de no-pensamiento, inhabitado, inhabitable, algo así como un 
pensamiento que no se dejase pensar. Presencia-ausencia que atormenta al pensamiento que la vigila 
dolorosamente, con recelo, con negligencia, sólo pudiendo desviarse de ella, puesto que todo lo que 
la acerca, al mismo tiempo la aparta” (Blanchot, 1996, 202).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 215

69). Existencias contingentes, estamos destinados azarosamente a un fun-
cionamiento fisiológico que, más o menos, nos capacita para corporal y 
mentalmente afrontar lo que, imprevisto, nos ocurre.8

VI

El carácter deficiente de la captación de toda capacidad que entra y se 
debate entre el lenguaje, deriva en la exigencia de atizar las palabras —no 
en un fuego que las queme, sino en una flama que permita atravesarla— 
con todas las fuerzas de lo posible para volverlas provisionales. El len-
guaje posee un valor de uso que no está exento de desgaste, desgaste que 
se resarce eventualmente produciendo la conciencia de que, en y por las 
palabras, se construye un sentido efímero que, constituyendo el rigor con 
que toda creación lingüística se envuelve a sí misma, difiere de la identi-
dad del fondo de aquello que ellas mismas nombran. El trabajo del espíri-
tu es crítico; es la precariedad de la diferencia asimilada en las palabras 
frente a lo que, nombrado, permanece en el retiro de su intimidad exterior. 
La inteligencia procede en la conexión de los pensamientos que, atendidos 
por ella misma, la vuelven consciente de su diferencia con lo que no es 
ella, pero sólo en ella se descubre. La inteligencia consciente de su ca-
pacidad productora de pensamientos; esa fuerza doble es una potencia “a 
la que Paul Valéry designa con vocablo a menudo estremecido por toda la 
adoración que le rodea: el espíritu” (Noulet, 1945, 79). La precariedad del 
trabajo de la inteligencia consciente con las palabras, para formar la idea 
en la que lo no-consciente accede a su mirada, es también la potencia por 
la cual el espíritu se crea su propia realidad.

La capacidad de producir sensaciones, resistencias y pensamientos es 
imposible de recogerse y sintetizarse en un esquema que la aclare y la 
distinga; sin embargo, sus asociaciones posibles, que acontecen constan-

8   “Este valor de eventualidad describe el juego del concepto. El implexo, no-presencia, no-con-
ciencia, alteridad replegada en el brotar de la fuente, envuelve lo posible de lo que todavía no es, la 
virtual capacidad de lo que presentemente no es en acto” (Derrida, 1998, 343-344).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

216 II. DOSSIER

temente en “combinaciones sucesivas [y en] tránsito incesante a lo actual” 
(Valéry, 1988, 76), es lo que nos hace a todos y a cada uno. En el tránsito 
de lo virtual a lo actual, unos elementos —actos e ideas— son más persis-
tentes que otros, y esta recurrencia promueve la forja de una “personalidad” 
desde la que no es difícil derivar en la creación de una idea que refiera 
a esa personalidad como una entidad independiente y con una consis-
tencia sustancial. Frente a esta idea que pretende identificar un yo, es 
posible crear otra y pensar que, en lugar de ese sustrato de personalidad 
que permanece idéntico, lo que hay es un “reconocimiento de ‘nosotros 
mismos’” en un vínculo entre la capacidad y sus variaciones que se ac-
tualizan “en sensaciones orgánicas, en apetencias o repugnancias, con las 
que podríamos formar, para cada uno de nosotros, una tabla que nos ca-
racterizase…” (Valéry, 1988, 76). En el depósito de la capacidad no opera 
un yo autodeterminante; un yo capaz de invertir en sí mismo y capitalizar 
racionalmente el incremento de su formación. Enredado en una capacidad 
múltiple de producción; embrollado por sus fuerzas tanto de inclinación 
como de aversión, el implexo difiere del yo y, a la vez, es la variación de 
lo posible que permite que cada uno se forje un rostro de interioridad 
para encontrarse y reconocerse a sí mismo.9 Pero en el fondo de nosotros 
mismos —en lo mucho que el implexo sugiere sin que se sepa bien a bien 
qué sugiere (Valéry, 1988, 66)— no hay más que nadie. Nadie se en-
mascara y, en las máscaras, aparece y se ve alguien. Alguien, variándose 
continuamente, es siempre la posibilidad de actualización de nadie. Nadie 
sabe cabalmente su capacidad; alguien extrae las variaciones posibles y 
comprende deficientemente lo que se acerca a su orilla y lo aleja del centro 
de nadie. Nadie es necesario; alguien es eventual.

9   “El ‘yo’ es quizá una ficción tan útil y tan negable como el éter. Nos sirve para creer en un mo-
vimiento absoluto y esta creencia es necesaria. Nuestra identidad es nuestro primer instrumento de 
pensamiento, sin el cual seríamos parecidos a cuerpos materiales, y nuestro pensamiento mismo no 
sería sino una serie o más bien una sustitución ilimitada como la serie de transformaciones de un 
cuerpo. Por otra parte, conferimos una identidad recíproca a los objetos (y una permanencia) y no 
podemos situarnos en el punto de vista o en la escala en los que todo es siempre cambiante y variable” 
(Valéry, 2007, 237-238).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 217

VII

La captación de nosotros mismos está afectada por la temporalidad y la 
variación, ¿cómo, entonces, podemos presumir de poder representarnos 
con exactitud los hechos que se dan en la experiencia? Los hechos son 
múltiples; recoger todo lo que se da en la experiencia no es posible, y esto 
mismo, produce una confusión mental a la que confundimos “con la con-
fusión de la realidad” (Valéry, 1988, 89). Acogiéndose en un tono menor, 
el pensamiento critica su propio procedimiento sometido a la autoridad de 
la objetividad, autoridad que se descubre proveniente de la consolidación 
de ciertos hábitos en los que el espíritu se conforma como instrumento de 
lo que él mismo ha forjado. En la persecución de la objetividad se esta-
biliza recurrentemente “una manera de ver”, frente a la cual el procedi-
miento puede variar y, en el desvío, provocar un “grado de libertad de la 
mente” (Valéry, 1988, 92). Ante la imposición de una manera de ver que 
reclama para sí la objetividad, aparece la rebelión del espíritu, rebelión 
que proviene y se dirige contra el automatismo y la homogeneidad en su 
proceder constreñido por su propio afán de objetividad. “Por lo demás, no 
existe una mente que esté de acuerdo consigo misma. Dejaría de ser una 
mente” (Valéry, 1988, 92). El desacuerdo del espíritu consigo mismo es 
la fuerza que contraría la pretensión de exclusividad de una única manera 
de proceder. Y, sin negar cierto progreso conseguido por la manera de ver 
objetiva, la potencia libre del espíritu se asoma en la audacia con que rei-
vindica el derecho a la errancia; el derecho a equivocarse y hasta mentirse 
cuando habla consigo mismo. “Sí… mentirnos, contradecirnos, ocultarnos 
lo que sabemos y saber lo que nos ocultamos… En suma, ser varios… Y 
vivir… en varias dimensiones…” (Valéry, 1988, 94). La variación de lo 
posible es el riesgo que asume y juega el eventual ser finito que somos al 
tratar de comprender aquello que, siendo él mismo, siempre se le escapa: 
la vida y su prolongación inteligente; la muerte y su irrecusable presencia 
misteriosa.

En la asunción del juego se enreda y en la confrontación con sus ries-
gos se libera. “Todo es difícil. Pero nada más confuso y huidizo, nada más 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

218 II. DOSSIER

indefinible que lo mental” (Valéry, 1988, 99). ¿Cómo transitar, enredado 
y liberado en el juego mismo, a la potencia en que el espíritu se pueda 
vislumbrar en su propio no retroceder, en su propio atreverse a ir más allá 
de la objetividad y, adentrándose en su afuera, seguir la incitación del 
pensamiento no a pesar, sino precisamente porque aparecen en él ideas 
extrañas? Es posible un trabajo de la mente en el que ésta, dejando en 
suspenso su disposición habitual, se concentre y no abandone la atención 
que se presta hasta lograr poseer un nuevo “objeto… mental” en el que 
ella reconozca lo que se deseaba, pero desconocía. ¿Cómo reconocer lo 
que, desconocido, se deseaba? El implexo responde al estímulo de las cir-
cunstancias y deviene capacidad de pensar a propósito. “[…] el A propósito 
es el tropismo del Implexo […] Lo que equivale a decir que parece que lo 
que hace falta, en determinadas circunstancias, debe ser atraído, llamado 
por la circunstancia misma” (Valéry, 1988, 101-102). Las circunstancias 
son las condiciones para que, en el trabajo extraordinario de la mente, 
ésta se deje llevar por ellas acompañándolas activamente en función de 
poder concederles y, por tanto, producir el (relativo) orden al que aspira-
ban.10 Esta producción acontece en “un tiempo extraordinario” (Valéry, 
1988, 103) en el que “se construye una determinada figura que ya no de-
pende” (Valéry, 1988, 104) del yo  consciente, sino que éste se convierte, 
abandonándose en el tiempo extraordinario, en la figura que se construye. 

En una palabra, hay que someterse a cierto apremio; poder sopor-
tarlo; durar en una actividad forzada para dejar a los elementos de… 
pensamientos que están en presencia, o en cargo, la libertad de 
obedecer a sus afinidades, el tiempo de reunirse y de construir, y 
de imponerse a la conciencia; o de imponerle no sé qué certeza… 
(Valéry, 1988, 104). 

10   “Estar condicionado significa para Valéry que el ser humano por su sustancia siempre y en cada 
caso es una función, y como tal remite a algo distinto y ajeno, de lo que sin embargo en principio y 
casi nunca sabe nada. El saber es como ajeno al ser del hombre. El hombre no se conoce; sólo se 
plantea preguntas y se procura respuestas que se correspondan con sus preguntas […]” (Löwith, 
2009, 82).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 219

Acompañar y dar; forzarse a dejar en libertad la formación de los ele-
mentos que se presentan en el pensamiento; durar para hacer tiempo a la 
construcción: el espíritu no trabaja para someter; trabaja para obedecer 
su propio mandato para devenir figuras del pensamiento: el pensamiento 
no es el que, como artífice ajeno a su material, impone un orden; el pen-
samiento, como espíritu, es su propia obra —la forma de su materia— en 
tanto trabaja para que la figura se forme y lo forme hasta llegar a reco-
nocer en ella y llegar a reconocerse en ella como aquello que deseaba y 
desconocía.

Más allá de la mera unificación de forma y contenido, hay que señalar 
que la forma incluye en su misma fluidez la impugnación a reducirla a 
continente limitado de lo que, aun fuera de ella, sería algo subyacente.11 
Lo que es —como es— en la forma, no lo es fuera de ella. Pero esto no 
cancela, sino que promueve que, lo que es y significa en una forma, pueda 
ser construido y significado en otra.

¿Qué valor tiene la construcción formal del sentido? Un valor artísti-
co. ¿Qué significa aquí valor artístico? “La naturaleza de la mente apor-
ta aquello que rehúsa la naturaleza de las cosas” (Valéry, 1988, 109). 
Y lo que aporta la mente, cuando se presume fijo, puede palidecer ante 
circunstancias futuras que permitan que, en la experiencia del tiempo 
extraordinario, apremien nuevas demandas de la naturaleza de las cosas 
para su formación significativa por la naturaleza de la mente. Sin embar-
go, permanecen las figuras, las formas fluidas del pensamiento excitan-
te. ¿Estas formas nos permiten comprender, si no la totalidad, algo de la 
vida? Tal vez nos hacen comprender, y no es poco, que la vida no es reacia 
al capricho, a los cambios, a la variación. “Se juega las fuerzas a todos los 
niveles…” (Valéry, 1988, 110). En este juego ella no persigue nada más 
que a sí misma. “Es verdaderamente una loca… se devora para conser-
varse” (Valéry, 1988, 110). A ese juego que oscila entre la pérdida y la 

11  “Valéry caracteriza la literatura por su forma diciendo que la forma es la que hace el sentido o 
significado, pero este significado propio de la forma también hace de la forma lo que sólo tiene por 
tarea expresar este nuevo sentido: la concha bien puede estar vacía, recibe de este vacío la presencia 
que la informa” (Blanchot, 1996, 417).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

220 II. DOSSIER

compensación, entre la dispersión y la reunión que no termina de empezar 
cuando ya insinúa volver a desparramarse, a ese “Todo y Nada” (Valéry, 
1988, 110) asistimos como intrusos. 

Hay que reconocer que esta pajolera vida no cuadra en absoluto con 
todo lo que sabemos y lo que podemos pensar… Nada más estúpido, 
más sutil, más inconsecuente, más obstinado… Se diría que las con-
tradicciones la sobreexcitan y la enajenan. Precisa de la muerte y del 
instinto de conservación; el mimetismo y el egotismo; la economía y 
el despilfarro en cooperación… (Valéry, 1988, 111). 

Asistimos a la vida como extraños, y esta misma extrañeza es la que, 
en el pensamiento, se ve arrebatada por la certeza eventual de que, al ex-
tremo de todo lo que podemos pensar y conocer, no está sino la oscuridad 
inconcebible. Y esta misma oscuridad es la circunstancia excitante, nunca 
superable, que impele a, libremente, encontrar lo que falta a sabiendas 
de que el mundo —el objeto mental— que construimos está confinado a 
las variaciones posibles de nuestra capacidad de sensación y producción.

Referencias

Adorno, T. (2003). Notas sobre literatura. Obra completa 11, Trad. de Alfredo 
Brotons Muñoz, Madrid, Akal. 

Blanchot, M. (1992). El libro que vendrá, Trad. de Pierre de Place, Caracas, 
Monte Avila..

Blanchot, M. (1996), El diálogo inconcluso, Trad. de Pierre de Place, Caracas, 
Monte Avila..

Blanchot, M. (2007). La parte del fuego. La literatura y el derecho a la muerte, 
Trad. de Isidro Herrera, Madrid, Arena Libros.

Deleuze, G. (2015). La subjetivación. Curso sobre Foucault III, Trad. de Pablo Ires 
y Sebastián Puente, Buenos Aires, Cactus.

Derrida, J. (1998). Márgenes de la filosofía, Trad. de Carmen González Marín, 
Cátedra.

Löwith, K. (2009), Paul Valéry. Rasgos centrales de su pensamiento filosófico, 
Trad. de Griselda Mársico, Madrid, Cátedra .



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA PRECARIEDAD DEL ESPÍRITU 221

Noulet, E.(1945). Paul Valéry, Trad. de José Carner, México, Rueca. 
Rey, J. (1997).  Paul Valéry. La aventura de una obra, Trad. de Laura Estela 

López Morales, México, Siglo veintiuno.
Valéry, P. (1988). La idea fija, Trad. de Carmen Santos, Madrid, Visor.
Valéry, P. (2007). Cuadernos (1894-1945), Trad. de Maryse Privat, Fátima Sainz 

y Andrés Sánchez Robayna, Barcelona, Galaxia Gutenberg / Círculo de lec-
tores. 





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Dificultades de la filosofía de arrabal

Difficulties of the suburb philosophy

Mauricio Beuchot,
UNAM, Ciudad de México.

Resumen

El arrabal es una parte de las ciuda-
des, generalmente en las afueras, en 
la que se concentra la gente pobre, 
los desplazados, alejados del centro, 
del que suelen depender y al que 
tienen que acudir para trabajar, como 
una especie de siervos. En todo caso, 
los arrabaleros son como ciudadanos 
de segunda. Así también hay un ar-
rabal filosófico, partiendo de las dis-
tancias entre el centro y la periferia 
en el ámbito cultural. Tenemos que 
ser conscientes de nuestra condición 
contextual, y desarrollar la labor filo-
sófica en esos lugares difíciles.

Palabras clave

arrabal, filosofía, periferia, cultura, 
identidad.

Abstract

The slum is a part of cities, usually 
in the suburbs, where poor people are 
concentrated, displaced, far from the 
center, on which they often depend 
and to whom they have to go to work, 
as a kind of servants. In any case, 
the stragglers are like second-class 
citizens. Thus there is also a philoso-
phical subdivision, starting from the 
distances between the centre and the 
periphery in the cultural sphere. We 
have to be aware of our contextual 
condition, and develop philosophical 
work even in those difficult places.

Keywords

suburb, philosophy, periphery, culture, 
identity.

En lo que sigue trataré de hacer una inmersión en la situación fi-
losófica que me rodea. En ciertos lugares es más difícil filosofar 
que en otros. Es lo que se ha llamado el centro y la periferia del 

ámbito cultural. Tenemos que ser conscientes de nuestra condición, y es-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

224 II. DOSSIER

forzarnos por superarla. Ella se encargará de impulsarnos, por su misma 
dificultad.

Filosofar desde el arrabal

Hay un arrabal filosófico. El arrabal es una parte de las ciudades, gene-
ralmente en las afueras, en la que se concentra la gente pobre, los despla-
zados, alejados del centro, del que suelen depender y al que tienen que 
acudir para trabajar, como una especie de siervos de la gleba. En todo 
caso, los arrabaleros son como ciudadanos de segunda.

Juan Carlos Moreno Romo, filósofo mexicano, profesor distinguido de 
la Universidad Autónoma de Querétaro, ha acuñado la feliz expresión “fi-
losofía de arrabal”, para referirse a la que hacemos en América Latina 
(Moreno, 2013). Es decir, se trata de la filosofía que no pertenece a los 
grandes centros de pensamiento, sino que es periférica, marginal si se 
quiere. Es la que considera que se hace en México y, en realidad, en 
América Latina.

Moreno Romo denuncia a los filósofos mexicanos que sólo se preocupan 
por estar a la moda de Europa y los Estados Unidos, o que se adueñan de un 
pensador y lo representan en estas regiones. Esto es algo que Carlos Pereda 
ha señalado como los dos vicios principales de nuestros filósofos: el afán 
de novedades y el espíritu sucursalero (Pereda, 2013, p. 27). Lo primero 
es el deseo de estar siempre a la moda filosófica; lo segundo es erigirse en 
representante, si no es que en dueño, de un filósofo o escuela extranjeros.

En efecto, hay algunos filósofos mexicanos que se precian de estar en la 
cresta de la ola, que enseñan lo último que se ha pensado o escrito en esas 
urbes filosóficas. Muy bien indica Moreno Romo que un antecesor de esto 
fue José Gaos, quien se apresuraba para conseguir, traducir y comentar lo 
último que hubieran escrito Husserl y Heidegger.

No está mal estudiarlos, al contrario, pero lo que falta es lo que nos 
pedía Leopoldo Zea: utilizarlos para aplicarlos a México, es decir, para 
encontrar nuestra identidad filosófica, para hacer nuestra filosofía pro-
pia. Auténtica filosofía mexicana es la que, aprovechando lo que venga de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DIFICULTADES DE LA FILOSOFÍA DE ARRABAL 225

otras partes, se centra en los problemas, necesidades y aspiraciones de 
nuestro pueblo. No para darles soluciones en la praxis inmediata, pero sí 
para esclarecerlos, elucidarlos, que es lo propio del filósofo.

Moreno Romo señala acertadamente que los organismos que se encar-
gan de contabilizar nuestra producción, nuestro índice, etc.,  se han encar-
gado de reforzar esa situación. Prefieren los escritos que están en inglés, que 
citan bibliografía muy actualizada, de autores preferentemente extranjeros, 
y acudir a congresos en esas latitudes. (Moreno, 2024, pp. 26-27).

Ahora tenemos varios colegas que son especialistas en Husserl o en 
Heidegger, pero sin usarlos para nuestra problemática nacional. Hasta 
algo tan abstracto como la lógica y la ontología, sirven para hacer nuestra 
filosofía. Recordemos a Emilio Uranga, que elaboró una ontología del me-
xicano, tan discutible como se quiera, pero, al fin, algo de nuestra identi-
dad. Precisamente se opuso a Gaos y su fervor heideggeriano, y hasta se 
pasó al lado de Sartre, para mostrar su diferencia. De este modo Uranga 
ha sido uno de los antecesores de la filosofía decolonial, por oponerse al 
germanismo de su maestro. (Cuéllar, 2023, pp. 111 y ss.)

Lo curioso es que esos filósofos mexicanos extranjerizantes no leían 
a los otros filósofos mexicanos, ni, por supuesto, discutían con ellos ni, 
todavía menos, los citaban o los comentaban en sus escritos. Más aún se 
dedicaban a despreciarlos o “ningunearlos”, como se dice vulgarmente.

Creo que en el fondo está el no querer pensar por uno mismo, hacer 
filosofía con nuestras fuerzas, usando recursos que vengan de otros lados, 
sin depender tanto de esos autores extranjeros. Es más bien nuestra ne-
gligencia. Moreno Romo insiste muy bien en que es el extranjerismo del 
mexicano, ya señalado por Samuel Ramos, pero sigo pensando que en el 
fondo está esa situación de no lanzarse a filosofar por cuenta propia.

Moreno Romo cita a Luis Villoro, quien oponía a los “ensimismados” 
contra los “alterados”. Los primeros son el chauvinismo filosófico, y los 
segundos son el malinchismo también filosófico. Así como el chauvinista 
piensa que solamente lo suyo sirve, así los filósofos ensimismados creen que 
todo se va a resolver con un pensamiento nacional contrapuesto al del resto 
del mundo. En cambio, así como el malinchista piensa que solamente vale lo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

226 II. DOSSIER

extranjero, así los filósofos alterados creen que solamente es buena filosofía 
la que viene de esos países hegemónicos. (Moreno, 2024, p. 39).

Así, nos hemos constituido en distribuidores de su mercado. Depende-
mos de las editoriales hegemónicas y de las revistas de la misma índole, 
que circulan en inglés y según los parámetros evaluadores de los países 
que deciden qué vale. Y es una cadena comercial, pues hasta hay que 
pagar la inserción de nuestros textos en las revistas que nuestros evalua-
dores consideran presentables y aceptables.

Hay que estructurar nuestra propia tradición filosófica; mas, para eso, 
hay que estudiar su historia. Es excelente conocer bien la historia de la fi-
losofía de otros países, pero la nuestra siempre es colocada marginalmen-
te. Se ve en los planes de estudio, en los que la filosofía nuestra alcanza 
un lugar muy secundario o ninguno.

De manera muy sensata, Moreno Romo ve que la dicotomía que es-
tableció Villoro entre ensimismados y alterados no nos acerca a ninguno 
de ellos. (Moreno, 2024, p. 46). Eso implica que hay que optar por un 
término medio, que es el que yo he llamado analógico, por ser intermedio 
y mediador, en la línea de una hermenéutica analógica.

Hay también una pugna al interior de nuestra patria. Se han erigido 
varios defensores de los pueblos originarios, y está bien conocer su filo-
sofía, pero no podemos pretender que es la nuestra exclusivamente. Los 
“occidentales” han hecho mal en ignorar el pensamiento de los pueblos 
originarios, pero los indigenistas tienden a absolutizarlo.

Mi amigo, ya finado, Miguel León Portilla, me aceptaba la expresión 
de “filosofía mestiza”, que es la que tenemos, la occidental mezclada con 
la indígena. Así sucedió desde el tiempo de la colonia, en la que hubo 
pensadores que supieron hacer ese mestizaje, como Las Casas, Alonso de 
la Veracruz, Sigüenza y Góngora, Sor Juana, Clavijero y otros. A algunos 
no les gusta el calificativo de “mestiza” para nuestra filosofía (porque el 
mestizo suele ser opresor del indio), pero otro amigo, también ya finado, 
Bolívar Echeverría, me decía que el mestizaje era lo propio de nosotros, 
como se vio en el barroco, cuyo ethos nos ha marcado.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DIFICULTADES DE LA FILOSOFÍA DE ARRABAL 227

Moreno Romo cita a Samuel Ramos, quien ya en su obra El perfil del 
hombre y  la cultura en México, de 1934, hablaba de los nacionalistas y 
los europeizantes, que hacían lo que hemos señalado, con Villoro. Moreno 
Romo invita, muy sensatamente otra vez, a aceptar nuestra secundarie-
dad, y seguir trabajando como si nada, sin pelear que nos pongan en el 
candelero, ni tampoco acomplejarnos sintiéndonos menos, sino en el lugar 
de todos (Moreno, 2024, p. 47).

Yo añadiría que hay que superar eso y lanzarnos a hacer nuestra fi-
losofía propia. Recuerdo un seminario de Filosofía Iberoamericana en la 
Universidad de Salamanca, en la que los latinoamericanos se caracteri-
zaban por decir en sus ponencias “No nos oyen, no nos hacen caso…”; 
y haciendo silencio, dijeron los demás: “Ahora nos callamos, para que 
expongan sus propuestas filosóficas”. Pero volvió a oírse: “Es que no nos 
oyen, no nos hacen caso…”. Ya basta de esa filosofía quejumbrosa y lloro-
na, que estuvo bien en algún momento, para hacer que nos dieran espacio. 
Pero ya lo tenemos, y ahora hay que llenarlo.

Muy tonificante resulta la comparación que hace Moreno Romo entre 
Unamuno y Ortega. Este último era germanófilo en su pensamiento, mien-
tras que el primero lo regaña continuamente, para que filosofe de acuerdo 
con su país (Moreno, 2024, p. 66 yss.). Casi como diciéndole que sea 
congruente con ser él y su circunstancia.

Encuentro la propuesta de Moreno Romo muy semejante y acorde con 
lo que he llamado “decolonialismo analógico”, el cual no se queda en el 
decolonialismo unívoco al uso, que se afana por tirar a la basura la filoso-
fía europea (cosa quizás imposible o, por lo menos, banal), mientras que lo 
analógico es aprovechar lo que viene de fuera para construir nuestra filo-
sofía. Ahora hablamos mucho de “Nuestramérica”, pero sólo será nuestra 
si sabemos sintetizar esas fuerzas, a veces contrarias, que la constituyen. 
No se puede negar ni la una ni la otra, lo indígena y lo occidental, so pena 
de reducirla demasiado.

El mejor decolonialismo es construir lo nuestro, la filosofía propia, 
empleando elementos de donde se pueda, con tal de que sirvan y podamos 
aplicarlos a nuestra circunstancia mexicana y latinoamericana. Tal es la 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

228 II. DOSSIER

decolonialidad analógica, surgida de la perspectiva de una hermenéutica 
analógica, propuesta filosófica elaborada para nuestros países.

Una trayectoria

Esta búsqueda del modo de hacer filosofía en América Latina tiene sus 
antecedentes. Es la historia de la conciencia de que hay filosofía latinoa-
mericana. Se fue forjando paso a paso, y hasta se entrevió la forma en que 
se tenía que construir. Esto ya desde fines del siglo XIX y buena parte 
del XX.

Por ejemplo, el filósofo uruguayo José Enrique Rodó (1871-1917) es-
cribió la obra Ariel (1900). En ella hablaba del intelectual latinoamerica-
no. Para eso aprovechó personajes de la obra de teatro La tempestad, de 
Shakespeare. Son Próspero, Ariel y Calibán. Próspero es un hechicero 
noble destronado, que desea recuperar su trono; Ariel es un genio del 
aire, que sirve al anterior, quien le ha prometido liberarlo; y Calibán es 
un esclavo deforme e inculto, que es sometido y educado por Próspero.

José Santos-Herceg lo conceptualiza de la siguiente manera. Próspero 
encarna al filósofo europeo que llega a la América Latina a imponer sus 
ideas. Ariel representa al filósofo que imita las ideas extranjeras sin apli-
carlas al contexto en el que vive. Y Calibán es el filósofo que 

fagocita filosofías eurocentradas, las moldea y busca articularlas con 
los propios saberes en un afán de transformación social; sin embargo, 
corre el riesgo de adoptar posturas nativistas en donde acríticamente 
se desprecie cualquier conocimiento por el simple hecho de conside-
rarlo ajeno o externo. (López, 2022, p. 10). 

Calibán recibe su nombre de “caníbal”; de hecho, quiso ultrajar a la 
hija de Próspero, por eso es interpretado así por Santos-Herceg: 

En este sentido, el filósofo/Calibán es el violador de las hijas de Occi-
dente, de sus ideas, de su filosofía: se apropia de ellas, las toma qui-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DIFICULTADES DE LA FILOSOFÍA DE ARRABAL 229

zás a la fuerza, pues no han sido destinadas para él y busca preñarlas, 
busca engendrar pensamientos híbridos, nuevos. Ideas algo mons-
truosas para Occidente, por ser hijas de Calibán, el monstruo de 
monstruos. (Santos, 2010, p. 275).

A esto, López López acota: “de manera que puede apreciarse en el 
filosofar calibanesco un modo de acceder estratégicamente a saberes ex-
ternos que serán instrumentados con la intención de trascender la propia 
condición de dominación y dependencia”. (López, 2022, p. 11). Por eso 
nuestro maestro Leopoldo Zea exponía en sus clases a Calibán, y, segura-
mente basándose en él, nos decía que usáramos lo que quisiéramos (mar-
xismo, estructuralismo, fenomenología, etcétera), pero que lo aplicáramos 
a México.

Así como Menéndez Pelayo se afanó por mostrar que existía una fi-
losofía española, así se ha trabajado en México para mostrar que ha ha-
bido una filosofía mexicana. A eso ayudó José Gaos y el grupo de sus 
discípulos llamado “Hiperión”. Ya antes algo había hecho Antonio Caso, 
continuado por Samuel Ramos. Zea fue decisivo para eso. Y ahora que 
ya estamos seguros de que ha habido una filosofía mexicana, lo que nos 
toca es desarrollarla, aportar lo que podamos aportar a ella, y continuar 
su construcción.

Ya se han dejado las pugnas para saber si ha habido filosofía mexicana 
y cuál es lo característico del mexicano. Hay que salir de lo que Octavio 
Paz llamó “el laberinto de la soledad” y filosofar de manera libre. A eso 
han llegado las filosofías de la liberación y de la descolonización. Y la 
verdadera liberación y la auténtica descolonización del pensamiento es 
pensar por cuenta propia.

He dicho que nuestra cultura no es ni occidental ni indígena, sino 
mestiza. Pero hay que tener cuidado con el término “mestizaje”. A veces 
ha significado algo peyorativo y a veces se ha exaltado en demasía. Aquí 
no tendrá, por supuesto, ese carácter negativo, pero tampoco una resonan-
cia magnificadora. En efecto, hay que evitar lo que se hizo del mestizaje 
en México. Se refiere a los hijos de español e indígena. En tiempo de la 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

230 II. DOSSIER

colonia, el mestizo se esforzaba por negar la herencia indígena y resaltar 
la española, sobre todo para tener acceso a puestos públicos.

Cuando hablo de mestizaje no quiero decir que se niegue la parte indí-
gena, para lo cual ha servido muchas veces. Los pueblos originarios tienen 
su propia dignidad, emanada de su propia identidad. Hay que reconocer 
que en el mestizaje aludido la parte indígena indica enriquecimiento, y no 
algo de que avergonzarse.

La cultura mestiza no es, por tanto, exclusivamente racial, sino cul-
tural. Es la que tenemos en México. Pero, como he dicho, se quiere mi-
nimizar la parte indígena, resultado de la falta de reconocimiento que se 
profesa hacia los indígenas mismos. En el esfuerzo por revalorizar ese 
aspecto de nuestra nación es que hablo de mestizaje reconocedor, es decir, 
que reconoce la herencia indígena y la valora.

Es verdad que en ocasiones el mestizaje sirvió para colocar lo occi-
dental por encima de lo indígena, pero ahora debe servir para ponerlos a 
colaborar, como en una síntesis dialéctica diferente. Se reconoce al otro, 
y se lo acerca a lo mismo lo más posible. Tal es el uso de una dialéctica 
analógica.

Por otra parte, se ha visto que el proceso de mestización es irreversi-
ble. Se ha dado en todos los grupos humanos, y tiene que significar enri-
quecimiento de ideas y valores, que se encuentran en esa conjunción. No 
somos puramente indígenas ni tampoco puramente occidentales, somos 
algo más.

En términos de Bolívar Echeverría, hay que evitar que el mestizaje se 
vuelva codigofagia, es decir, que la cultura más potente devore los códi-
gos culturales de la más débil, como ocurrió con lo español y lo indígena. 
(Echeverría, 2018, p. 62). Por eso hay que resemantizar el término “mes-
tizaje”, para que no caiga en esas posturas negativas. Tiene que reconocer 
la dignidad de su parte indígena, y no tratar de borrarla con el predominio 
de lo occidental, pues eso sería lo mismo que enmascararla.

Es decir, hay que relativizar la actitud de Calibán, quien devora el 
código cultural de su dominador, para tomar su lugar, pero perdiendo 
el suyo. Hay que conservar nuestro lugar, no perdiendo nuestra identidad 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DIFICULTADES DE LA FILOSOFÍA DE ARRABAL 231

por alcanzar la del dominador, sino adquirir nuestra propia identidad con 
lo que nos pueda servir del otro código, pero para construir el nuestro.

Es lo que el mismo Bolívar Echeverría denominó el ethos barroco, 
pues en el siglo XVII, tiempo principal del barroco, los indígenas se apro-
piaron del código de los vencedores, para edificar algo nuevo. Aceptando 
esa noción de ethos barroco, Boaventura de Sousa Santos aboga por un 
mestizaje cultural que pueda capacitarnos para superar nuestra condición 
oprimida. Reconoce que para muchos el ethos barroco y la codigofagia 
no son suficientes para esa superación, pero sí que pueden ser lo que nos 
capacite para ir más allá. Es, por lo menos, una etapa de transición a algo 
nuevo, que no podemos todavía definir. (Santos, 2012, p. 165) 

De manera acertada dice Francisco Octavio López López: 

En el proceso de reconfiguración de la propia identidad, la metáfo-
ra de Calibán puede ser una herramienta que sirva para enlazar los 
múltiples fragmentos y figuras identitarias. Ya que en su constitu-
ción semiótica guarda la potencialidad para encarar la etnofagia y 
la individualización por la vía de la autenticidad en articulación con 
la nación histórica, ello con la finalidad de evitar caer en posturas 
reductivas o esencialistas. (López, 2022, p. 174).

Es cierto, hay que evitar el reduccionismo y volver esenciales las iden-
tidades occidental e indígena, pues ambas son evanescentes, y se unen en 
el mestizaje, ya imparable.

Y esta actitud nueva habrá de ser analógica, ya que la analogía es 
mestizaje o el mestizaje es analógico. Mestizaje entre la univocidad y la 
equivocidad. Entre la univocidad que no reconoce más que una identidad 
demasiado fuerte y la equivocidad que sólo acepta una identidad dema-
siado borrosa. Hay que llegar a una identidad flexible, que no pretenda 
la firmeza de la cultura occidental ni se hunda en el equivocismo de no 
aceptar identidad alguna. Nuestras identidades son analógicas. En efecto, 
desde tiempos clásicos el ser es análogo y la identidad o unidad es una 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

232 II. DOSSIER

propiedad trascendental suya; por lo tanto, tiene que ser, como el ser mis-
mo, analógica, y no unívoca (ni tampoco equívoca, por supuesto).

La hermenéutica analógica como tabla salvadora

Solamente el sentido de la proporción podrá llevarnos a un descolonialis-
mo adecuado. Que evite el univocismo, que es exagerado, pues es el de 
los que quieren que se rompa completamente con lo extranjero, lo cual 
no es conveniente y tal vez ni siquiera posible. Hay que plantarse en la 
mediación, es decir, usar lo que venga de fuera y aprovecharlo para cons-
truir nuestra filosofía, es decir, nuestra identidad filosófica. Ésta sí es una 
liberación epistemológica.

Y este sentido de la proporción es analógico, porque la analogía es 
proporción (analogía es la palabra griega que los latinos tradujeron como 
proportio). Tiene que hacerse una liberación epistemológica con equilibrio 
proporcional. De otra manera, caeremos en el folclorismo filosófico, en 
el que ahora se ha caído tanto. La filosofía tiene una vocación universal, 
sólo que con una universalidad situada, es decir, aplicada a una situación 
concreta, como  la de nuestro país.

Es muy legítimo abordar problemas como el del ser, la verdad, el bien, 
etc. Desarrollar temas deontología, ética, lógica, etc. Pero tratando de que 
nos aprovechen para nuestra circunstancia real y, a veces, urgente. Ésa 
es una filosofía proporcionada a nuestra situación, una filosofía analógica.

Ciertamente es necesaria una actitud descolonial, como es la que ha 
proliferado en América Latina. Ha habido un exceso de colonización en 
nuestro pensamiento. Se ha colonizado el conocimiento, los derechos hu-
manos, el género… (Ochoa, 2021, p. 33 y ss.). Pero también es necesario 
ocuparnos de los problemas que han subsistido a lo largo de la historia 
de la filosofía. Lo que nos va a hacer filósofos latinoamericanos y desco-
loniales va a ser la repercusión que les asignemos hacia nuestros pueblos.

Esa repercusión ha sido preparada desde hace algún tiempo, ya que 
han surgido cuestionamientos acerca de cuál es nuestra injerencia como 
filósofos en nuestras sociedades. Por eso es necesario discernir de qué 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DIFICULTADES DE LA FILOSOFÍA DE ARRABAL 233

cosas nos vamos a descolonizar, porque hay algunas que no; por ejemplo, 
los derechos humanos. Hay un límite en que podremos reinterpretarlos, 
pero no hasta tal punto que les quitemos su propia esencia.

El riesgo es que algún pensador quiera quitar algo que no le gusta, y 
para ello argumente que es algo que se nos ha impuesto colonialmente, 
pero que no haya sido así efectivamente. Por eso hay que descolonizar con 
cuidado, con la prudencia que no se deja colonizar, sino que pertenece a 
cada ser humano. Ya en la posmodernidad hemos visto planteamientos 
demasiado relativistas, que aprovechan el nihilismo para desbancar lo 
que impide la orgía, y nos quedamos peor que antes.

Lo más importante va a ser cómo plantearemos una ética descolonial. 
Ciertamente depende de la descolonización epistemológica, pero esta úl-
tima va a afectar a la anterior. Por eso hay que tener cuidado con lo que 
se va a rechazar, porque podemos quedarnos sin lo necesario para la vida 
en sociedad y cada uno se va a ver justificado para hacer lo que desee, es 
decir, para descolonizar desechando lo que no le conviene.

No un descolonialismo peleonero, pues algunos se han acostumbrado 
a filosofar peleando, con una filosofía luchona, es decir, demasiado des-
tructora, pero poco constructiva. En toda discusión hay una parte que 
destruye, pero también otra que construye; si no, todo se queda en nada; 
se cierra el diálogo, se rechaza todo como cuando se admite todo. Hay que 
tratar de precisar qué es lo que se va a rechazar y qué es lo que se va a 
aceptar. Casi nunca se acepta todo ni se rechaza todo, pues entonces se 
acaba la discusión. No es enriquecedora, sino empobrecedora. Hay que 
saber dialogar, aplicando de esta manera la más elemental teoría de la 
argumentación (Ladrière, 1986, pp. 35 y ss.). Es la que exige no argumen-
tarle al otro por lo que no cree, porque así se está cometiendo falacia de 
petición de principio dialógica.

Es decir, la descolonialidad tiene límites. No puede ser absoluta, tie-
ne que ser relativa. Y esto con medida. En otras palabras, no puede ser 
unívoca, como tampoco equívoca, tiene que ser analógica: que permita 
aclimatar elementos de lo ajeno para edificar lo nuestro.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

234 II. DOSSIER

Sucede algo parecido a lo que le ocurrió al escritor argentino Jorge 
Luis Borges. Cuando empezó a publicar, en localidades latinoamericanas, 
fue ignorado. Apenas empezó a sacar sus escritos en editoriales europeas 
y estadounidenses, saltó a la fama. Lo curioso es que se mundializó a 
pesar de escribir sobre asuntos argentinos (gauchos, pampa, tango, etc.) 
y, claro, sobre asuntos más universales. (Woodal, 1999, pp. 287 y ss.) Por 
eso hay que esforzarse por ser bueno en ambos registros, y de esa manera 
podremos aportar algo no solamente a nuestros pueblos, sino a todos los 
demás. Es una suerte de universal concreto, o de particular abstracto.

Tal vez se trate de hacer filosofía seria desde nuestro ámbito cultural, y 
desde él podrá servir a otros que se encuentran en parecida circunstancia. 
Como señalara Wittgenstein, puede más el mostrar que el decir, es más 
eficaz lo que mostramos con nuestra actitud y conducta que lo que deci-
mos en nuestros escritos. No en balde Leopoldo Zea decía que hiciéramos 
filosofía aceptable y que ella sería latinoamericana, sin más. (Zea, 1992, 
pp. 42 y ss.), 

Conclusión

Hemos caído en la cuenta de nuestra situación, a través de estas breves 
reflexiones sobre ella. No hay que atorarnos en deplorar las dificultades 
que tiene el filosofar desde nuestro ámbito. Más bien hay que esforzarnos 
por superarnos a partir de él. Hacerlo incluso dentro de él, sin aspirar a 
lograrlo por abandonarlo y acceder a lugares más visibles. Todo se reduce 
a trabajar con empeño y mucha ilusión.

La misma realidad se encargará de hacer valer lo que, desde un ám-
bito particular, se reflexiona para los demás, y así se hace universal. Todo 
depende de la intensidad que demos a nuestro pensar y de la generosidad 
con la que lo entreguemos a los que nos rodean.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

DIFICULTADES DE LA FILOSOFÍA DE ARRABAL 235

Referencias

Moreno, J. (2013). Filosofía de arrabal, Barcelona: Ánthropos-UAQ.
Pereda, C. (2013). La filosofía en México en el siglo XX. Apuntes de un participan-

te, México: Conaculta.
Moreno, J. (2024). Ortega y la filosofía del arrabal, México: Fontamara, 2024, 

pp. 26-27.
Cuéllar, J. (2023). Examen de Emilio Uranga, en Estudios (ITAM), vol. XXI, n. 

147 (invierno 2023), pp. 111 ss.
López, F. (2022). Filosofía y empestad. Trazos nuestroamericanos al sujeto de 

derechos humanos, Aguascalientes–San Luis Potosí: CENEJUS-UASLP.
Santos, J. (2010). Conflicto de representaciones. América Latina como lugar para 

la filosofía, Santiago: FCE.
Echeverría, B. (2018). La identidad evanescente. Las ilusiones de la modernidad, 

México: Era, 2018.
Santos, B. (2012). Derecho y emancipación, Quito: Corte Constitucional para el 

Periodo de Transición-CEDEC, 2012, p. 165.
Ochoa, K. (2021). Feminismos descoloniales latinoamericanos para principiantes, 

México: UNAM.
Ladrière, J. (1986). Logique et argumentation. En M. Meyer (Ed.), De la méta-

physique à la rhétorique, Bruxelles: Eds. de l’Université de Bruxelles.
Woodall, J. (1999). La vida de Jorge Luis Borges. El hombre en el espejo del libro, 

Barcelona: Gedisa.
Zea, L. (1992). La filosofía americana como filosofía sin más, México: Siglo XXI.





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

El lenguaje: complejo y poderoso conector 
invisible entre el pensamiento y el mundo 
fenoménico. Breves ideas de la tradición 
analítica

Language: complex and powerful invisible connector 
between thought and the phenomenal world.  
Brief ideas of analytical tradition

Dante Alejandro Ferrara Vences

Resumen

El presente artículo trata algunas 
ideas relevantes de la tradición analí-
tica. Esto con el propósito de desvelar 
que el lenguaje es más profundo de 
lo que uno puede creer. Por ende, el 
lenguaje debe ser considerado como 
poderoso conector entre el entendi-
miento y la realidad. 

Palabras clave
lenguaje, relacionar, realidad, com-
prensión, uso de las palabras

Abstract

This article deals with some relevant 
ideas from the analytical tradition. 
This is for the purpose of revealing that 
language is deeper than one might 
believe. Therefore, language should be 
considered as a powerful link between 
understanding and reality.

Keywords

language, relating, reality, unders-
tanding, use of words

El lenguaje es un hilo invisible que conecta el pensamiento con 
el mundo; es el espejo que refleja nuestra condición humana o 
la herramienta que utiliza el ser humano para darle sentido a la 

realidad. El lenguaje es la manifestación del λόγος, porque el pensa-
miento no puede prescindir de la palabra y viceversa, por eso, la filosofía 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

238 II. DOSSIER

analítica no solo es una disciplina que analiza las palabras, es el intento 
de entender cómo habla, vive y piensa el ser humano. Pero, qué sucede 
cuando comienza la confusión del lenguaje debido a las palabras que se 
utilizan para explicar la realidad y estas mismas terminan haciendo una 
nube espesa.  

Desde la distinción entre el “sentido y la referencia” de Gottlob Fre-
ge hasta la idea compleja de los “juegos del lenguaje” de Wittgenstein, 
cada uno de estos filósofos transformó la comprensión del mundo al mos-
trar que los problemas filosóficos suelen ser problemas mucho más pro-
fundos y que están lingüísticamente disfrazados.

En este texto se analizarán, de manera breve, algunas ideas relevantes 
de esta tradición filosófica que reformuló la filosofía del siglo XX y que 
resuenan en el mundo filosófico contemporáneo.1 Estas ideas tienen un 
eco enorme y, al mismo tiempo, se mantienen en boga dentro del mundo 
académico, porque, precisamente, el lenguaje es esencial para la tecno-
logía, la ciencia, las relaciones humanas y, sobre todo, la comprensión 
que el hombre le da a las cosas mismas a través de los sentidos con los que 
se filtra la realidad. Entender las palabras, no solo debe ser un ejercicio 
académico, es aprender a navegar mejor en el mundo que el hombre ha 
construido desde las palabras.   

Para empezar, es necesario contemplar la distinción entre el sentido y 
la referencia de Gottlob Frege. Para ello, es menester plantear la siguien-
te pregunta: ¿alguna vez has estado presente en una conversación donde 
un sujeto dice algo y lo entiendes de una manera, pero al final parece 
significar algo completamente diferente? Esto no solo es un problema de 
malentendidos cotidianos; es un desafío filosófico que tiene que ver con 
la misma raíz del lenguaje, con el cómo se conectan las palabras con el 
mundo.

De lo anterior, Frege propuso una solución que cambiaría de manera 
radical y para siempre la comprensión del lenguaje. En Estudios sobre 

1   N.B. Se analizan las ideas de los filósofos de manera anacrónica con el propósito de elevar la 
complejidad de las ideas de los pensadores y, al mismo tiempo, el lector pueda tener una mayor 
comprensión de este texto.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 239

semántica, Frege (1984, pp. 54-63) planteó que cada expresión lingüísti-
ca posee dos dimensiones fundamentales, precisamente el “sentido” y la  
”referencia”. Por una parte, el “sentido” es uno de los modos en los que un 
objeto o una idea es presentado; es una ruta o perspectiva particular que 
el ser humano adjudica para entender algo. Por otra parte, la “referencia” 
es el objeto o la idea misma a la que la expresión apunta. En términos más 
simples, el “sentido” es el cómo entiende algo el hombre, mientras que la 
“referencia” es aquello que entiende el hombre.  

Asimismo, puede entenderse que el sentido de una expresión no es el 
objeto mismo al que se refiere, sino el modo de presentación de dicho obje-
to. Ejemplo: una ventana, la referencia es lo que está afuera, el sentido es 
el marco que determina cómo lo ve el sujeto, pero he aquí la complejidad 
de esta idea, puesto que hay expresiones que tienen el mismo referente, 
pero sentidos distintos. Para esto, es preciso exponer el ejemplo que Frege 
(1984, pp. 62-71) usó sobre la “estrella matutina” y la  ”estrella vesper-
tina”, ambas se refieren al mismo objeto del Universo que es el planeta 
Venus al que el sujeto puede ver siempre desde su horizonte. Sin embargo, 
el sentido de cada frase es distinto, una la describe como visible al ama-
necer, mientras que la otra la presenta como al atardecer. Esto es crucial, 
debido a que explica cómo se puede aprender algo nuevo, incluso cuando 
las cosas que ya se conocen son nombradas de una manera distinta. Saber 
que la “estrella matutina” es la misma que la “estrella vespertina” no es 
algo trivial; es un descubrimiento.  

Bajo este sentido, Frege abordó un aspecto alucinante en torno a la 
problemática sobre qué pasa cuando una expresión tiene sentido, pero 
no tiene referencia, es decir; aquello de lo que uno habla. Alguien pue-
de decir “el rey actual de Francia”, se sabe que Francia no tiene rey, 
pero la frase todavía tiene un sentido que permite entender. De aquí que 
Frege (1984, pp. 54-55) propusiera al lector, que una expresión puede 
tener sentido sin referirse a ningún objeto. Este detalle, por muy simple 
que parezca, permitió a Frege resolver algunas paradojas filosóficas que 
prevalecieron en  el pensamiento filosófico por varios siglos debido a que no 
distinguieron el sentido y la referencia. Ante esto, conviene situar el si-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

240 II. DOSSIER

guiente caso: cuando se está discutiendo sobre literatura y alguien men-
ciona “infierno”, de inmediato puede caer en el entendimiento de alguien 
el título de la obra La Divina Comedia, pero alguien más puede pensar 
sobre La Biblia. Aunque ambos usan el mismo término “infierno”, ambos 
están pensando en referencias completamente distintas debido a que cada 
uno interpreta diferente el sentido de ese término. 

Este problema que desentrañó Frege hace que esta distinción sea fi-
losóficamente relevante y poderosa, esto vino a ser la base de cómo se 
piensan todas las disciplinas modernas, incluidas las ciencias, desde la 
semántica hasta la I.A. actual. Asimismo, esta idea transformó en el hom-
bre la forma en que se pueden interpretar descripciones ambiguas, cómo 
se relacionan el lenguaje y la realidad, y qué significa entender o malen-
tender una frase o una proposición. 

De igual manera, esta idea permitió resolver paradojas aparentemente 
insuperables, entre ellas el cómo entender que dos nombres diferentes 
pueden referirse al mismo objeto, pero predicar algo nuevo al decirlo. 
Gottlob Frege heredó a la humanidad una de las herramientas más va-
liosas para entender el lenguaje y con ello inauguró una nueva tradición 
filosófica. La idea de que las palabras no son simplemente etiquetas para 
el mundo sino complejos mapas de significados, cada uno con su propia 
lógica interna. Su distinción entre  sentido y referencia sigue siendo una 
piedra angular en la semántica, la filosofía y la tecnología, recordando a 
la humanidad que las palabras, aunque parezcan simples, son más pro-
fundas de lo que aparentan ser. 

De aquí surge el problema de la vaguedad en Ludwig Wittgenstein, 
porque al parecer, el lenguaje es una herramienta precisa; las palabras 
parecen delinear el mundo con claridad, entregando al ser humano un 
mapa para entenderlo, de tal manera que, si se nombra algo, el ser hu-
mano lo puede comprender porque se refiere a cosas de la realidad. Pero, 
qué ocurre cuando las fronteras entre significados se difuminan. Este es 
el profundo problema de la vaguedad del lenguaje, este problema se puede 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 241

identificar más en la paradoja del montón,2 dicha paradoja plantea pre-
guntas “aparentemente simples” como ¿cuántos granos se necesitan para 
ser un montón? si tomas un grano de un montón ¿sigue siendo un montón 
de arena? y si sigues quitando granos ¿en qué momento deja de ser un 
montón? Esta paradoja obliga al sujeto a enfrentarse al hecho de que los 
términos que el hombre emplea a diario son vagos y esta vaguedad no es 
un simple defecto del lenguaje, sino una nota esencial del mismo lenguaje. 

Ante esto, Wittgenstein (1988, pp. 19-27) abordó este problema en 
su obra  Investigaciones filosóficas, donde observó que las palabras no 
tienen límites fijos o definidos en muchos casos y su significado depende 
del contexto en el que se puedan usar. Para él, la vaguedad del lenguaje 
no era solo un error que tenía que corregirse, sino una realidad que debía 
comprenderse. El significado de una palabra no es algo fijo como un obje-
to, el significado es su uso del lenguaje. Esto significa que términos como 
“alto”, “bueno”, “rico”, no tienen definiciones estrictas porque su interpre-
tación depende de las circunstancias y de cómo los hombres interactúan 
con dichos términos. 

La vaguedad no solo es un juego filosófico pues, como se había dicho 
anteriormente, tiene implicaciones con otras ciencias como la Ética, el 
Derecho, y ni se diga la I.A. Por ejemplo, en el Derecho, términos como 
“justicia razonable” o “daños” son inherentemente vagos lo que abre paso 
a la interpretación múltiple. En la I.A. hay un desafío  que, al parecer, lo 
seguirá siendo durante mucho tiempo en la “semántica computacional”,3 
ya que el lenguaje cotidiano no está ceñido, sino que fluye y toma la forma 
en la que se encuentra (cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 41-44). Por eso, 
hasta en la cotidianidad puede analizarse esto, pues al hablar de “rique-
za” para alguien con ingresos mínimos, cien mil pesos puede ser una can-

2  N.B. La paradoja del montón “De acuerdo con Rescher, la forma original de la paradoja es la 
siguiente: Claramente 1 es un número pequeño. Y si n es un número pequeño, también n + 1 lo será. 
Pero esto lleva directamente a tener que decir que un número obviamente grande (digamos muchos 
billones) es un número pequeño”. (Buitrago, 25 de noviembre 2024).
3  N.B. La «semántica computacional» entiéndase como el área que estudia el significado de los 
programas y piezas de software. Por otra parte, está la Semánticas de la filosofía de la computación 
que se encarga de estudiar los lenguajes formales de la computación y, al mismo tiempo, pretende 
responder a preguntas filosóficas. En: Cf. Tordera, J. (26 de noviembre 2024).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

242 II. DOSSIER

tidad que indique riqueza, mientras que para un millonario es distinto. 
Entonces, ya no hay un límite claro del concepto, ya que se mueve en el 
contexto de quien lo usa.  El lenguaje opera en un terreno ambiguo que 
obliga al hombre a tomar decisiones, inclusive cuando no hay respuestas 
precisas. 

Wittgenstein (1988) señaló que el significado está ligado intrínsecamen-
te al contexto y al uso, por eso la vaguedad no es falla sino función propia 
del lenguaje. Esto demuestra que el lenguaje no opera como una maquina 
lógica perfectamente acabada, sino como un instrumento flexible, poderoso 
y desconcertante que se adapta a la vida humana (pp. 127-129).

Se sigue que, algunos de los pilares de la filosofía moderna se constru-
yeron en aparentes distinciones, de entre ellas destacan las distinciones 
analíticas y sintéticas del filósofo prusiano Immanuel Kant, según este en-
foque las proposiciones analíticas son verdaderas en virtud del significado 
de las palabras que las componen, en cambio, las proposiciones sintéticas 
son verdaderas o falsas y siempre predicarán algo nuevo del sujeto, pero, 
luego derribaría esta postura Willard Van Orman Quine con su crítica a 
la distinción analítico-sintético, demostrando que muchas de las certezas 
filosóficas son artificiales y débiles, puesto que las proposiciones de Kant 
son dogma, ya que no hay una base clara para establecer una real distin-
ción (Conesa y Nubiola, 2002, pp. 132-133).

En Quine toda proposición está conectada a un vasto entramado de 
creencias y conocimientos, incluso las verdades que parecen puramente 
analíticas como las de la lógica o de las matemáticas dependen de la rela-
ción del hombre con sus sistemas de conocimiento. Un punto crucial en la 
crítica de Quine es el rechazo a la noción de que las palabras tienen sig-
nificados independientes del contexto, en este sentido afirmó que el signi-
ficado de una proposición no puede ser aislado de la red total de dogmas 
y creencias que las sustentan, incluso pensó que hasta  las proposiciones 
aparentemente más obvias como 1+1=2 están enraizadas en un sistema 
más amplio que les da sentido. Dicho esto, Quine argumentó, a modo de 
ejemplo, que si existiera una anomalía científica suficiente que desafiara 
las leyes matemáticas básicas es necesario que revisen incluso las verda-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 243

des más obvias e indiscutibles.  Esto demuestra que lo que se considera 
como analítico está totalmente influido por factores externos, incluyendo 
la experiencia (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 132-135).

Esta crítica no solo es un desafío filosófico abstracto, al contrario, tie-
ne profundas implicaciones, principalmente en la ciencia, donde refuerza 
la idea de que las teorías científicas no pueden ser separadas en partes 
aisladas, porque la validez de cualquier teoría depende del sistema to-
tal de conocimientos en el que se integran. Quine (1968) señaló que las 
creencias forman una red que se ajusta continuamente en respuesta a las 
tensiones impuestas por la experiencia sensible, por ende, no hay núcleos 
de certezas absolutas (pp. 39-42). 

De lo anterior, conviene realizar un ejemplo para ahondar más en la 
comprensión del pensamiento de Quine. Cuando uno dice todos los jagua-
res son felinos, parece analítica la oración porque parte de la definición de 
que “jaguar” es ser “felino”, pero en esta supuesta verdad ¿cómo se define 
“jaguar” y ”felino”? Por eso, las definiciones siempre serán influenciadas 
por la comprensión cultural y científica que tenga cada individuo. Pero, 
si la biología cambiara sus categorías se podría redefinir la proposición 
anterior, eso no cambia el hecho de que objetivamente los jaguares sean 
felinos. Asimismo, este problema se ve de manera constante en la ciencia, 
pues se ha de recordar que las leyes de Isaac Newton parecían verdades 
analíticas irrefutables, pues tenían carácter de universalidad y necesidad, 
hasta que el físico Albert Einstein revisó dichas leyes. Quine (1974, pp. 
43-91) mostró que este proceso de revisión es inevitable para que el co-
nocimiento no tenga un núcleo fijo, sino que sea una red que se ajusta a lo 
más próximo a ser un conocimiento auténticamente verdadero.

Con su crítica analítico-sintética, Quine no sólo derrumbó un dogma 
central del empirismo, sino que también abrió la puerta a una nueva ma-
nera de entender el conocimiento, como un todo interconectado y que es 
imposible acceder a él sin realizar un análisis filosófico. Su enfoque creó 
una revolución en la semántica, la epistemología y, ni se diga, la filosofía 
de la ciencia, pues como trató de explicar que toda proposición es vul-
nerable al ajuste, entonces, toda afirmación analítica debe ser revisada 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

244 II. DOSSIER

en función del contexto. Esto es un recordatorio para el ser humano y la 
capacidad que tiene de entender el cosmos. 

Otra reflexión importante dentro de la filosofía analítica o del lenguaje 
son los Actos de habla, propuestos por John L. Austin y John Searle. Den-
tro de este marco de reflexión, el lenguaje es algo más que juntar pala-
bras fruto de sonidos o signos. Cuando los hombres hablan, hacen cosas, 
prometen, ordenan, inclusive, cambian el mundo con las palabras. Este 
fue el punto de partida de Austin, quien en su obra Cómo hacer cosas con 
palabras transformó la comprensión del lenguaje al mostrar que hablar es 
una forma de acción.

Por su parte, Austin argumentó que el lenguaje no se limita a describir 
la realidad, sino que la moldea, por ejemplo, cuando una persona dice “te 
prometo que estaré allí”, no está describiendo algo que hará, sino que está 
haciendo algo, en este caso, una promesa. Este tipo de expresiones que 
realizan una acción en el mismo momento en que se pronuncian son los 
que este pensador denominó actos performativos (Cf. Conesa y Nubiola, 
2002, p. 176), pues para él, cuando un sujeto emite un enunciado como 
“Juan, yo te bautizo en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu San-
to” (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, p. 173) no se describe algo, sino que se 
está haciendo algo. Por eso, Austin distinguió tres dimensiones principa-
les en cada acto del habla. “acto locutivo es el que realizamos por el hecho 
de ‘decir algo’ […] acto ilocutivo es el que se realiza al decir algo […] acto 
perlocutivo es aquel que se realiza por haber dicho algo” (Cf. Conesa y 
Nubiola, 2002, p. 176).

Posteriormente, Searle amplió la idea de Austin en su obra Actos del 
habla, donde sistematizó las categorías de los actos del habla e identificó 
tipos específicos como: 1) actos asertivos declaran algo como verdadero; b) 
actos directivos aquellos que intentan hacer que alguien haga algo; c) com-
promisorios que comprometen a alguien; d) expresivos son los que expre-
san un estado emocional; e) declarativos aquellos que cambian la realidad 
al hablar (quedas despedido). (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 177- 179). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 245

Luego entonces, para Searle cuando el hombre habla realiza acciones 
que dependen de reglas sociales y contextuales complejas y no solo queda 
en el mero emitir palabras. Cuando se habla se hace algo. Por ejemplo: 

un programa de computador no puede jamás ser una mente, porque 
la mente constituye una experiencia intencionada causal que capacita 
a los seres humanos para realizar acciones no sólo de simulación, 
sino también de multiplicación de los pensamientos y las sensaciones. 
(Cuchumbé, 2024, p. 71) 

 La teoría de los actos del habla vino a transformar la comprensión 
del lenguaje, al demostrar que las palabras no son meros reflejos de la 
actualidad sino herramientas para actuar en el mundo. Asimismo, Austin 
señaló que decir algo es hacer algo y las consecuencias de lo que hace el 
ser humano con sus palabras son tan reales como cualquier acción física. 
Por ende, esta perspectiva redefine el lenguaje en términos éticos, porque 
cada acto del habla lleva consigo una responsabilidad, las palabras tienen 
efectos  concretos en el mundo y en quienes las escuchan. Austin y Searle 
enseñan que el lenguaje es acción ya que cada palabra que se pronuncia 
es una herramienta para influir en el mundo y en los demás. Entonces, re-
conocer el poder performativo del lenguaje como aspecto filosófico no solo 
ayuda a entender cómo se comunica el hombre, sino que las palabras con 
las que se comunica tienen una relación directa con la realidad. 

Siguiendo las grandes ideas de los pensadores de esta tradición filosó-
fica, es pertinente destacar al pensador Saul Kripke y su teoría causal de 
los nombres, en esta teoría los nombres propios parecen simples etiquetas 
que usa el hombre para referirse a cosas o personas, pero ¿cómo logra co-
nectarlos con el mundo?, ¿cómo sabe que al decir “Aristóteles” o “Marco 
Aurelio” están hablando del filósofo griego o el emperador romano y no de 
cualquier otro individuo con el mismo nombre? 

Este misterio fue resuelto de modo revolucionario por Kripke en su 
obra Nombres y necesidad, donde propuso que un nombre propio no des-
cribe un conjunto de características, mejor dicho, se conecta directamente 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

246 II. DOSSIER

con su referente a través de una comunidad lingüística, eso significa que 
cuando alguien dice “Aristóteles” o ”Marco Aurelio”, el hombre o el su-
jeto que está conociendo no necesita  recordar cada detalle de su vida 
y sus obras, lo que importa es que el nombre se originó en un contexto 
específico y fue transmitido a través de una red de hablantes de diferentes 
contextos específicos hasta llegar  al hombre o sujeto que está conociendo.  
No obstante, Kripke argumentó que un nombre se fija cuando alguien lo 
asigna a una cosa, animal o persona, como cuando los padres eligen un 
nombre a su hijo, desde ese momento, el nombre se transmite de persona 
a persona, manteniendo una conexión que es causal con el referente origi-
nal, aunque esta cadena puede influir errores o distorsiones (que más bien 
es lo que sucede), la conexión básica se mantiene (Cf.  Conesa y Nubiola, 
2002, pp. 137-138). 

Según Kripke, en el proceso de transmisión de un nombre no se re-
quiere que cada usuario del término conozca todos los detalles de su re-
ferente, pero si  que exista una conexión causal entre el hablante y el 
objeto hablado. Esto resuelve problemas como la posibilidad de referirse 
a figuras históricas sobre las que se sabe muy poco, pero cuyo nombre ha 
sido preservado a lo largo del tiempo. De igual forma, esta teoría no solo 
reformuló cómo los hombres entienden los nombres propios en general, 
sino que también influyó en algunas ideas en la semántica, donde introdu-
jo una revisión más robusta de la referencia, dejando atrás las limitaciones 
de las otras teorías (Cf. Méndez, 2024, pp. 1-23).

Para poder entender la complejidad de esta idea (que es realmente 
difícil de explicar), conviene traer al pensamiento un nombre como el de 
“Albert Einstein”, incluso si no lo conoce uno, los detalles de su vida o sus 
teorías, se puede usar su nombre para referirse a este famoso físico, esto 
es posible gracias a la cadena causal, el nombre “Einstein” fue fijado en 
un contexto especifico y fue transmitido a través de generaciones, mante-
niendo su conexión con el referente original. Ahora, si uno considera un 
error histórico, por ejemplo, alguien cree que Einstein fue quien inventó 
la bombilla, aunque esta información es incorrecta, la cadena casual si-
gue conectando el nombre Einstein con aquel físico que desarrolló dicha 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 247

teoría de la relatividad. Esto muestra que el significado del nombre se 
mantiene independientemente de las descripciones erróneas.

He aquí la gran innovación de Kripke, donde recuerda que el lenguaje 
es un sistema vivo, dinámico y misterioso que conecta a los hablantes con 
el mundo a través del tiempo y no es solamente una conexión de etiquetas. 
Igualmente, gracias a Kripke, se entiende que los nombres propios son 
reflejos de la realidad y las anclas en las comunidades lingüísticas y que 
han preservado el significado durante varias generaciones.   

Ahora nos adentraremos en la teoría de la verdad como coherencia de 
Donald Davidson, que consiste en preguntarse, en un primer momento, 
¿qué es la verdad? Durante siglos los filósofos buscaron definirla como la 
correspondencia entre las palabras o conceptos y la realidad fenoménica. 
Luego, si lo que uno dice coincide con lo que es, entonces, es verdadero. 
Pero, si la verdad no se hallase “allá afuera”, sino que dependiera de la 
forma en la que nuestras creencias encajen entre sí. 

Este enfoque fue articulado y defendido con profundidad por Donald 
Davidson, quien reformuló la pregunta sobre la verdad para adaptarla a 
un mundo en contante cambio interpretativo. Este desarrollo filosófico 
lo plasmó en su obra Investigaciones sobre la verdad y la interpretación, 
según Davidson, la verdad no debe entenderse como una simple corres-
pondencia entre palabras y hechos, sino como un atributo de las proposi-
ciones que forman parte de un sistema coherente de creencia. En este sis-
tema, las proposiciones además de ser internamente conscientes también 
son funcionales para interpretar la experiencia. Entonces, para Davidson 
(1991) la verdad debe ser entendida como una característica de las propo-
siciones en tanto que forman parte un esquema interpretativo, y, al mismo 
tiempo, refleja la coherencia de nuestras creencias e ideas previas. (citado 
por Conesa y Nubiola, 2002, p. 55). 

Cabe destacar que, para Davidson (2005) la verdad no es subjetiva, 
mucho menos, relativa, pero depende de un marco compartido de inter-
pretación. Igualmente, este filósofo estadounidense hizo hincapié en que 
el lenguaje tenía que ser como una especie de vehículo principal para po-
der conducir la coherencia. No obstante, las palabras no funcionan de ma-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

248 II. DOSSIER

nera aislada; su significado y verdad dependen del contexto y sobre todo 
del sistema lingüístico al que pertenecen. Bajo esta línea se puede decir 
que, para que una proposición sea verdadera debe encajar con las demás 
proposiciones que usan los seres humanos para describir al mundo (p. 5). 

Sin embargo, la verdad no deriva de los hechos aislados sino que brota 
o, mejor dicho,  emerge del proceso de reconciliar las afirmaciones de los 
hombres con un sistema mucho más amplio y complejo de interpretaciones 
compartidas. Esta idea logra conectarse con la noción de que el lenguaje 
no solo describe la realidad, sino que también organiza la experiencia de 
la persona con la realidad (Davidson, 2005, p. 51). 

Luego, la teoría de la verdad como coherencia ha influenciado fuerte-
mente en la hermenéutica, resaltando lo importante que es el contexto y, 
a la par, el sistema interpretativo para la deliberación veritativa de una 
afirmación. Por su parte, la epistemología y la ciencia han encontrado rele-
vancia en esta postura ya que ha desafiado la idea de que las verdades son 
independientes de nuestras creencias, y propone que todo conocimien-
to depende de su integración con un sistema coherente de interpretación 
como se había dicho anteriormente. Finalmente, en la lingüística también 
hay gran influjo de dicha teoría debido a que el significado de las palabras 
depende de su relación con otras palabras. Según Davidson, no existen 
verdades aisladas, cada afirmación adquiere su sentido y validez al formar 
parte de un sistema más amplio que la sustenta.

En un sentido más amplio, dicha teoría intentó explicar cómo el ser 
humano evalúa los sistemas científicos, por ello, la teoría de la relatividad 
general no es que coincida con hechos aislados, sino que encaja con un 
vasto conjunto de observaciones, ecuaciones y principios que forman un 
“todo coherente”, pero  únicamente describe un aspecto de la realidad. 
Entonces, la verdad debe ser entendida como un entramado de un sistema 
en constante evolución que homologa las palabras, ideas y experiencias 
en una sola cosa. Donald Davidson insistió en que al buscar la verdad el 
hombre no solo está describiendo el mundo como lo venía postulando la 
filosofía, sino que también lo está interpretando una y otra vez. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 249

Sumergiéndose en el mar de ideas de la filosofía del lenguaje, salta a 
la vista el concepto de intención de Herbert Paul Grice, donde se continua 
la defensa de que las palabras no son solo sonidos o marcas en una su-
perficie, sino que llevan consigo una marca de significados que dependen, 
en gran medida, de la intención con la que los seres humanos pronuncian 
qué diferencia hay entre una afirmación y una orden. El ejemplo más clá-
sico podría ser cuando una persona pregunta “¿tienes hambre?”, pero, en 
realidad, está significando “tengo hambre”. No obstante, esta pregunta y 
otras más, semejantes a esta, fueron fundamentales sobre la intención del 
lenguaje. Por tal motivo, Grice en su obra Lógica y conversación demostró 
que la intención del hablante es clave para entender el significado de 
sus palabras. Asimismo, este filósofo argumentó que, en la comunicación, 
además de explicarse únicamente a través del significado literal de las 
palabras, también se debe basar en las intenciones del hablante y cómo 
estas son interpretadas por el oyente (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 
193-194).

Esto significa que cuando el ser humano habla, transmite información 
y junto a esto busca generar ciertos efectos en los demás, ya sea informar, 
persuadir o simplemente expresar una emoción, sea consciente o no. Grice 
introdujo la implicatura conversacional, que ocurre cuando un hablante 
comunica más de lo que dice literalmente. Ejemplo: hace mucho calor, 
quiere que se abra una ventana, aunque no lo diga literalmente. La in-
tención detrás de la frase es lo que permite al oyente captar el significado 
implícito. 

Para explicar a los hablantes y oyentes cómo interpretar estas intencio-
nes. Grice (Citado por Conesa y Nubiola, 2002) propuso cuatro máximas 
conversacionales que guían el uso del lenguaje:

 
Máxima de cantidad (se relaciona con la cantidad de información que 

debe darse). Comprende: 
1)	 haga que su contribución a la conversación sea todo lo informativa que 

requiera el propósito de diálogo; pero 

2)	 haga que su contribución no sea más informativa de lo necesario. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

250 II. DOSSIER

Máxima de cualidad: trate de que su contribución a la conversación 
sea verdadera,

1) 	 no diga algo que crea falso; 

2) 	 no diga algo de lo que no tenga pruebas suficientes. 

Máxima de relación: diga cosas relevantes, o más explícitamente, haga 
que su contribución a la conversación sea relevante con respecto a la di-
rección del intercambio. 

Máxima de modo (se relaciona con el modo de decir las cosas más que 
con el tipo de cosas que hay que decir): “sea claro”,

1) 	 evite expresarse de forma oscura; 

2) 	 evite ser ambiguo; 

3) 	 sea breve (o no sea innecesariamente prolijo); 

4) 	 sea ordenado. (Conesa y Nubiola, 2002, p. 194)

Cuando estos principios se violan, los oyentes buscan una intención 
suficiente. Por ende, la violación de una máxima puede generar implica-
turas que revelen la verdadera intención del hablante (Conesa y Nubiola, 
2002, pp. 193-194) Verbigracia: alguien está en una reunión y dice “este 
tequila está muy fuerte”, en el nivel literal esto solo es una observación, 
sin embargo, dependiendo del contexto puede implicar varias cosas, ya 
sea una crítica a la bebida alcohólica, una petición de añadir un mezcla-
dor o un elogio al sabor intenso. Lo que el oyente interpreta depende, tanto 
de las palabras, como de la intención percibida del hablante. La teoría de-
safió y continúa desafiando la idea de que el significado sea algo estático 
o predefinido. En su lugar, esta propuesta muestra que el lenguaje es diná-
mico y que está adaptándose a las circunstancias y es moldeado por las re-
laciones entre las personas. Esto obliga a reconsiderar cómo comprenden 
los hombres, filosóficamente, conceptos tan importantes como “verdad”, 
“naturaleza “significado”, entre otros. De lo anterior, esta propuesta filo-
sófica es un recordatorio de que el lenguaje no solo debe ser comprendido 
como un simple juego de palabras, sino como algo cargado de intenciones 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 251

humanas y comprender el concepto de intención ayudará a los hombres a 
desentrañar lo que se dice y lo que se quiere decir.  

Siguiendo la impronta de esta tradición filosófica, es pertinente pre-
guntarse qué sucede cuando se usa un nombre propio como “Aristóteles” 
o “Alejandro Magno” y qué se hace con esas palabras cuando conectan 
con las ideas de cada uno o con las personas o las cosas a las que se re-
fiere. Antes de que Saul Kripke revolucionara la comprensión de los nom-
bres con su teoría causal, la visión más importante en la filosofía analítica 
era la teoría descriptiva de los nombres de Bertrand Russell. En su difícil 
ensayo Sobre la denotación  argumentó que los nombres propios son des-
cripciones abreviadas que encapsulan información sobre sus referentes 
y no etiquetas arbitrarias. Esta idea permitió explicar cómo los nombres 
conectan el lenguaje con el mundo y cómo las personas pueden usarlos, 
incluso en contextos donde el referente está ausente o es desconocido. (Cf. 
Conesa y Nubiola, 2002, p. 137).

Según Russell, un nombre propio como el de “Homero” no se refiere 
directamente a una persona, dicho nombre actúa como un atajo para una 
descripción más completa como “el autor de La Ilíada y La Odisea”. En-
tonces, el significado del nombre se deriva de las características que uno 
asocia con él.  No obstante, cuando se usa un nombre propio, al mismo 
tiempo, se está implicando una descripción; una lista de propiedades que 
identifican al objeto o persona referida. Esto quiere decir que, incluso 
cuando se emplea un nombre sin conocer a su referente directamente, se 
está vinculando con una serie de descripciones que permite manejarlo 
dentro de un contexto lingüístico. Por ello, cuando una persona menciona 
“el autor de Los Miserables”, incluso si alguien no llegase a saber quién es 
“Victor Hugo”, puede entender la referencia por la descripción “el autor 
de Los Miserables”, ya que se delimita un conjunto de características que 
identificará al referente. Russell usa un ejemplo clásico “el actual rey de 
Francia es calvo”, no tiene referente porque no existe un rey en Francia, 
pero sigue siendo significativa porque implica una descripción; existe un 
rey en Francia y este es calvo. Aunque el referente el rey de Francia no 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

252 II. DOSSIER

existe, la estructura descriptiva del enunciado permite analizarlo lógica-
mente. (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 110-112, 205).

Aunque esta teoría fue sumamente influyente, también implicó gran-
des críticas, particularmente, la  hecha por Kripke que se  analizó ante-
riormente, donde se argumenta que los nombres propios no dependen ne-
cesariamente de las descripciones, según Kripke, el nombre “Aristóteles” 
no necesita encapsular las características asociadas a él, puesto que su 
conexión proveniente es una cadena causal. Sin embargo, frente a estas 
críticas, la teoría descriptiva de Russell es considerada relevante, ya que 
se sumerge en la profundidad máxima del atomismo lógico4 y ayuda a 
entender cómo el lenguaje funciona en contextos donde no se tiene acceso 
directo al referente y cómo se construyen significados a partir de descrip-
ciones parciales. (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 204-205).

Cabe destacar que, toda esta complejidad que Russell introdujo en su 
teoría se debe a que él mismo fue un gran matemático y, obviamente, filó-
sofo, por eso, la teoría descriptiva es un intento matemático de comprender 
el lenguaje y lo lleva a niveles muy complejos. La teoría descriptiva de los 
nombres marcó un hito en el desarrollo de la semántica moderna y permi-
tió resolver problemas sumamente complejos como las proposiciones com-
plejas, los nombres en contextos literarios o históricos y los términos vacíos. 
Con todo esto, se podría decir que la propuesta de Russell comprende el 
análisis lógico del lenguaje que reveló cómo el ser humano enlaza pala-

4  Russell sostuvo la doctrina conocida como “atomismo lógico”, que es una combinación de em-
pirismo radical y lógica. Su origen se remonta -como reconoce Russell en el prólogo a La filosofía 
del atomismo lógico (1918) “ideas que debo a mi amigo y antes discípulo Ludwig Wittgenstein”. La 
doctrina del atomismo lógico sostiene que la estructura de las frases (su gramática o sintaxis) guarda 
relación con la estructura de los hechos. Así como el lenguaje es descomponible en unos elementos 
últimos, el atomismo postula que también la realidad lo es. Tales elementos no tienen carácter físico, 
sino lógico; son entidades inanalizables por el pensamiento. «Llamo atomismo lógico -escribió- a mi 
doctrina porque los átomos, a los que deseo llegar como elemento último de mi análisis, son átomos 
lógicos y átomos físicos» Russell sostiene que la relación semántica básica es una relación de co-
rrespondencia entre lenguaje y realidad. Esta relación de correspondencia se expresa a través de dos 
relaciones que ligan el lenguaje con el mundo: nombrar y representar. Nombrar es la relación propia 
de los nombres y representar la de los enunciados. Entre los enunciados y el mundo existe una espe-
cie de paralelismo o isomorfía: del mismo modo que los enunciados se componen de proposiciones 
atómicas, la realidad se compone también de hechos atómicos”. Russell (1974, p. 137, citado por 
Conesa y. Nubiola, 2002, pp. 110-111). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 253

bras con objetos o cómo se enfrentan las limitaciones del conocimiento 
propio a través de las descripciones. Por eso, esta teoría continúa siendo 
crucial para entender cómo el lenguaje conecta las mentes con la realidad. 

Adentrándose más en la reflexión de esta tradición filosófica, se puede 
observar que el lenguaje rodea y define al ser humano, tanto que se vuelve 
tan común para él y rara vez se cuestiona sobre qué significa realmente 
una palabra o dónde recibe su significado real. Ante esto, cabe destacar 
la idea de  uno de los filósofos más relevantes del siglo XX; Ludwig Witt-
genstein, quien aportó la reflexión sobre el significado como uso y juegos 
del lenguaje. 

Wittgenstein cuestionó la idea que se tuvo durante siglos de que el sig-
nificado de las palabras era una esencia fija o dicho de otra manera; una 
representación abstracta. Argumentó que el significado de una palabra, 
por complejo que sea, depende de cómo se use en el contexto del lenguaje; 
es decir en dónde se le utiliza y por qué. Entonces, el significado de la 
palabra es su uso en el lenguaje. Para Wittgenstein, el lenguaje es una 
actividad vivificadora, moldeada por las prácticas sociales en los contex-
tos donde las palabras se emplean, por ello, el lenguaje no puede ser un 
reflejo inamovible del mundo. 

Aunado a esto, el filósofo vienés introdujo el concepto de juegos de 
lenguaje5 para describir cómo las palabras adquieren reglas específicas 
en variados contextos en los que se emplean. Es decir, que las palabras 
son como una especie de herramientas que deben ajustarse a las rea-
lidades humanas. No obstante, el lenguaje abarca lenguajes específicos 
como el científico, matemático, poético, místico, entre otros. Cada uno 

5  Wittgenstein describió los juegos de lenguaje de la siguiente manera: “Ten a la vista la multipli-
cidad de juegos de lenguaje en estos ejemplos y en otros: dar órdenes y actuar siguiendo órdenes. 
Describir un objeto por su apariencia o por sus medidas. Fabricar un objeto de acuerdo con una 
descripción (dibujo). Relatar un suceso. Especular sobre un suceso. Formular y comprobar una hipó-
tesis. Presentar los resultados de un experimento mediante tablas y diagramas. Inventar una historia 
y leerla. Actuar en teatro. Cantar a coro. Adivinar acertijos. Hacer un chiste; contarlo. Resolver un 
problema de aritmética aplicada. Traducir de un lenguaje a otro. Suplicar, agradecer, maldecir, salu-
dar, rezar. Es interesante comparar la multiplicidad de herramientas del lenguaje y de sus modos de 
empleo, la multiplicidad de géneros de palabras y oraciones, con lo que los lógicos han dicho sobre la 
estructura del lenguaje (incluyendo al autor del Tractatus Logico-philosophicus)” (citado por Conesa 
y Nubiola, 2002, pp. 127-128).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

254 II. DOSSIER

de estos juegos tiene reglas propias que determinan el uso de las pala-
bras en determinado contexto (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 129-131) 
por ejemplo: cuando alguien dice la palabra “rey”, el significado de esta 
palabra cambia dependiendo del juego del lenguaje en el que se emplea, 
pues en el ajedrez es una pieza constitutiva del juego y que cumple ciertas 
reglas, en lo político refiere a quien gobierna en la forma de gobierno de la 
monarquía y en una simple plática coloquial la palabra “rey” podría ser 
un apodo que expresa cariño.

Wittgenstein ilustró al lenguaje de modo flexible, ya que para que se 
pueda comprender el significado del lenguaje, no se debe buscar su esen-
cia, sino su práctica. Esto, lleva a entender que las palabras se adaptan a 
las actividades humanas y que no tienen un solo significado. Asimismo, 
las palabras o, mejor dicho, el lenguaje debe  ser visto como una forma de 
vida y no propiamente como un espejo de la realidad fenoménica. Luego 
entonces, esta visión representó un gran desafío para la metafísica, por-
que esta reflexión no busca un lenguaje perfecto o universal, al contrario, 
pretende mostrar que la riqueza del lenguaje radica en su diversidad, fle-
xibilidad y, sobre todo, en su profundidad, acercando al ser humano a una 
verdad más precisa.  (Cf. Conesa y Nubiola, 2002, pp. 131)

Igualmente, el lenguaje al ser un sistema dinámico que el hombre 
crea y recrea, no puede ser entendido como una lista de definiciones o 
una maquina rígida inamovible. Por eso, Wittgenstein externó la idea de 
abandonar la búsqueda del significado absoluto y mejor observar cómo las 
palabras viven en nuestras interacciones diarias; no hay nada más allá del 
lenguaje porque es en él donde vivimos y comprendemos la realidad. (Cf. 
Conesa y Nubiola, 2002, pp. 142). 

Durante esta inmersión en este vasto mar de pensamientos, se trató de 
rescatar algunas ideas relevantes que aportaron a la tradición filosófica, 
asimismo, se quiso precisar, desde las distinciones, el sentido y la referen-
cia hasta el holismo semántico. Por último, en cada una de las ideas plan-
teadas, no solo se reformuló cómo el ser humano ha entendido el lenguaje, 
sino también se mostró algo mucho más profundo; que el lenguaje no es 
una herramienta del intelecto humano para describir el mundo y adecuar-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

EL LENGUAJE: COMPLEJO Y PODEROSO CONECTOR INVISIBLE… 255

se a él, sino  una parte esencial de cómo el hombre crea y vive el mundo. 
Dicho de otra manera, el lenguaje es una realidad compleja y poderosa; 
es el conector invisible entre el pensamiento y el mundo fenoménico.  Es 
la manifestación más alta del λόγος  y que la filosofía custodia hasta la 
actualidad. 

Referencias

Buitrago, D. (25 de noviembre de 2024). Propuesta de una metodología basada 
en la lógica difusa para explicar los razonamientos de tipo sorites, Revista Co-
lombiana de Filosofía de la Ciencia, XVIII (36), 42. https://www.redalyc.org/
journal/414/41457106006/41457106006.pdf

Conesa, F. y Nubiola, J.  (2002). Filosofía del lenguaje, Herder.
Cuchumbé, N.(29 de noviembre de 2024). Lenguaje y rasgos constitutivos en 

John Searle: aporte al estudio de procesos mentales, Praxis Filosófica, 38, 71-
87. http://praxisfilosofica.univalle.edu.co/index.php/filososfica/article/view/ 
2842/2851

Davidson, D. (1991). Three Varieties of Knowledge, Cambridge University Press.
Davidson, D. (2005). Estructura y contenido de la verdad, Madrid, Tecnos.
Frege, G. (1984), Estudios sobre semántica, Barcelona, Orbis. 
Méndez, M. (29 de noviembre 2024), El nombrar y la necesidad de Kripke: entre 

los nombres propios y las descripciones definidas. Sincronía, 63, 1-23. https://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=513851569019 

Quine, W. (1968). Palabra y objeto, Barcelona, Labor. 
Quine, W. (1974). La relatividad ontológica y otros ensayos, Madrid, Tecnos.
Russell, B. (1974). La filosofía del atomismo lógico. En Muguerza (Ed.), La con-

cepción analítica de la filosofía, Madrid, Alianza.
Tordera, J. (26 de noviembre 2024), Puentes entre la lingüística computacional 

y la psicolingüística, Revista de Lingüísticas y Lenguas Aplicadas, V, 341-349.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4780850.

Wittgenstein, L. (1988). Investigaciones filosóficas, México, Crítica. 





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Transculturalidad, Educación y Política: 
apuntes filosóficos desde El maestro ignorante

Transculturality, Education and Politics: 
philosophical notes from The ignorant schoolmaster

José Guadalupe Olivares Terrones*

*  Maestría de Filosofía y Crítica de la Cultura, UIC.

Resumen

El 02 de octubre de 2024 se llevó a 
cabo la Instalación de la Comisión de 
Agricultura del Senado. La partici-
pación que la senadora Edith López 
Hernández tuvo en ella causó revuelo 
en redes, sirviéndonos aquí de motivo 
filosófico para analizar la cuestión 
de la transculturalidad, su relación 
con la racionalidad crítica, con las 
maneras de educar y las implicacio-
nes políticas de todo lo anterior. Así 
pues, una vez expuesto el contexto 
de la intervención de la senadora, se 
analiza la necesidad de un pensa-
miento transcultural, signado por una 
racionalidad crítica, que abra las po-
sibilidades de reconocer los saberes 
que dependen de unas coordenadas 
culturales concretas y las que no, 
esto a la luz de la propuesta filosófica 
de José Antonio Pérez Tapias. Poste-
riormente, se exploran las principales 
ideas vertidas en el texto El maestro 
ignorante de Jacques Rancière, 
proponiéndolas como un mecanismo 
pedagógico idóneo para alcanzar la 

Abstract

On October 2, 2024, the Installation 
of the Senate Agriculture Commis-
sion took place. The participation of 
Senator Edith López Hernández in it 
caused a stir on the social networks, 
serving as a philosophical reason to 
analyze the issue of transculturality, 
its relationship with critical rationali-
ty, with the ways of educating and the 
political implications of all the above. 
Thus, once the context of the sena-
tor’s intervention has been exposed, 
the need for a transcultural thought 
is analyzed, marked by a critical ra-
tionality, which opens the possibilities 
of recognizing the knowledge that de-
pends on specific cultural coordinates 
and those that do not, this in light of 
the philosophical proposal of José An-
tonio Pérez Tapias. Subsequently, the 
main ideas expressed in the text The 
Ignorant Schoolmaster by Jacques 
Rancière are explored, proposing 
them as an ideal pedagogical mecha-
nism to achieve the aforementioned 
rationality. Finally, the political im-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

258 II. DOSSIER

mencionada racionalidad. Por último, 
se discuten las implicaciones políti-
cas si se llevara a cabo un proyecto 
intelectual como el que se describió, 
teniendo como meta la emancipación. 

Palabras Clave

Transculturalidad,racionalidad críti-
ca, educación, política, emancipación

plications of carrying out an intellec-
tual project such as the one described 
above, with emancipation as its goal, 
are discussed.

Keywords 

Transculturality, critical rationality, 
education, politics, emancipation

Podría decirse que, como meta de todo quehacer filosófico, ha es-
tado siempre presente un proyecto de emancipación, vocablo que 
de manera más o menos generalizada evoca las posibilidades de 

tener una vida humana que pueda tildarse de “buena”. Sin embargo, bajo 
el amparo de dicho objetivo, a lo largo de la historia se hicieron las más 
disímiles propuestas, todas ellas esgrimiendo argumentos a diestra y si-
niestra, sosteniendo que ellas, y solo ellas, tenían razón, todo lo cual llevó 
a tesis como las posmodernas, que propugnaban por la no existencia de 
una verdad más allá de los límites de una comunidad determinada, que 
en función de una experiencia de vida compartida, decretaba lo que era o 
no verdadero, y las razones por las que lo consideraban así.1 El mundo no 
es más que una fábula, un mito. Sin embargo, asumir esta posición pasa 
por alto al menos dos evidencias sustanciales: la primera es que el desa-
rrollo de nuestros marcos de referencia epistémicos ha llegado a un nivel 
de sofisticación que nos han permitido comprender y, en cierta medida, 
dominar fuerzas de la naturaleza que antes nos parecían completamente 
ajenas, incomprensibles, y en la medida de lo posible, tratábamos de dar-
les un orden, un sentido. Es justo aquí que aparece la segunda evidencia: 
las mitificaciones arcaicas; producto de una capacidad racional que —con 

1   Tal es el caso, por ejemplo, del filósofo italiano Gianni Vattimo, para quien la verdad no es sino 
lo que determina una comunidad, respondiendo a su historicidad, y mediada en todo caso por la 
caridad (Cfr. Gianni Vattimo, “Girard y Heidegger: Kénosis y final de la metafísica”, en Girard y  
Vattimo, 2011, pp. 109-123.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 259

lo que tiene a la mano— procura dar precisamente orden, estructura y 
sentido, es decir, comprender todo cuanto le rodea.

Esta constatación es precisamente el punto de partida que tomamos 
de las reflexiones de José Antonio Pérez Tapias en torno al análisis de 
las condiciones de posibilidad para hablar de una transculturalidad, es 
decir, de un pensamiento que trascienda los límites de las culturas par-
ticulares, en pos de una universalidad. Tal criterio sería la racionalidad. 
Sin embargo, por contraposición a los supuestos de la modernidad, no se 
tendría a sí misma como absoluta, sino al contrario, se sabría limitada, 
de tal modo que se somete a sus propios mecanismos de análisis, devi-
niendo en “racionalidad crítica”, la cual, a su vez, procura dirimir entre 
aquellos objetos epistémicos que sí dependen de límites culturales y los 
que no, sin renunciar en ningún momento a la coherencia ni a, valga la 
redundancia, la razón como mecanismo de ordenamiento y expresión. Lo 
anterior, discutido en el segundo apartado del trabajo, demanda un pro-
ceso pedagógico-educativo que sea capaz de incentivar las capacidades 
cognitivas humanas que lo hacen posible; a ello aboca la tercera parte del 
escrito, dedicado a El maestro ignorante de Jacques Rancière.

Para Rancière, en orden de lograr su cometido emancipador, todo pro-
yecto educativo debe partir de suponer la igualdad de las inteligencias en 
todos los seres humanos. En función de ello, la labor de un maestro no es 
tanto la de explicar, cuanto la de destrabar en los alumnos la potenciali-
dad creadora, que pasa por asumirse capaces de todo lo que cualquier ser 
de razón es, y por ello, más que cualquier otra cosa, insiste en la atención, 
el querer y el aprender a ver como mecanismos mediante los cuales llega 
a descubrir el mundo y sus regularidades, organizarlas, conceptualizarlas 
y verificarlas. Todo esto tiene un impacto en el ámbito político, pormeno-
rizado en el apartado IV, definido desde Rancière como el modo de actuar 
de un sujeto que pende de su propia racionalidad, donde todo quehacer 
humano debería orientarse en función de la señalada igualdad de las inte-
ligencias, que se traduce en igualdad de condiciones relacionales, sin que 
haya un principio que legitime la naturalidad de mando de unos sobre los 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

260 II. DOSSIER

otros, y que impele además a poner a la racionalidad como el criterio de 
discurso, decisión y acción.

Estos tres apartados tienen como motivo de reflexión filosófica la in-
tervención de la senadora Edith López Hernández el 2 de octubre del 
2024, en el marco de la Instalación de la Comisión de Agricultura del Se-
nado, atendiendo tanto al contenido de sus afirmaciones, como también a la 
discusión posterior que éstas suscitaron, ya que se centraron en sus orígenes 
culturales tanto para defenderla a ultranza como también para descredi-
tarla apriorísticamente, ambos procederes igualmente falaces, intentando 
redireccionar, a lo largo del trabajo hacia lo que consideramos el verdadero 
núcleo problemático de sus afirmaciones. Al respecto, en el primer apartado 
se ofrece el contexto necesario sobre el suceso.  

I

El 2 de octubre del 2024 se llevó a cabo la Instalación de la Comisión de 
Agricultura del Senado. En el marco de la discusión ordinaria, la senado-
ra Edith López Hernández realizó una intervención en la cual condenaba 
el uso del maíz transgénico, instando a mantener una legislación prohibiti-
va en tanto, según el sentido de sus palabras, los sumos males que acarrea 
tan nefasto producto. Su argumento se centraba en la afirmación de que 
un supuesto aumento de cesáreas en el país se debe a que el consumo de 
productos del campo modificados genéticamente ha tenido como conse-
cuencia una disminución de la fuerza a nivel genético en los humanos. 
¿Sus fuentes?; las parteras de diferentes comunidades indígenas se han 
dado cuenta de que, al momento de dar a luz, las mujeres tienen menos 
fuerza para pujar, y analizando la cuestión han llegado a la conclusión 
de que se debe a una deficiente alimentación, consolidada gracias a los 
transgénicos, cuyos nocivos compuestos llegan a nosotros por vía directa 
al consumir maíz modificado de manera artificial, e indirecta al comer 
pollo que a su vez se nutrió con dichos compuestos. Y no, no se exagera: 
tal ha sido tanto la argumentación como la fundamentación que ha dado. 
La grabación de la discusión puede encontrarse en los canales oficiales 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 261

del Senado de la República.2 Las declaraciones posteriores de la senadora 
están disponibles en diversos medios digitales.3

Son muchas las aristas que este suceso abre para la reflexión: desde 
el servilismo político —se deja ver ya a partir de las primeras interven-
ciones que los senadores del oficialismo defenderían a capa y espada, sin 
un ápice de crítica y distancia, el pronunciamiento de Claudia Sheinbaum 
sobre la condena a los transgénicos— hasta la reticencia a incluir el saber 
científico en las diferentes facetas de la vida humana, específicamente en 
este caso, en la vida política. De entre ellos, hay uno en el que se quisiera 
centrar la atención: apelando a un principio de respeto por la intercul-
turalidad, ¿es lícito dejar que una persona “opine lo que opine”, y que 
“lo opine por las razones que lo opine”, dado que en última instancia su 
cultura es diferente a la propia, siendo marcos de interpretación disímiles, 
a la vez que tan válido uno como el otro? ¿No constituiría un agravante 
el hecho de que tal persona ostente un cargo público de cuyas decisiones 
dependa la dirección de todo un país?

La pertinencia de las preguntas previas adquiere relevancia en el caso 
concreto que nos ocupa ya que, por un lado, el cargo de senador o se-
nadora no es menor, y las palabras de quienes se sientan en una curul 
en alguna de las cámaras tienen implicaciones mayúsculas, lo cual ya 
debería ser motivo suficiente para cuestionarse en torno a las “opiniones” 
que sostienen los integrantes de alguno de los Poderes de la Unión. Sin 
embargo, hay algo más: los orígenes culturales de la senadora López Her-
nández fueron utilizados falazmente tanto como argumento disuasorio de 
cualquier crítica, como también para desacreditarle en automático.

En efecto, partiendo de su pertenencia a una comunidad indígena, 
los primeros arguyeron que los pueblos originarios disponen de medios 
de producción y justificación del conocimiento diametralmente diferentes 
a los “occidentales”, y en términos epistémicos tanta valía tienen unos 
como los otros: si desde sus conocimientos ancestrales y sabiduría popu-

2   Cfr. Senado de México, Instalación de la Comisión de Agricultura, del 2 de octubre de 2024, Dis-
ponible en https://www.youtube.com/watch?v=QI5Gst1OXcc 
3   Cfr. Robles (2 de octubre 2024)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

262 II. DOSSIER

lar, la senadora y las parteras han llegado a esas conclusiones, ¿quiénes 
somos nosotros para cuestionarlas? Solo la pertenencia cultural permitiría 
comprender a cabalidad aquello a lo que apelan. Por otro lado, estaban 
también quienes pretendieron desacreditar el episodio poniendo en igual 
medida a su cultura en el centro de la discusión, pero haciéndolo en te-
situra de superioridad, sugiriendo en tono burlón que, por el hecho de 
pertenecer a un grupo minoritario, las cosas que decía la senadora no 
eran dignas siquiera de consideración, suponiendo una especie de tara 
metafísica que le sería consustancial a toda persona que tenga sus raíces 
en alguno de los pueblos originarios: ya que todos saben que son el ejemplo 
viviente de la barbarie.

Sumamente inadecuadas nos parecen ambas posturas, nudo que nos 
encamina hacia el meollo de este artículo, que sintetizamos en las si-
guientes tres preguntas: ¿existen horizontes de referencia que trasciendan 
los límites de una determinada cultura, en aras ya no solo de una inter-
culturalidad, sino de encontrar elementos comunes al quehacer intelec-
tual humano, que permitan hablar más bien de una transculturalidad? 
Si los hubiera, ¿cómo podrían enseñarse?, y muy importante, ¿tendrían 
relevancia política? A la primera pregunta respondemos afirmativamente, 
apelando a la racionalidad critica como aquella que nos permite aspirar 
a un proyecto de tal naturaleza. A la segunda proponemos el método del 
maestro ignorante como uno de los que podría satisfacer tal requerimien-
to. Respecto de la tercera, también decimos que sí, ya que una dimensión 
política le es inseparable a todo proyecto humano. Ensayamos a continua-
ción la manera en la que podrían articularse una propuesta coherente de 
estos tres elementos, teniendo el referido suceso del 2 de octubre como 
acicate filosófico. 

II

Para José Antonio Pérez Tapias, la reflexión filosófica, y más en parti-
cular aquella que versa tácitamente sobre la cultura, lleva aparejada un 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 263

ineludible compromiso intelectual con la realidad concreta en la cual se 
desenvuelve, en cuanto que 

no trascurre en el clima aséptico de una aislada campana de cristal, 
ni en las alturas incontaminadas de cualquier figurada estratósfera; 
por el contrario, teniendo lugar en medio de unas condiciones cul-
turales determinadas, no puede marginarse olímpicamente de ellas, 
sino que han de afrontar su concreta ubicación y hacerse cargo de la 
problemática humana que desde su entorno emerge. (Pérez, J. 2000, 
pp. 11-12)

En dicho compromiso, desde una perspectiva crítica, el anhelo de 
emancipación constituye, podría decirse, el principal eje del queha-
cer filosófico, mismo que atravesaría a toda actividad humana, y por 
ello apuntaría hacia lo que ha llamado “humanismo transcultural”. 
Dicho concepto supone pensar al ser humano en función de un diá-
logo entre coordenadas culturales diversas, pero sin abandonar un 
discurso con pretensiones de verdad más amplias que las ceñidas a 
un horizonte de sentido particular. Si esto es así, cabría entonces la 
pregunta justamente por las condiciones de posibilidad de un marco 
común de referencia que haga las veces de facilitador para la comu-
nicación y el tránsito de las ideas, proporcionando, a su vez, un eje 
paradigmático frente al cual se midan los contenidos de las diferentes 
manifestaciones culturales, ayudando a discernir aquellos que vale la 
pena conservar, así como los que habrían de ser transformados o, en 
su defecto, dejados de lado. Ahí estaría precisamente el germen de la 
transculturalidad. 

Así pues, con miras a tal objetivo, uno de los primeros pasos a realizar 
es definir el término cultura. El mismo Pérez Tapias, citando a Pedro Gó-
mez García, lo hace de la siguiente manera:



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

264 II. DOSSIER

Cultura alude al sistema común de vida de un pueblo, lo que es el 
resultado de su historia, de la adaptación entre esa población huma-
na y el medio ambiente en que habita, y transmitido socialmente, 
un proceso que se va realizando mediante técnicas productivas, me-
diante estructuras organizativas a nivel económico, social y político, 
y mediante concepciones de la vida, de tipo científico, mitológico, éti-
co, religioso, etc. Por tanto, defino la cultura globalmente, abarcando 
todos los niveles que componen el sistema social, en su complejidad, 
interrelacionándose entre sí, operantes de modo consciente e incons-
ciente. (Pérez, J. 2000, p. 21)

Así, cultura, en un sentido más bien ecológico, es toda manifestación 
de vida humana que se fragua en sus interacciones con el medio, en sus 
instituciones, en sus productos tanto físicos como intelectuales, que arti-
culan un horizonte de sentido y una forma de vida. A la luz de lo anterior, 
la filosofía sería un producto cultural entre muchos otros. Esto abre un 
problema a abordar: ¿es lícito “violentar” a una cultura con dispositivos 
discursivo-intelectuales que le son ajenos? Pérez Tapias no elude el tópico 
espinoso. Al respecto, si bien es cierto que reconoce un dejo de particu-
larismo en el proceder filosófico, en tanto producto cultural occidental, 
usando una conocida distinción epistemológica entre el contexto de des-
cubrimiento y el de justificación, el autor arguye que, aunque el desarrollo 
de la filosofía como disciplina de conocimiento tenga un contexto de des-
cubrimiento concreto, sus alcances van mucho más allá, teniendo uno de 
justificación mucho más amplio.

En la base de tal afirmación estaría el reconocimiento de la raciona-
lidad como un primer elemento común a todos los seres humanos, y que 
podría constituir un punto de partida para la señalada transculturalidad. 
Acaso la manifestación más arcaica de esta capacidad sean los mitos. En 
efecto, “históricamente ya en los mitos subyacían los primeros balbuceos 
de la razón en su intento de estructurar el mundo y de dar cuenta del sen-
tido de la existencia humana.” (Pérez, J. 2000, p. 31).

Así pues, los sistemas míticos son ya ejemplos de racionalidad, y las 
explicaciones de esta naturaleza que se articularon en las diferentes lati-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 265

tudes representan el esfuerzo mejor logrado de los habitantes de un cierto 
espacio y lugar para dar explicación a su mundo circundante. Más aún, di-
ría Pérez Tapias: no es solamente que los mitos hubieran estado presentes 
en un cierto momento de la historia, sino que lo siguen haciendo de cierto 
modo todavía, de manera más o menos tácita. La razón ilustrada sería un 
ejemplo de mito moderno, ya que se pretendía absoluta, irrestricta. Sin 
embargo, sostiene el mismo autor, en los mitos convergen elementos de 
verdad con otros que no lo son tanto, de ahí que sea necesario someterlos 
a un proceso de desmitologización, el cual, contrario a la desmitificación, 
que pretende la total desautorización del mito en tanto falso discurso, lo que 
busca es

esa desmitificación positiva capaz de acceder a la dimensión de ver-
dad del mito, ésa vinculada a su función donadora de sentido, dife-
renciándola de las otras funciones en cuyo despliegue aparecía lo que 
para la mirada desmitificante es el “falso logos” del mito. (Pérez, J. 
2000, p. 42)

Ahora bien, ¿en función de qué puede llevarse a cabo esta desmitologi-
zación? Sin absolutizarla, el pensador español sostiene que no obstante la 
filosofía surge en un contexto cultural determinado —de ahí que a veces 
se le identifique como “pensamiento occidental”—, es capaz de aprehen-
der ciertos elementos de la realidad y hacer afirmaciones con sentido res-
pecto del mundo. La lógica, la ética y la episteme científica jugaría aquí 
un papel importante. Al respecto, como diría Jesús Mosterín, 

Ciencia y Filosofía forman un continuo. La filosofía es la parte más 
global y reflexiva del continuo, el escenario de las discusiones que 
preceden y siguen a los avances científicos. La ciencia es la parte más 
especializada, rigurosa y bien contrastada, la que se incorpora a los 
modelos estándar, a los libros de texto y a las aplicaciones tecnológi-
cas. (Mosterín, 2013, p. 22) 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

266 II. DOSSIER

 Estos elementos serían aquellos que configuran la base del prefijo 
trans en el término “transculturalidad”, y que hacen posible la recién 
apuntada desmitologización, siendo aplicables a cualquier horizonte cul-
tural, incluido aquel del  que ha nacido. Cabe entonces subrayar la no ab-
solutización de esta razón, la cual, volcándose sobre sí misma, toma con-
ciencia de sus límites, y en tal medida se abre al diálogo, a un movimiento 
de intercambio en doble sentido, hablando a la vez que escuchando —y 
reconociendo— aquello que las otras culturas tengan que decir. Deviene, 
pues, lo que podría llamarse “racionalidad crítica”.

Ahora bien, para propiciar el acaecimiento de dicha racionalidad, 
abriendo entonces paso a un pensamiento transcultural, nos parece nece-
sario un proyecto pedagógico acorde, el cual permita desarrollar adecua-
damente las capacidades intelectuales presentes en todo ser humano, pro-
piciando el estudio profundo de los modos y las maneras de la producción 
del conocimiento, permitiendo discernir entre aquel que evidentemente 
trasciende las barreras de la cultura, y aquel que de cierto modo sí estaría 
ceñido a unas coordenadas interpretativas concretas. Esto coadyuvaría de 
forma determinante en el proyecto emancipatorio humano. La propuesta 
de “el maestro ignorante” planteada por Jacques Rancière en el libro ho-
mónimo es al respecto tentativa. La analizamos someramente en el apar-
tado siguiente. 

III

En 1981 veía la luz La noche de los proletarios. Archivos del sueño obrero, 
producto de una honda investigación en la que su autor, Jacques Rancière, 
se topó con las obras de un ignoto profesor nacido en el siglo XVIII: Joseph 
Jacotot. Sus métodos y opiniones poco ortodoxas llamaron su atención, 
mismas que, de una u otra forma, permearon en aquel escrito de 1981. 
Sin embargo, motivado por la coyuntura político-educativa francesa que 
se gestaba en aquellos días, Rancière profundiza en los postulados de ese 
otro incomprendido pensador para descolocar el debate y abordarlo desde 
una óptica diferente: a su juicio, las dos perspectivas contendientes en 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 267

realidad partían de los mismos prejuicios errados, y por ello en realidad 
no eran tan disímiles. Si bien fueron varias las obras de Rancière en las 
que se dejaba sentir el halo de Jacotot, no fue sino hasta la publicación 
de El maestro ignorante, en 1987, cuando hay una relectura propia de 
sus postulados, y en función de ello blandió argumentos contra ambos 
lados del estrado. Si se tuvieran que sintetizar las dos posiciones político-
pedagógicas contra las que se posicionaba el autor, podría hacerse en 
estos términos:

 [Se] Confrontaban allí las concepciones progresistas de cuño socio-
lógico, inspiradas en la obra de Pierre Bourdieu, con el pensamiento 
tradicional “republicano”. Unos, señalaba [sic] la necesidad de adap-
tar los saberes y las prácticas educativas a la realidad de los sectores 
más desfavorecidos, otros, promovían la difusión indiferenciada del 
saber como forma de instrucción igualitaria. (Cerletti, p. 47) 

La crítica esgrimida por Rancière contra ambas posturas es que parten 
de un error metodológico: independientemente de las acciones concretas 
que propusieran, consideraban a la igualdad como una meta a conseguir, 
y por ello mismo nunca alcanzable. Cualquier práctica educativa, con-
traviene el pensador argelino-francés, si de verdad quiere conseguir los 
cometidos de emancipación de los que se jacta, ha de tomar a la igualdad 
como el punto de partida y no como el de llegada. Si esto no es así, hágase 
lo que se haga, se constriñe en lugar de liberar, es decir, se embrutece, vi-
cio infame al que sucumbían los “expertos” educativos de su tiempo, para 
los cuales siempre había algo por hacer, algo por mejorar, alguien con 
quien trabajar más; reportes que hacer, proyectos que entregar y leyes por 
reformar, de manera que, en última instancia, la igualdad entre alumnos y 
maestros, entre sabios e ignorantes, entre pudientes y no pudientes, jamás 
se alcanzaba. De lo que se trataba era de “colmar una brecha, salvar una 
distancia.” (Rancière y Bassas, 2019, p. 24) Frente a este posicionamien-
to, su cometido consistió en “insertar el debate contemporáneo en una al-
ternativa más antigua sobre la pregunta por la igualdad; en consecuencia, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

268 II. DOSSIER

suprimir la diferencia y hacer actuar, con respecto a esta actualidad, la 
extrañeza radical de la posición teórica de Jacotot.” (Rancière, 2018, p. 
224) Su punto de partida sería entonces la igualdad de las inteligencias.

En efecto, sostiene que quien educa no puede sino asumirse, desde el 
principio, en igualdad de condiciones respecto de su interlocutor, y más 
concretamente, de una equiparación en términos de potencialidades in-
telectuales. Tal será la definición que ofrece de la inteligencia: es una 
potencia. “¡Y yo también soy pintor!” (Rancière, 2018, p. 27), exclama al 
respecto Rancière, no como la constatación de un estado de cosas en acto, 
sino como la puesta en evidencia de la potencialidad subyacente en sí mis-
mo, la cual, por otro lado, también se da por sentada en los demás. Desde 
esta óptica, la educación, más que formar pintores en el estricto sentido 
del término, tiene por cometido convencer al otro de este poder intrínseco 
a su ser, el cual, bien encauzado, puede llevarlo a conquistar los horizon-
tes que más le apetezcan.

Ésta es la diametral diferencia entre su perspectiva y la de aquellos 
con los que discute: no se trata de explicar un contenido a alguien que no 
lo sabe, sino más bien de destrabar la potencia creadora de todos. Esto es 
emancipar. Hacía allá se orienta la práctica del llamado maestro ignoran-
te, el cual “no trata de hacer grandes pintores, sino emancipados, hom-
bres capaces de decir y yo también soy pintor, fórmula que no deja lugar 
a ningún orgullo, sino, por el contrario, al justo sentimiento de poder, de 
todo ser dotado de razón” (Rancière, 2018, p. 114). Quien explica, arguye, 
embrutece: “Explicar algo a alguien es, en primer lugar, demostrarle que 
no puede comprenderlo por sí mismo” (Rancière, 2018, p. 27). Lo que 
debe hacerse más bien es preparar las condiciones necesarias para cons-
tatar una y otra vez que se puede, que con sus solas facultades aprenderá 
cualquier cosa, como por lo demás el educando ha hecho toda su vida: 
“Todo está en todo” (Rancière, 2018, p. 46) y lo que sabe es suficiente 
para llegar a conocer todo lo demás. Por ello, el maestro ignorante se em-
peña vehementemente en luchar contra los vicios del intelecto, contra la 
pereza; por eso es, dice, un maestro intratable que nunca acepta un “no 
puedo” por respuesta. Su cometido es demostrar al alumno que es igual 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 269

en inteligencia a todos los demás, que constate en su propio ser la potencia 
que radica en todo ente de razón, que es capaz, en definitiva, de “todo 
cuanto puede un hombre” (Rancière, 2018, p. 55), puesto que “Un indivi-
duo puede todo lo que quiere” (Rancière, 2018, p. 98).4 Ahí se manifiesta 
plenamente lo que llama el acto de la inteligencia:

El acto de la inteligencia es ver y comparar lo que ve. La inteligencia 
ve primero al azar. Le hace falta buscar la repetición, crear las con-
diciones para ver de nuevo lo que ha visto, para ver hechos similares, 
para ver hechos que podrían ser su causa. Necesita además formar 
palabras, frases, figuras, para comunicar a los demás lo que ha visto. 
(Rancière, 2018, p. 96-97)

Éste se consolida como un proceso metódico de verificación, mismo 
que hay que incentivar, y cuyo punto de partida es común a todos: el 
lenguaje, el cual es el mecanismo de acaecimiento de la inteligencia y la 
razón: si se posee lenguaje, se tiene ya todo lo necesario para afrontar y 
desvelar el mundo; lo que hay que hacer es encauzarlo, de ahí la necesi-
dad de obligar a todos a que trabajen en verificar el proceso mediante el 
cual han adquirido lo que saben, y en el acto, verifiquen asimismo que 
su inteligencia era, en verdad, igual a las demás. Esto no se logra sin 
la voluntad, misma que debe azuzarse, ya que, en última instancia, el 
ser humano es “una inteligencia al servicio de una voluntad.” (Rancière, 
2018, p. 91). Por eso “Los amigos de la igualdad no tienen que instruir al 
pueblo para acercarlo a la igualdad, tiene que emancipar las inteligencias, 
obligar a todos y cada uno a verificar la igualdad de las inteligencias” 
(Rancière, 2018, p. 12).

Todo esto Jacotot lo habría demostrado, aquel lector5 de literatura fran-
cesa exiliado en Lovaina que se topó con una insólita novedad: no eran 

4   Al respecto, Rancière previene que esto no debe entenderse como un aliciente a ciertas posturas 
oportunistas que, con fórmulas similares, pretenden vender el éxito de todo aquel que se atreve a 
emprender. “Publicidad de feria” los llama. Lo único que cabe aquí es que se puede todo cuánto un 
hombre puede, porque somos todos iguales en inteligencia.
5   Profesor extranjero que enseña en su propia lengua materna.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

270 II. DOSSIER

necesarias las explicaciones para aprender. Lo había descubierto cuando, 
no contando más que con una edición bilingüe de Las aventuras de Telé-
maco, de François Fénelon, apoyado en su traductor dio dos indicaciones: 
la primera “que se aprendieran el texto francés con ayuda de la traduc-
ción” (Rancière, 2018, p. 20). Poco tiempo después, cuando la lectura iba 
a la mitad del primer libro, giró la segunda: “repetir sin cesar lo aprendido 
y conformarse con leer ellos solos el resto, por lo menos para poder contar-
lo” (Rancière, 2018, p. 20). Como producto final, fue solicitado un ensayo 
en francés, el cual debía evidenciar su punto de vista sobre el texto. ¿Qué 
fue lo que pasó entonces? Rancière lo pone en estos términos: 

Esperaba barbarismos espantosos, tal vez una absoluta imposibili-
dad. En efecto, ¿de qué manera todos esos jóvenes privados de ex-
plicaciones habrían podido comprender y resolver las dificultades 
de una lengua para ellos nueva? ¡No importaba! Era necesario ver 
adónde los había conducido ese camino abierto al azar, cuáles eran 
los resultados de este empirismo desesperado. Cuál no fue su sor-
presa al descubrir que sus alumnos, librados a sí mismos, habían 
salido del mal paso igual de bien que muchos franceses. ¿Entonces 
sólo era necesario querer para poder? ¿Acaso todos los hombres eran 
virtualmente capaces de comprender todo lo que otros habían hecho 
y comprendido? (Rancière, 2018, p. 21)

Jacotot llegaba así a la noción emancipadora que ahora Rancière recu-
pera: para aprender es necesario querer y nada más. Suponer el axioma de 
la igualdad de las inteligencias llevaba a establecer relaciones liberadoras, 
lo cual, de hecho, cualquiera podría comprobar, así como aquel antiguo 
profesor lo hizo una y otra vez. Ahora bien, este planteamiento presenta 
un problema no menor: ¿es esto suficiente para afirmar categóricamente la 
igualdad de las inteligencias? ¿No constituye un pedido de principio que 
se confirma porque se ha supuesto de antemano? ¿No tendrían entonces 
la misma validez los postulados de la igualdad como sus contrarios? Y es 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 271

que, si se trata de elegir un punto indemostrado, ¿qué más da elegir uno u 
otro?  La cuestión no pasa desapercibida al argelino. 

Lo primero que al respecto dice es que hay que atender a las con-
secuencias de la elección. Para ello, en primera instancia se posiciona 
contra lo que él llama los “fisiólogos” y los “craneólogos”, es decir, contra 
todos aquellos que pretenden reducir la inteligencia a meras funciones y 
mediciones físicas, defendiendo la inmaterialidad de la inteligencia. Sin 
embargo, también se previene de que no lo tomen por asalto los “espi-
ritualistas”, esto es, aquellos que, suscribiendo más o menos la misma 
posición, bajo una serie de estratagemas terminan por también diferenciar 
grados en las inteligencias, en los “espíritus” humanos. Así pues, ni una 
ni otra; lo que Rancière busca va por otro lado: si la inteligencia es algo 
inmaterial, ¿cómo habrá de medirse, para determinar su igualdad o, por 
el contrario, su desigualdad en los individuos?, ¿cuál es el instrumento 
utilizado para tales efectos? Imposible, francamente, es esta empresa; hay 
que atajar el tópico por otro flanco: ir hasta donde se pueda en la extrac-
ción de conclusiones cuando se asume una u otra postura. Él lo pone en 
estos términos: 

Conocemos la inteligencia por sus efectos. Pero no podemos aislarla, 
medirla. Nos vemos limitados a multiplicar las experiencias inspira-
das en nuestra opinión. Pero nunca podremos decir: todas las inte-
ligencias son iguales. Es verdad. Sin embargo, nuestro problema no 
consiste en probar que todas las inteligencias son iguales, sino en ver 
qué se puede hacer a partir de esta suposición. (Rancière, 2018, p. 5)

Realizando esta operación, lo apetecible que deviene una u otra opción 
difiere completamente: asegurar que las inteligencias divergen entre indi-
viduos es el terreno propicio para la sujeción y la alienación, para el em-
brutecimiento, para mantener un statu quo que beneficia a unos cuantos 
en desmedro de otros. Aseverar que hay grados en lo que cada cual puede 
lograr, esto es, en su potencia, demarca una línea ya entre superiores e in-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

272 II. DOSSIER

feriores, entre los que saben y los que no, entre los parte y los sin-parte,6 
entre aquellos destinados para mandar y los naturalmente dispuestos para 
obedecer. Esta opción es, como puede verse, el punto de partida idóneo 
de todo régimen autoritario y déspota. En el lado opuesto, asumir que 
las inteligencias son iguales abre caminos insospechados de liberación. 
Nadie es más que nadie; ningún individuo posee la verdad en mayor o 
menor medida que otro; cada cual puede dar razón de su saber, procurar 
darse a entender, y brindar la evidencia necesaria para que otro, por sus 
medios, sea capaz de verificarlo. Por esto mismo, nadie posee título natu-
ral certificado de mandar sobre los otros. Esencial y radicalmente todos 
somos iguales. Con esto se perfila la discusión hacia el último aspecto que 
hemos previsto para este trabajo: el de la política. En el siguiente apartado 
presentamos cómo se vincula lo discutido aquí con la racionalidad y la 
transculturalidad, objetos de reflexión de este ensayo.

IV

Zῷον πoλιτικόν, así definía Aristóteles al ser humano, subrayando la di-
ferencia específica de nuestra especie, pudiendo constatarse con ello que 
ya desde los albores de la civilización se tenía conciencia de la importan-
cia de la interrelación con los otros en la construcción de la narrativa de 
aquello que decimos que somos. Señalaría alguna vez Fernando Savater 
que “Nacemos humanos pero eso no basta: tenemos también que llegar a 
serlo” (Savater, 2008, p. 21), comentando con ello el hecho de que, más 
allá del aspecto biológico, el ser humano es el resultado de toda una serie 
de interacciones que lo moldean y condicionan. Esto es importante para 
Rancière ya que, enmarcado en este impulso emancipatorio, es consciente 
de la necesidad de problematizar el aspecto político del ser humano: la 
política no debería ser más que una organización fundada en la igualdad 
de las inteligencias. Sobre el concepto comenta que “debe ser definida por 

6   Nomenclatura de Rancière que, de manera aproximada, refiere a aquellos individuos que estarían 
dentro de la esfera del ser, y aquellos que no.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 273

sí misma como un modo de actuar específico puesto en acto por un sujeto 
propio que pende de una racionalidad propia” (Rancière, 2006, p. 59). 
Esto es, la política constituye el modo específico de actuar de aquel ser 
humano que se ha asumido a sí mismo, que ha asumido su propia raciona-
lidad, como punto de partida de su relación con el mundo y con los otros, 
lo cual no puede sino devenir en democracia.

La democracia, por su parte, se entenderá como “el régimen mismo de 
la política como forma de relación que define un sujeto específico” (Ran-
cière, 2006, p. 59), cuya característica esencial es la anarquía, la falta de 
un ἀρχή, de un principio axiológico cualquiera más allá de la racionali-
dad del sujeto mismo, es decir, de la igualdad de las inteligencias y sus 
productos, cuyo corolario es la ausencia de estructuras, órdenes o títulos 
naturales que legitimen el ejercicio del poder de unos sobre otros, ya que 
todos están capacitados para hacerlo. En todo caso, podría ser que más o 
menos por consenso alguien ostente un cargo por determinado tiempo, lo 
cual no significaría que tenga potestad para hacer lo que le venga en gana, 
sino que estaría cumpliendo un papel de cierta forma sí, de mandato, pero 
uno sobre los iguales, lo cual le condiciona a actuar en función de la razón, 
de su inteligencia, y cuya acción debe partir del supuesto de que todos los 
demás integrantes de la sociedad lo son también, de ahí que su compromi-
so sea precisamente con tal capacidad esencial humana y no con ningún 
otro principio o interés. Es en este sentido que dice el pensador argelino 
que “La política no tiene arkhé. En sentido estricto es anárquica. Es lo que 
indica el nombre mismo de democracia” (Rancière, 2006, p. 18).

Con esto en mente, volvamos la mirada al suceso con el que iniciá-
bamos la discusión: la senadora López Hernández ha afirmado que los 
transgénicos tienen un impacto negativo a nivel genético en el cuerpo hu-
mano. La evidencia se encuentra en el aumento de cesáreas en el país, 
consecuencia de la pérdida de fuerza para pujar, lo cual a su vez se debe 
al consumo de los transgénicos. Señalaremos algo que podría ser obvio, 
pero que vale la pena subrayarse: la senadora tiene una excelente capa-
cidad de razonar, tanto como cualquier otra persona. Tan es así que, en 
términos formales, ha construido un polisilogismo aceptable. Más aún: 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

274 II. DOSSIER

intenta darles rigor material a sus palabras, aunque sea ahí donde flaquea. 
Antes de pasar a ello, remarquemos: esta capacidad es independiente de 
su pertenencia o no a una comunidad indígena; no se funda en su forma 
de vida o en supuestos saberes ancestrales, sino en una capacidad que, si 
no hay algún tipo de daño neurológico, básicamente es común a todos los 
seres humanos y que, por lo demás, en términos generales, tiene su origen 
en el proceso evolutivo que nos ha llevado a ser tales. En este sentido, 
la inteligencia, más allá de su equivocidad, no sería entonces un rasgo 
exclusivo de las humanas y los humanos, sino que estaría compartido con 
todos los animales, los cuales habrían logrado el florecimiento de recursos 
cognitivos más o menos sofisticados, dependiendo del nivel de desarrollo 
de su sistema nervioso central (Cf. Mosterín, 2013b, p. 230-235). Así, el 
problema de los dichos de la senadora no estaría en su inteligencia, sino 
en la deficiencia de los criterios utilizados para determinar algo como 
evidencia válida. En términos de Rancière, en un problema de atención.

En efecto, ella es consciente de la necesidad de una fundamentación 
material de todo aquello que se arguye —evidencia, de nueva cuenta, 
de su capacidad racional—. Tanto es así que propone una constatación 
de hechos para tales fines. Sin embargo, lo hace defectuosamente. Des-
compongamos su argumento en sus elementos constitutivos: a) “Hay un 
aumento en el número de cesáreas”. Evidentemente debería respaldarse 
con un estudio que muestre cómo, cuándo y dónde ha habido —y quizá 
hacerlo más bien en términos porcentuales— un aumento de este proce-
dimiento médico. b) “Se debe a la pérdida de fuerza para pujar”. Supo-
niendo que, en efecto, aumentaron las cesáreas, debería mostrarse, y con 
qué nivel de certeza, que se guarda una correlación entre recurrir a ellas 
y la deficiencia de capacidad de pujar de una mujer en labor de parto. c) 
“Lo anterior es consecuencia de una disminución de la fuerza genética del 
ser humano”. Uno de los principales problemas de esta premisa es definir 
cómo se entenderá la variante de “fuerza genética”, para posteriormente 
evidenciar que ha disminuido, y que ello impacta en la incapacidad de 
una mujer para pujar adecuadamente. d) “La fuerza genética humana ha 
disminuido por el consumo de alimentos transgénicos”. Quizá aquí un 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 275

metanálisis sería el instrumento adecuado para mostrar que alimentarse 
con maíz transgénico impacta negativamente en nuestra fuerza genética.

Como puede verse, cada parte del argumento requiere de un sólido 
proceso de justificación, demandando un arduo trabajo de estudios, pu-
blicación de conclusiones, revisión y replicación por pares, contrastación 
de resultados, entre otros, todo lo cual va mucho más allá de los dichos 
y suposiciones que de una manera más o menos intuitiva puede llegar a 
tenerse sobre el asunto. Esto por supuesto que excedería a las fuerzas de 
una sola persona, y más cuando ésta se dedica a la labor legislativa, ya de 
suyo exigente, lo cual, por otro lado, no justifica que se pueda decir lo que 
se quiera, y menos aún que se utilice la pertenencia de tal o cual persona 
a una determinada cultura o colectivo como aliciente o desacreditante de 
afirmaciones que, por su naturaleza, demandan evidencia contundente, 
y más aún, porque las palabras y acciones de alguien en su posición tie-
nen impacto directo e inmediato en una gran parte de la población. Una 
“política” que se hiciera bajo criterios tan enclenques contravendría los 
principios de una que se entendiera, según la definimos más arriba, como 
el modo de actuar propio de una inteligencia puesta en acto, con conse-
cuencias que tenderían a la degeneración de la vida pública.

En este sentido, encuentra eco la voz del maestro ignorante que nos 
insiste en atender y poner en acto la inteligencia: voltear a ver, quizá pri-
mero al azar, y luego creando las condiciones para ver correctamente. 
Tal vez a la senadora le hizo falta tomar conciencia de que ella ya estaba 
demandando elementos de contraste para fundamentar su posición sobre 
los transgénicos, pero no fue capaz de exigir lo mismo de sus fuentes, a 
quienes dio concesiones muy laxamente. Si lo hubiera hecho, es altamente 
probable que se ha hubiera percatado de que los OMG (Organismos Modi-
ficados Genéticamente) han sido objeto de intenso estudio en por lo menos 
los últimos treinta años, y que en el aspecto específico de la alimentación 
humana se ha llegado a la conclusión de que “comer plantas transgéni-
cas no tiene mayor riesgo que comer sus equivalentes no transgénicas.”7 

7   En pocas palabras-Kurzgesagt, ¿Los transgénicos son buenos o malos? La ingeniería genética y 
la comida, 24 de febrero de 2021. Disponible en https://www.youtube.com/watch?v=fi1h2E835ig. 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

276 II. DOSSIER

Lo mejor de todo es que estos datos están ahí afuera, son consultables y 
replicables por cualquiera que así lo quiera. Quizá ella no disponga de lo 
necesario para llevar a cabo algo así, pero tiene acceso directo a las más 
altas esferas institucionales de la vida pública nacional: lo que podría 
haber hecho es solicitar por lo menos una revisión por parte de expertos, 
cuando no, una comisión de algún organismo para intentar contrastar re-
sultados varios que no le parecieran fiables.

Al respecto, habría que agregar que esto no es algo que ataña exclu-
sivamente a las personas que ocupan un puesto público; al contrario, es 
competencia de todos, porque todos somos iguales en inteligencia, y lo 
que acaba de ser dicho para la senadora es aplicable para cada uno de 
los integrantes de una comunidad, quienes a su vez pueden hacer oír su 
voz y demandar las pruebas necesarias de aquellos que hagan alguna 
afirmación de la índole que sea. Aún más: este proceder trasciende fronte-
ras. En efecto, las herramientas intelectuales que aquí se sugieren no son 
patrimonio de ninguna cultura en particular sino  de la humanidad toda: 
están al alcance de todos, puesto que son el resultado de la capacidad 
racional que compartimos en tanto especie, y que nos permite comprender 
el mundo de una mejor manera, al igual que tener una vida un tanto más 
cómoda, mejor para todos, al menos en un nivel elemental.

Esto podría constituir, por lo demás, un excelente punto de partida 
para una apuesta transcultural como la que planteábamos, de la mano de 
Pérez Tapias, en el segundo apartado de este escrito. Esto, por lo demás, 
no debe llevar a pensar que se apela a un sistema estructurado en fun-
ción sólo de una cierta racionalidad —la científica—, puesto que negaría 
las diferencias culturales, reduciéndolas a un amasijo de datos, además 
de que, por el uso que pueda dársele, también es cierto que podría lle-
gar a ser peligroso; sin embargo, nos parece que tampoco puede hacerse 
al margen de ella: es la base de una cultura humana. Esta base, por lo 
demás, idealmente tendería a la mejor comprensión y valoración de las 
diversidades culturales, puesto que permitiría el intercambio discursivo- 

Ciertamente se cita aquí un material de divulgación, pero en la descripción del video se tiene acceso 
a una gran cantidad de fuentes respecto de los transgénicos.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 277

racional necesario para discernir aquello que es, y por qué razones, propio 
de una cultura, y aquello que la excede, y en ese mismo sentido, discutir 
qué conservar, qué cambiar y qué eliminar, aunque esto no se logre nunca 
del todo y deban hacerse pequeños ajustes continuamente para lograrlo. 
Como diría Mosterín (2013)  “Nunca llegaremos a poseer un conocimien-
to perfecto ni una sociedad perfecta. Solo tiene sentido hacer reformas 
político-sociales parciales, evaluar sus resultados y, eventualmente, dar 
marcha atrás y probar nuevas soluciones” (p. 253).

En este sentido, se reconoce que la argumentación racional, a un cier-
to nivel, por supuesto que está mediada por la cultura, por el lenguaje, por 
las metáforas cotidianas que utilizamos para darle sentido a nuestra reali-
dad circundante, lo cual no invalida, por otro lado, que dicho pensamiento 
renuncie a las pretensiones de objetividad, al discernimiento entre aque-
llo que es interpretable de lo que es evidenciable. Y este reconocimiento 
constituye ya un paso en la dirección de un análisis crítico de los propios 
dispositivos discursivos, elemento clave a la hora de apelar precisamente 
por una racionalidad crítica, base de un pensamiento transcultural, labor 
específica a la que ha de avocarse la filosofía, teniendo a la emancipación 
humana como meta. Y para conquistarlo, nos parece que una educación 
orientada según lo planteado en El maestro ignorante es idónea.

Conclusiones

La intervención de la senadora Edith López Hernández el 2 de octubre del 
2024 ha sido el motivo filosófico para discutir en torno a las posibilidades 
e implicaciones políticas de un diálogo transcultural, esto dados tanto sus 
dichos como la coyuntura del debate posterior, que en muchas ocasiones 
tuvo a sus raíces culturales como eje articulador. Al respecto, en prime-
ra instancia se ha apelado a la racionalidad crítica, de acuerdo con los 
planteamientos de José Antonio Pérez Tapias, como mecanismo mediante 
el cual la filosofía pueda apelar precisamente a una transculturalidad, es 
decir, a un saber que tenga pretensiones de validez más allá de los límites 
de una cultura determinada, reconociendo en la capacidad racional un 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

278 II. DOSSIER

elemento común a todos los seres humanos, misma que permite, por un 
lado, la desmitologización de los dispositivos discursivos cotidianos, en 
aras de dejar de manifiesto su verdad, y por otro el reconocimiento de 
aquellos saberes que pertenecen más bien a la esfera de una constatación 
de hechos —saber científico—, que sin lugar a dudas es común a todo el 
género humano, todo lo anterior con el anhelo de la emancipación.

Para hacer realidad un proyecto como el anterior, se vuelve menester 
una apuesta pedagógica que coadyuve en el desarrollo adecuado de las 
capacidades intelectuales comunes a los humanos, y se propusieron las 
ideas vertidas en El maestro ignorante de Jacques Rancière  que podrían 
cumplir ese cometido. La idea clave de Rancière es que al educar hay 
que partir siempre de un supuesto: la igualdad de las inteligencias. A 
partir de ahí, el maestro ignorante ha de buscar constatar dicha igual-
dad, y para ello más que enseñar hay que mostrarle a quien sea que es 
capaz de aprender cualquier cosa. Lo que se requiere: atención, querer y 
aprender a ver. Ello permite descubrir el mundo y sus regularidades, or-
ganizarlas, conceptualizarlas y verificarlas, emancipando en el acto. Las 
implicaciones políticas de esto son mayúsculas, ya que pone de relieve la 
irrenunciable igualdad de todos, siendo así que nadie está para mandar ni 
nadie para obedecer de manera natural: todos tenemos derecho a la mis-
ma participación activa. Si alguien ocupa un lugar dentro de un órgano de 
gobierno, no es para beneficio propio, sino para facilitar el funcionamiento 
de la comunidad, y sus acciones tanto como sus palabras siempre deben 
partir del principio de la igualdad.

Naturalmente que estas conclusiones se saben parciales, y más por-
que hay la conciencia de que quedan abiertas múltiples  opciones. En la 
cuestión de la igualdad de las inteligencias, por ejemplo, aunque en tér-
minos generales nos parecen apetecibles, no se aborda adecuadamente el 
problema de las discapacidades intelectuales, y que pasaría con aquellos 
que las padecen: ¿serían o no iguales?, ¿serían menos “humanos”? En lo 
tocante a la racionalidad crítica, creemos que hay todavía mucho por decir 
a la luz de la teoría de la acción comunicativa de Habermas, por lo menos. 
Faltaría también clarificar la cuestión de las intenciones y el desarrollo de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

TRANSCULTURALIDAD, EDUCACIÓN Y POLÍTICA 279

la vida política, porque hay la posibilidad de que se devenga en una con-
cepción de corte moral-intelectualista parecida a la socrática, y tampoco 
se pretende eso. Sin embargo, en todo caso, quedan aquí como apuntes 
para un desarrollo posterior.

Referencias

Cerletti, A., (2003). El maestro ignorante: Cinco lecciones sobre la emancipación 
intelectual. Rancière Jacques, Uni-pluri/versidad, (3), 73-79. Universidad de 
Antioquia  https://revistas.udea.edu.co/index.php/unip/article/view/12187/0

En pocas palabras-Kurzgesagt, (24 de febrero de 2021) ¿Los transgénicos son 
buenos o malos? La ingeniería genética y la comida.  https://www.youtube.com/
watch?v=fi1h2E835ig  

Girard, R. y Gianni V. (2011). ¿Verdad o fe débil? Diálogo sobre cristianismo y 
relativismo (trad. de Rosa Rius Gatell), España, Paidós.

Mosterín, J (2013b). El reino de los animales, Madrid, Alianza. .
Mosterín, J. (2013), Ciencia, filosofía y racionalidad, Barcelona, Gedisa.
Pérez Tapias, J. (2000). Filosofía y crítica de la cultura. Reflexión crítico-her-

menéutica sobre la filosofía y la realidad cultural del hombre, Madrid, Trotta.
Rancière, J. (2007), Política, policía, democracia (trad. de María Emilia Tijoux), 

Chile, Lom. 
Rancière, J. (2018). El maestro ignorante. Cinco lecciones sobre la emancipación 

intelectual, Argentina, Edhasa,
Rancière, J.  y  Bassas, J. (2019), El litigio de las palabras. Diálogo sobre la 

política del lenguaje (trad. de Javier Bassas), Barcelona, Ned. Robles, L. (2 de 
octubre 2024) La senadora chiapaneca, Edith López Hernández, alertó hoy en 
el @senadomexicano que el consumo de maíz transgénico y alimentos proce-
sados provoca cesáreas. Y en entrevista dice que la mujer pierde fuera para 
el parto.X. 13:46,  https://x.com/letroblesrosa/status/1841565506878504994

Savater, F. (2008). El valor de educar, México, Ariel.
Senado de México, Instalación de la Comisión de Agricultura, del 2 de octubre de 

2024, 2 de octubre de 2024.  https://www.youtube.com/watch?v=QI5Gst1OXcc





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Constitucionalismo mexicano e identidad 
nacional: hacia una metafísica del mexicano

Mexican constitutionalism and national identity: 
towards a metaphysics of the mexican

Diego Olivar Robles
Universidad Intercontinental

Resumen

Este ensayo analiza ciertos rasgos 
de la identidad mexicana que ponen 
de manifiesto el derrotismo como 
característica de muchos mexicanos. 
A partir del estudio de las ideologías 
que fundamentan al actual Estado 
Mexicano, se asevera que el derrotis-
mo es fruto del sistema Constitucio-
nalista Postrevolucionario Mexicano, 
que ha transmitido su pensamiento a 
través de la enseñanza de la Historia 
Oficial. Se propone una visión meta-
física basada en el pensamiento aris-
totélico-tomista como superación al 
problema de la identidad mexicana.

Palabras clave

identidad mexicana, constitucionalis-
mo mexicano, derrotismo, ideología, 
Estado mexicano, educación oficial

Abstract

This essay analyzes certain features 
of Mexican identity that reveal de-
featism as a characteristic of many 
Mexicans. The study of the ideologies  
underpin the current Mexican State, 
and asserts that defeatism is the result 
of the Post Mexican Revolutionary 
Constitutionalist system, which has 
transmitted its thoughts through the 
teaching of Official History. A meta-
physical vision based on Aristotelian-
Thomistic thought is proposed to 
novercoming the problem of Mexican 
identity.

Keywords

mexican identity, mexican constitu-
tionalism system, defeatism, ideology, 
Mexican State, official education



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

282 II. DOSSIER

Las fiestas patrias y, en general, las efemérides nacionales en México 
son ocasiones que permiten la manifestación del espíritu nacional. 
En efecto, gracias a los desfiles, presentación de los héroes de la Pa-

tria y, por supuesto, de la renovación de la ceremonia de la Independencia, 
se exaltan las virtudes del país así como de sus ciudadanos, a la vez que los 
“vivas” y los aplausos ponen de manifiesto el orgullo de pertenecer a Méxi-
co. Obviamente, es ésta una visión idealizada de amor patrio, la misma que 
se manifiesta en los grandes eventos deportivos internacionales en los que 
participan mexicanos. Y digo versión idealizada porque en una gran parte 
de la sociedad civil, ese nacionalismo deja de manifestarse una vez el suce-
so —llámese desfile cívico o participación deportiva— termina. Una vez fi-
nalizada la exaltación del sentimiento nacional gran parte de los mexicanos 
vuelve a prácticas que poco o nada contribuyen a la mejora de la situación 
del país. Corrupción, apatía cívica, nepotismo, falta de interés por nuestros 
conciudadanos, entre otras muchas lacras que entorpecen el desarrollo de 
México, vuelven a las andadas en cuanto termina la transmisión o el Grito 
de Independencia ha llegado a su fin.

El problema con esta idealización del sentimiento nacional es que va 
de la mano con una clara contradicción: además de las taras señaladas 
anteriormente, muchos mexicanos se ven afectados por un claro senti-
miento de imposibilidad de mejorar nuestra suerte como país, al mismo 
tiempo que desconocen los hitos de nuestra historia y, más aún, tienen 
una visión negativa acerca de una parte importante de nuestra identidad: 
el descubrimiento de América así como la Conquista y evangelización de 
nuestro país, que son continuamente denostados por el ciudadano de a 
pie quien, aun a pesar de su desconocimiento en muchas áreas del saber, 
sí tiene por adquirido el hecho de que “fuimos” conquistados y explota-
dos por España. Como resultado, pareciera planear sobre el mexicano un 
condicionamiento histórico a la sumisión y a la mediocridad, llevando a 
nuestro país a encontrar en la corrupción y compañía los únicos medios 
de sobrevivir en la marea de las relaciones del ciudadano con el Estado 
y con sus congéneres, además de que se les justifica práctica, histórica e, 
incluso, éticamente.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 283

	 De lo planteado anteriormente, parece lógico pensar que exis-
te un claro problema en la identidad nacional mexicana. En la historia 
de las ideas en México, ya otros filósofos y pensadores han planteado la 
existencia de alguna tara en nuestra identidad. Tres nombres me parecen 
esenciales de mencionar: Samuel Ramos con su obra El perfil del hombre y 
la cultura en México, Octavio Paz, con El laberinto de la soledad, y Emilio 
Uranga en el Análisis del ser del mexicano.

	 Como se verá, este ensayo, si bien retoma elementos importantes 
de los planteamientos de los pensadores citados líneas arriba, se aleja 
también de varias de sus conclusiones, al considerar que, si por una parte 
se reconoce la existencia de una tara en la identidad mexicana, por otra 
creemos que el origen de la misma se sitúa en otro lado del que nuestros 
predecesores ubican como su origen.

El hecho de que muchos mexicanos rechacen la mitad de su origen 
—España—, y de que se desarrollen socialmente bajo las faldas de la 
corrupción y el mesianismo políticos, así como de la apatía civil, actitud 
que se vive en México y que aquí nombramos derrotismo, que es la enfer-
medad que hiere la identidad mexicana, no puede aparecer de una forma 
etérea ni como condición patológica heredada; y como se verá, es el resul-
tado de un mecanismo estatal que ha movido los hilos de los que dispone 
a través de la ley, para terminar imponiendo esta actitud.

No es difícil constatar que ese mismo ciudadano de a pie de quien ha-
blábamos antes, tiene claro quiénes son los héroes y villanos de la historia 
de México, asumiendo las bondades de los “próceres” de la Patria y vili-
pendiando a aquellos que la enseñanza oficial le ha enseñado a rechazar. 
Se nota, a todas luces, un claro maniqueísmo que afecta a la compren-
sión de la historia de nuestro país y que, en última instancia, condiciona 
ideológicamente a muchos mexicanos hacia el derrotismo que señalamos. 
Bajo esta observación, no será difícil comprender que la forma en la que 
piensan muchos mexicanos ha sido influida por la enseñanza de la historia 
misma que, como veremos más adelante, ensalza el sistema político vigen-
te en nuestro país, resultado de la Revolución Mexicana y que denomina-
mos Constitucionalismo Mexicano Postrevolucionario (CMP)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

284 II. DOSSIER

En México, la identidad de los ciudadanos ha sido determinada a tra-
vés de la educación oficial. La enseñanza de la historia ha sido un 
instrumento ideológico con el cual se ha adoctrinado a varias genera-
ciones de mexicanos en los ideales del CMP. Como resultado de ese 
aleccionamiento se ha llegado a consolidar (la) identidad que en este 
trabajo se define como derrotista.

El CMP ha moldeado la identidad mexicana derrotista actual 
al interpretar los procesos históricos de nuestro país a la luz de las 
corrientes filosóficas que lo fundamentan. Al triunfar la Revolución 
Mexicana, se promovió una lectura de la historia de México que insis-
tiera en la imposición cultural por parte de España con la Conquista y 
la Colonia, en el casi exclusivo interés económico de España durante 
esos dos momentos históricos, así como en la pérdida de los valores 
prehispánicos en beneficio de los hispánicos (insistiendo en un “no-
sotros” ahí en donde no existe, “nos conquistaron”, “nos saquearon”, 
etc.), Se promueve también una interpretación del progreso y la liber-
tad, en donde intervienen el secularismo y un marcado anticlericalis-
mo, lo que provoca que los mexicanos se identifiquen con un pueblo 
conquistado y sometido a un poder civil y religioso opresores, viendo 
un México partido en dos, lo que ha dado como resultado ese senti-
miento de inferioridad del que habla Samuel Ramos, o el de insufi-
ciencia de Emilio Uranga, y que, en (este trabajo), recibe el nombre 
de carácter derrotista. (Olivar, 2022, p. 8). 

Frente al carácter derrotista de la identidad mexicana y a las expli-
caciones e interpretaciones de Ramos, Uranga y Paz, este ensayo tiene 
la pretensión de presentar una solución para esta tara identitaria: una 
metafísica del mexicano a la luz de los principios aristotélico-tomistas, 
que posibilite la toma de conciencia de nuestra realidad y nos permita 
promover una vida política y social que mejore la  de todos los mexicanos.

Para ello, en un primer tiempo se explicitará el pensamiento de Samuel 
Ramos, Emilio Uranga y Octavio Paz en lo tocante a la identidad mexi-
cana; posteriormente se explicará la naturaleza del CMP y cómo se han 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 285

enseñado sus principios a través de la Educación Oficial para, finalmente 
explicar en qué consiste la metafísica del mexicano que propongo.

1. Identidad mexicana postrevolucionaria

La idea según la cual la identidad mexicana sufre alguna especie de tara 
que impide a muchos de los ciudadanos desarrollarse adecuadamente en 
nuestro país no es nueva. Tres voces parecen brillar entre los pensadores 
mexicanos que abordan el problema: Samuel Ramos, Octavio Paz y Emi-
lio Uranga.

Haciendo uso del psicoanálisis desde la perspectiva de Alfred Adler, 
en “El perfil del hombre y la cultura en México, Ramos abre una brecha 
que será explorada con posterioridad por pensadores como Octavio Paz y 
los filósofos del grupo Hiperión, particularmente Emilio Uranga” (Olivar, 
2022, p. 45).

Transcribir la totalidad de citas en las cuales Ramos desarrolla su 
pensamiento resulta imposible en un trabajo breve. Baste señalar algunas 
de ellas: 

Hace algunos años, observando los rasgos psicológicos que son co-
munes a un grupo numeroso de mexicanos, me pareció que podían 
explicarse desde el punto de vista señalado por Adler. Sostengo que 
algunas expresiones del carácter mexicano son maneras de compen-
sar un sentimiento inconsciente de inferioridad. (Ramos, 2012, p. 14)

De esta manera, y a través de los diferentes capítulos de su obra, Ra-
mos (2012) desarrolla la idea según la cual el mexicano sufre de un com-
plejo de inferioridad, puesto que, de acuerdo con el desarrollo de ideas 
psicoanalíticas  

al nacer México, se encontró en el mundo civilizado en la misma rela-
ción del niño frente a sus mayores. Se presentaba en la historia cuando 
ya imperaba una civilización madura, que sólo a medias puede com-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

286 II. DOSSIER

prender un espíritu infantil. De esta situación desventajosa nace el sen-
timiento de inferioridad que se agravó con la conquista, el mestizaje, y 
hasta por la magnitud desproporcionada de la Naturaleza. (p. 14)

¿Cómo nace el sentimiento de inferioridad? Al darse cuente el 
niño de su debilidad, de su pequeñez, frente al adulto; pero, sobre 
todo, como más adelante lo dirá Ramos, al constatar la incompatibi-
lidad y desproporción que existe entre querer algo y poder obtenerlo. 
Así, por una analogía, aplica esta idea a México: al nacer México 
como un país independiente, tuvo que constatar su pequeñez frente a 
los países que ya eran desarrollados. (Olivar, 2022, p. 47)

De acuerdo con la postura psicoanalítica que presenta Ramos, 
podríamos decir de una forma muy esquemática que, la sobrestima 
de sí y la necesidad de reafirmar y mostrar su “yo”, aunadas al afán 
de poder, conducen al pesimismo y, de ahí, al sentimiento de infe-
rioridad. Este proceso se desarrolla, de acuerdo con Adler y Ramos, 
cuando las expectativas no se ven cumplidas, por falta de una correcta 
valoración de las propias capacidades. (Olivar, 2022, p. 48)

En lo que respecta a la aplicación de la teoría al caso mexicano, afirma 
Ramos (2012):

Me parece que el sentimiento de inferioridad en nuestra raza tiene un 
origen histórico que debe buscarse en la Conquista y Colonización. 
Pero no se manifiesta ostensiblemente sino a partir de la Indepen-
dencia, cuando el país tiene que buscar por sí solo una fisionomía 
nacional propia. Siendo todavía un país muy joven, quiso, de un salto, 
ponerse a la altura de la vieja civilización europea. (p. 15)

Y, más adeltante: “cada mexicano se ha desvalorizado a sí mismo, co-
metiendo, de este modo, una injusticia a su persona” (p. 14). En esta des-
valorización, de acuerdo con el filósofo michoacano, reside el sentimiento 
de inferioridad del mexicano.

De acuerdo con Samuel Ramos, entonces, el sentimiento de inferiori-
dad del mexicano existe porque éste se da cuenta de su pequeñez frente 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 287

al desarrollo de los países de más vetusta historia. Parecido a un niño que 
juega a ser adulto, así México pretendió adentrarse en la vida internacio-
nal de las grandes potencias y, frente a su notoria juventud e inexperien-
cia, desarrolla el complejo de inferioridad.

En lo que respecta al pensamiento de Octavio Paz, El Laberinto de la 
soledad resguarda importantes reflexiones acerca de la identidad mexica-
na. Para Paz (2011) 

en el mexicano se manifiesta un miedo, una falta de atrevimiento a 
mostrarse como es. Se esconde el mexicano en una máscara: máscara 
que, de acuerdo con el autor consiste en mostrarse como fuerte, como 
macho, como el que no se raja. (p. 53)

A lo largo de las páginas del Laberinto, Paz devela su pensamiento 
según el cual, los mexicanos somos “Los hijos de la Malinche”, es decir, 
que se presenta a la Malinche como una especie de madre común a todo el 
pueblo de México. Pero, ¿qué significa la Malinche? La imagen de la Ma-
linche es la de la mujer violada, sometida y ultrajada por el padre. ¿Quién 
es el padre? El español, España. De la expresión coloquial “la chingada”, 
Octavio Paz parece deducir un sentimiento que atraviesa a todos los mexi-
canos desde el momento en que hemos tomado conciencia de que somos el 
resultado de una violación. Como Ramos y como muchos de nuestros con-
temporáneos, Paz asume un “nosotros” unidireccional: no es el mexicano 
(o el hispanoamericano en general) un mestizo resultado de la mezcla de 
dos culturas, sino el resultado bastardo de la violación de nuestra madre 
indígena. Si llevásemos esta reflexión a un ámbito individual, podemos 
decir, haciendo una analogía, que la identidad del mexicano se configura 
como la del hijo que descubre el origen trágico de su concepción.

Emilio Uranga (2013) se sitúa, en un primer momento, cerca del pen-
samiento de Samuel Ramos. Dice el autor del Ensayo de una ontología del 
mexicano: 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

288 II. DOSSIER

Propusimos al maestro Ramos substituir la expresión de inferioridad 
aplicada al mexicano por la de insuficiencia. En el caso de la con-
quista, argumentábamos, pudiera muy bien tratarse de una relación 
de inferioridad semejante a la de padres e hijos, como dice el Dr. Ra-
mos, pero en el caso de la independencia, la relación con el europeo 
no era ya de padre a hijo sino de maestro a discípulo. Se enfrentaban 
entonces dos “Ilustraciones” entre las cuales se daba una diferencia 
de suficiencia a insuficiencia, pero no ya de superioridad a inferiori-
dad (p. 114).

De acuerdo con Uranga, la característica ontológica del mexicano es 
el sentimiento de insuficiencia. No ya de inferioridad, puesto que eso po-
dría tener sentido en el momento de la Conquista; en cambio, al llegar a 
la Independencia de nuestro país, éste se vio obligando a rendirse ante la 
evidencia de que la Ilustración nuestra, era insuficiente frente a la Ilus-
tración europea. Como la réplica de una obra de arte que puede ser muy 
parecida al original, no pasa de ser eso, una réplica, que no lleva el sello 
de la mano de su artífice y, por ende, carece del valor original, es decir, 
es insuficiente.

De esta insuficiencia se desprenderán las diferentes actitudes del 
mexicano frente a la vida: la emotividad, el desprecio por la vida, la in-
actividad, así como el disimulo, el encubrimiento, la mentira, etcétera 
(Uranga, 2013, p. 120).

De la lectura de los textos de estos tres pensadores, se desprende que 
todos están de acuerdo en que el mexicano desarrolló con el paso del tiem-
po un estado de ánimo, un sentimiento o un complejo que lo lleva a tener 
un problema con su identidad. Sin embargo, nos parece que tal problema 
en la identidad de muchos de nuestros conciudadanos no puede encontrar 
su nacimiento en un origen etéreo como una toma de conciencia colectiva, 
o la impresión general de ser hijos bastardos de una conquista. Sin duda 
muchos mexicanos viven un sentimiento de inferioridad o de insuficiencia, 
o sienten la soledad como hijos de la Malinche (diferentes ámbitos cultu-
rales no cesan de poner de manifiesto el repudio hacia todo lo español); 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 289

empero, considero que las teorías de los tres autores citados anteriormente 
explican el resultado (el problema de la identidad mexicana), pero no la 
causa de dicha consecuencia.

Como se pretende demostrar en la líneas subsecuentes el problema del 
derrotismo en el que viven muchos mexicanos tiene un origen muy claro y 
un mecanismo que permitió que dicho derrotismo fuera permeando en la 
mente de nuestros conciudadanos: el panegírico que el CMP ha hecho de 
la Revolución Mexicana y de las ideologías que le acompañan.

2. Constitucionalismo Mexicano Postrevolucionario (CMP) e 
identidad mexicana

Entendemos el  CMP como “el conjunto de ideas que validan el régimen 
resultante de la Revolución Mexicana de 1910, estableciendo los princi-
pios que legitiman tanto la mencionada Revolución como la Constitución 
de 1917, así como sus leyes y su contenido” (Olivar, 2022, p. 12). Se trata 
de un sistema que crea un marco ideológico mediante el cual se establece 
toda una línea de pensamiento que prepara, da vida, justifica y defiende 
a la Revolución Mexicana y el régimen político resultante. Este último 
aspecto es esencial para comprender cómo el CMP llega a condicionar la 
identidad mexicana, puesto que será la legitimación que el sistema políti-
co mexicano hace de sí mismo lo que terminará dando forma a la ideología 
constitucionalista mexicana surgida a partir de la Revolución y, por ende, 
al derrotismo.

En primer lugar, el CMP hace suyas las ideologías que históricamente 
han combatido al legado español en México. Así, se ensalza el llamado 
pensamiento ilustrado; Miguel Hidalgo y los Insurgentes aparecen como 
los héroes que combaten al yugo español. Voluntariamente se erige en 
fecha nacional el 15 de septiembre, festejando el llamado Grito de Dolo-
res, con el cual Hidalgo da inicio a la guerra civil y fratricida que opuso a 
los mexicanos entre sí al grito de “¡mueran los gachupines!”, pero se deja 
en el olvido al consumador de la Independencia de México, Agustín de 
Iturbide, y a la verdadera fecha de la Independencia de nuestro país, el 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

290 II. DOSSIER

27 de septiembre de 1821, por representar este último personaje ideales 
políticos opuestos a los que enarbola en CMP. De igual manera, se presen-
ta a los liberales como los personajes que permiten el avance de México 
después de la Independencia, mientras se les opone un grupo de pensa-
dores retrógrados, los conservadores, quienes entorpecerían el progreso 
de nuestro país. Benito Juárez y los demás participantes de la Reforma 
aparecen, así, como los representantes de una nueva y mejor vida para la 
nación mexicana (obviando voluntariamente pasajes de la historia que les 
ensalzan mucho menos). De nuevo, y en bloque, se juzga negativamente a 
la Iglesia y a los conservadores, pero se venera en conjunto a la Reforma 
y sus artífices. De esta manera, el liberalismo se muestra en la historia 
oficial como el conjunto de ideas que permite el avance y el progreso de 
México, de la mano del positivismo anticlerical. Se alaba la separación 
de la Iglesia y el Estado, pero se deja en el olvido la persecución religiosa 
que las Leyes de Reforma permitieron; se juzgan negativamente los fueros 
de la Iglesia, pero se olvida voluntariamente la expulsión de sacerdotes y 
religiosos, así como los asesinatos cometidos en nombre de la Reforma.

Por otro lado, Porfirio Díaz causa incomodidad. Si bien se reconoce el 
avance técnico que alcanza México durante su dictadura (curiosa contra-
dicción que durante décadas le haya criticado un sistema que se perpetuó 
en el gobierno del país durante más de setenta años), el sistema consti-
tucionalista le opone al primer representante de la Revolución Mexicana, 
Francisco I. Madero. A partir de este momento, desfila una retahíla de 
“próceres “de la Patria a quienes se les identifica con un movimiento del 
cual, muchas veces, nunca se sintieron parte (la Revolución Mexicana) 
y que, además, les llevó a estar en oposición los unos con los otros. Pero 
para el CMP, esto último no importa, siempre que se tengan que alabar las 
virtudes de los hermanos Flores Magón, Francisco Villa, Emiliano Zapata 
y Venustiano Carranza.

Pasan desapercibidas para el CMP las vejaciones a las que, de nueva 
cuenta, se sometió a muchos ciudadanos mexicanos por el hecho de ser 
católicos. Y en ese mismo sentido, se reprueba el asesinato de Álvaro 
Obregón a manos de un “fanático católico”, pero se acepta del régimen 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 291

de Plutarco Elías Calles, fundador del PRM (hoy PRI), y que propició 
la mayor persecución religiosa en México, la Cristiada que, entre 1926 y 
1929, hizo que el gobierno federal matara injustamente a miles católicos 
mexicanos. Terminando esta relatoría, se recuerda felizmente otro de los 
hitos de la historia mexicana, la Expropiación petrolera, cuyo artífice, Lá-
zaro Cárdenas del Río, fue también perseguidor de los católicos durante 
el régimen de Plutarco Elías Calles.

De todo lo anterior, se hace necesario sacar las conclusiones perti-
nentes: en primer lugar se pone de manifiesto un maniqueísmo ideológico 
impulsado por la enseñanza de la historia oficial mexicana. En esa lectura 
de la historia de México, se nota con claridad que existen “buenos” y 
“malos”; además, se les señala con total precisión. En esta historia patria 
oficial, son buenos todos aquellos que se oponen a España, a la Hispa-
nidad y al pensamiento conservador. En segundo lugar, se asume una 
existencia de México anacrónica, porque se utiliza de forma indiscrimi-
nada el “nosotros” para hablar de los pueblos originarios conquistados 
por España para, en ese discurso, encontrar una razón más para criticar 
al Imperio Español y, por extensión, a la Iglesia Católica. En tercer lugar, 
ese anacronismo se lleva al extremo al presentar a los pueblos originarios 
como opositores a la Conquista, obviando, voluntariamente, señalar que 
esos mismos pueblos originarios sufrían un verdadero imperialismo local 
marcado por la opresión y la muerte por parte del Imperio Azteca y que 
su participación del lado español en contra de los mexicas fue importante. 
También —y en cuarto lugar— se observa que el maniqueísmo ideológico 
de que se hablaba líneas arriba omite señalar los deslices de los próceres 
venerados: intrigas, traiciones (algunas que incluyen proyectos de vender 
suelo patrio al vecino país del norte), asesinatos, crímenes de lesa hu-
manidad e, incluso, el uso de fechas erróneas (como la fecha de la Inde-
pendencia), todo debe ser ocultado o minimizado para entrar en el molde 
de la hagiografía constitucionalista. Finalmente, la quinta conclusión es 
que el CMP no se limita al régimen de más de setenta años del Partido 
Revolucionario Institucional; se trata de un sistema de pensamiento al que 
también adhirió el partido de la transición del 2000 —el PAN— y al que 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

292 II. DOSSIER

adhiere también el actual régimen: fue cuestión de serendipia enumerar a 
los héroes del CMP, y que sean los mismos cuya efigie aparece en el dis-
tintivo del actual gobierno federal dirigido por MORENA. 

Reza la máxima jurídica que quien afirma tiene la carga de la prue-
ba. Afirmar que la enseñanza de la historia de México que el CMP ha 
procurado a los ciudadanos de este país obedece a los aspectos señala-
dos anteriormente, no puede restringirse al simple señalamiento: es ne-
cesario probar con hechos —en este caso, con textos— aquello que se 
afirma. Máxime que, como hemos dicho al comienzo del presente ensayo, 
el derrotismo mexicano no se ha formado por simple conciencia colectiva 
ni por una condición patológica. ¿Dónde hemos, entonces, de buscar si 
existe algún tipo de condicionamiento ideológico perpetrado por el CMP? 
Por supuesto, en los libros de historia utilizados por el gobierno federal a 
través de la Comisión Nacional de Libros de Texto Gratuitos, así como en 
algunos otros que han servido también a la educación oficial, si bien, no 
siempre editados por la Secretaría de Educación Pública. 

La Historia oficial ha contado un relato que se amolda a los criterios 
constitucionalistas postrevolucionarios. En ella se ataca a España, se 
denigra la Conquista y Evangelización, se niega la parte española de 
nuestro ser de mexicanos y se propone una visión de sometimiento 
por parte de los “indios” conquistados; por otra parte, se venera a los 
personajes que encarnan los ideales filosóficos y políticos que hemos 
señalado como esenciales del espíritu postrevolucionario constitucio-
nal y, por supuesto, se desprestigia a aquellos que no lo representan. 
(Olivar, 2022, pp. 99-100)

En lo respectivo a la Conquista y la Evangelización, encontramos ex-
presiones como: 

Los años que siguieron a la conquista fueron terribles. La viruela y el 
sarampión mataron a muchísimos indios. A los sobrevivientes se les 
obligó a trabajar para los españoles en las minas de oro y en la cons-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 293

trucción de casas e iglesias. Los indios rebeldes fueron esclavizados; 
las familias deshechas. Cundió el hambre y las epidemias aumenta-
ron. (SEP, 1992, p. 39)

En lo tocante a la Independencia, podemos leer que el 15 de septiem-
bre “recuerda a los héroes que hicieron de México una nación indepen-
diente y soberana (que se gobierna por ella misma), y que se esforzaron 
por conservar su libertad” (SEP, 1998, p.7), y que, por otra parte, “el Pa-
dre de la Patria, Miguel Hidalgo y Costilla, hizo tocar esa misma campana 
en la madrugada del 16 de septiembre de 1810” (SEP, 1998, p.7). No será 
difícil entender la necesidad del movimiento independentista “iniciado” 
por Miguel Hidalgo si tomamos en cuenta que “los reyes españoles man-
daban en sus territorios sin tomar en cuenta la opinión de los habitantes” 
(SEP, 1998, p.8). Como se ve, en México la historia se enseña a través de la-
cónicas frases que han hecho, y siguen haciendo, mella en la mente de los 
educandos quienes, a fuer de seres en formación, poca resistencia pueden 
oponer a tales afirmaciones y, al contrario, adquieren esas “verdades” 
como imposibles de objetar.

Cuando de Benito Juárez se trata, ¿puede leerse lo siguiente, sin pen-
sar en un adoctrinamiento?

El apego de Juárez a las leyes mexicanas y a los principios de la Re-
forma, su serenidad, su firmeza, lo hacen ejemplar (SEP, 1998, p. 43).

Juárez luchó por la soberanía nacional, por sostener el gobierno 
electo de acuerdo con las leyes mexicanas (SEP, 1998, p.49).

Los hombres de la Reforma enfrentaron con temple de acero las 
dificultades tan grandes y dramáticas de su tiempo. Juárez (…) asumió 
la defensa de la ley y de la integridad de la nación como parte de su de-
ber ciudadano, sin alardes. Fue firme y mantuvo el rumbo claro aun en 
los momentos de mayor adversidad. La fuerza de su voluntad mantuvo 
unidos a los liberales y los condujo al triunfo. (SEP, 1992, p. 93)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

294 II. DOSSIER

Acercándonos a la Revolución Mexicana, tenemos, acerca de Porfirio 
Díaz que: “La vida política del general Porfirio Díaz, se caracterizó en sus 
30 años como dictador, por su tiranía y despotismo, ahogando en sangre 
todas las libertades, especialmente la del sufragio y la de imprenta” (Mé-
xico Histórico, p. 89). “Aquí, el “malo” queda caracterizado, literalmente, 
por la tiranía y el despotismo. No lo caracteriza ni su positivismo, ni el 
progreso, ni el avance tecnológico. Cualquier aspecto de Porfirio Díaz será 
secundario” (Olivar, 2022,  p. 114). Por supuesto, del principal opositor (e 
iniciador de la Revolución Mexicana), la enseñanza oficial ordenada por el 
CMP reza: “Surgió la figura de D. Francisco I. Madero, hombre de prin-
cipios, viril, honesto y amante de la libertad” (México Histórico, p. 90).

Acerca de la Constitución de 1917, el CMP afirma:

La nueva Constitución se promulgó el 5 de febrero de 1917. En ella 
se incorporaron ideas de todos los grupos revolucionarios. Retomó las 
libertades y los derechos de los ciudadanos, así como los ideales de-
mocráticos y federales de la de 1857. También reconoció los derechos 
sociales. (SEP, 1998, p. 74)

Como se puede ver, a fuer de Estado Totalitario, el CMP encontró en 
la educación pública el instrumento de propaganda ideal “para transmitir 
su ideología, obteniendo con ello la aceptación de los ideales liberales, 
revolucionarios y constitucionalistas, y logrando transformar con ello la 
identidad del ciudadano mexicano” (Olivar 2022, p. 99). Haciendo uso de 
la enseñanza oficial, el CMP perpetúa la Leyenda Negra antihispánica, un 
indigenismo propagandístico —puesto que hasta hoy día el Estado Mexi-
cano aún no asegura el bien común de los llamados pueblos originarios ni 
los mismos ciudadanos mexicanos manifiestan un verdadero respeto por 
esos pueblos—, afianza un maniqueísmo político por medio del cual se 
exalta la figura de aquellos personajes que convienen al discurso estatista 
y, como consecuencia de todo lo anterior, se termina generando un pensa-
miento derrotista y fatalista en la mente de muchos mexicanos, al tiempo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 295

que se evita la crítica hacia el sistema en el que se vive en México, así 
como la crítica hacia los artífices del derrotismo.

No podemos sino pensar que las palabras de Jacques Heers acerca de 
la educación francesa se aplican perfectamente al caso mexicano:

Los responsables de los programas (…) que instituía la escuela obli-
gatoria, laica y gratuita, fueron, en el sentido estricto de la palabra, 
agentes celosos de la propaganda de Estado. Para decidir la manera 
de enseñar la Historia no se llama a verdaderos sabios, ni siquiera a 
hombres del oficio, honestos investigadores, sino a profesionales del 
adoctrinamiento escogidos por su compromiso ideológico y su entrega 
a la causa llamada “republicana”. Esos redactores de instrucciones 
ministeriales, de manuales y de programas no tenían ninguna calidad 
requerida para ellos, ninguna experiencia pedagógica en el terreno. 
No habían frecuentado las bibliotecas o los fondos de archivos y se 
contentaban, para apoyar e ilustrar el discurso partidista, en recoger 
por aquí y por allá, edificantes anécdotas, casi siempre simplicidades 
cuya lectura, hoy, deja perplejo. Sus directivas, venidas de arriba, 
no dejan ninguna duda: “hacer de los alumnos, desde la más tem-
prana edad, hombres del progreso, buenos y sinceros republicanos”. 
Progreso y República, todo estaba dicho y cada uno se acomodaba 
a las palabras. Esos agentes republicanos sabían obedecer. De tal 
suerte que esta escuela de Estado que, desde entonces y hasta hace 
un tiempo que aún recordamos, ha instruido de maravilla a los niños, 
enseñándoles la manera de utilizar el idioma, no ha nunca dejado 
de enseñar la Historia de manera siempre deshonesta, engañando, 
deformando los hechos, usando indignas trampas deliberadamente. 
(Heers, 2006, p. 119-120)

De lo anterior se desprenden las conclusiones lógicas: la forma en que 
el CMP ha transmitido la Historia Patria a través de los programas de 
enseñanza oficial ha derivado en un adoctrinamiento que, a partir de los 
elementos citados supra (maniqueísmo, ensalzamiento de las ideologías y 
procesos históricos afines al sistema constitucionalismo, etc.), generó una 
deformación en la percepción de la naturaleza y evolución de nuestra cul-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

296 II. DOSSIER

tura mexicana; de donde resulta la visión derrotista a la que gran parte de 
los mexicanos adhiere.

A partir de ahí, es fácil comprender que muchos conciudadanos tengan 
una concepción que se adapta a lo enseñado por el CMP, máxime cuando 
sabemos que nuestro país adolece de una educación óptima, debido a las 
diversas situaciones socioeconómicas en las que vive la gran mayoría de 
las personas en México.

Es, pues, el CMP directamente responsable de la identidad derrotista 
de muchos mexicanos y no algún sentimiento etéreo o condición patológi-
ca inscrita en nuestros genes.

3. Del derrotismo a la metafísica del mexicano

Hemos señalado reiteradamente en el presente trabajo que el derrotismo 
consiste en una actitud de desinterés cívico y social de parte de quienes a 
él adhieren, desinterés que se manifiesta en la apatía hacia el bien común 
de nuestro país y de quienes nos rodean; desinterés que implica también 
la casi exclusiva búsqueda de los intereses puramente personales, lo que 
incide también en actitudes y acciones que, directamente, atentan contra 
la moral. Así, la corrupción en las distintas esferas de la sociedad, el 
nepotismo de la clase política, la falta de profesionalismo en el servicio 
público y una larga lista de taras, vienen a ser un vaivén de vicios sociales 
que se producen del ciudadano al servidor público (cualquiera que sea su 
investidura) y viceversa. Por otra parte, aprovechándose de ese derrotis-
mo, se denuesta la mitad del pasado y la cultura mexicanos, a la vez que 
se ensalza, para beneficio de unos pocos, el indigenismo, que muy poco 
ha hecho realmente por los llamados pueblos originarios. Sin embargo, la 
simple exposición de un análisis fenomenológico no parece bastar cuando 
de derrotismo se trata. El trabajo que nos atañe presenta también una 
posible solución al problema de la identidad derrotista del mexicano que 
la padece.

La idea de este ensayo es que la solución a la identidad derrotista 
puede encontrarse en una visión de nuestra identidad a través de la meta-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 297

física aristotélico-tomista. La ausencia de autoconocimiento ha permitido 
la manipulación que el Estado Mexicano constitucionalista realiza en la 
mente de sus ciudadanos. Por ello, debemos partir del adecuado concepto 
de naturaleza de nuestra persona para llegar a una concepción adecuada 
de nuestra identidad. En ese sentido, es necesario dar un primer paso 
hacia la distinción de esencia y accidente del pensamiento aristotélico-
tomista que podamos aterrizar a la idea de identidad mexicana.

El punto de partida es el concepto de substancia. Para Aristóteles

la substancia (material) se reduce a dos acepciones: es el sujeto últi-
mo, aquel que ya no es afirmado de ningún otro, y es además aquello 
que, siendo el individuo tomado en su esencia, es también separable, 
es decir, la configuración o forma de cada ser.1

Aquí, el estagirita afirma que en las realidades materiales (e.g. cada 
ser humano), existen dos aspectos que las constituyen. Por una parte, el 
sujeto del que no puede decirse más que es ese sujeto; y por otra, las ca-
racterísticas que pueden decirse de ese sujeto o que se refieren a él. Así, 
de Pedro puede decirse que este individuo es Pedro; pero también pueden 
expresarse características que lo describen, o modos en que se presenta.

El primer aspecto al que se refiere Aristóteles es la substancia. Las 
características o modos reciben el nombre de accidentes. De la substancia 
“lo que primeramente afirmamos (es) la existencia” (Copleston, 2014, p. 
97). En cambio, el accidente se predica de la substancia. Es importante 
entender que 

(para santo Tomás de Aquino) la distinción entre substancia y acci-
dente no es una distinción entre un sustrato incognoscible y modifi-
caciones cognoscibles, sino más bien entre aquello que existe como 

1   Il suit de là que la substance se ramène a deux acceptions: c’est le sujet ultime, celui qui n’est 
plus affirmé d’aucun autre, et c’est encore ce qui, étant l’individu pris dans son essence, est aussi 
séparable, c’est-à-dire la configuration ou forme de chaque être. Aristote, La Métaphysique, Tome 1, 
Librairie Philohophique J. Vrin.  Paris, 1981, p. 274. Traducción propia.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

298 II. DOSSIER

sujeto y aquello que sólo existe como una modificación del sujeto. 
(Copleston, 2014, p. 102). 

Es decir, la distinción entre substancia y accidente no es puramente 
lingüística, sino que es constatable en los hechos de la realidad.

Aplicando los conceptos anteriores a la identidad mexicana tenemos 
que es necesario que el mexicano se considere, ante todo, una substancia 
individual, a la que su naturaleza le impele a vivir de acuerdo  con prin-
cipios éticos que permitan el desarrollo de su país, así como el bienestar 
de sus conciudadanos. Recordemos que en el pensamiento aristotélico-
tomista, la relación entre ser y deber-ser es intrínseca. A partir de ahí 
es posible entender que los diferentes accidentes (ideología, situación so-
cioeconómica, etc.) no pueden determinar su conducta según principios 
puramente egoístas, ni bajo las lacras que ya antes hemos señalado (co-
rrupción, desinterés, etc.). Bajo esta perspectiva, el mexicano tiene valor 
porque es una persona, y no por conceptos puramente accidentales que 
del exterior se le quieren imponer.2

Proponer una metafísica del mexicano, significa entendernos como lo 
que nuestra realidad dicta que somos: seres humanos a quienes nuestra 
naturaleza impone el respeto de nuestra dignidad y la de los demás. Seres 
humanos con ideologías, pensamientos y cosmologías diversas, pero que, 
independientemente de todo ello, podemos y debemos ser capaces de com-
prender nuestra cultura sin la imposición del Estado y, sobre todo, capa-
ces de contribuir al desarrollo pleno de nuestro país. Lejos de una visión 
innovadora y creativa, el pensamiento tomista propone un análisis de la 
realidad que se corresponda con los hechos que estudia. En este sentido, 
proponer una visión del mexicano como un ser humano con responsabi-
lidades propias de su naturaleza y su situación en el aquí y ahora, es la 
aplicación más simple y apropiada de la metafísica aristotélico-tomista al 
problema de la identidad nacional.

2  Importa recordar los comerciales televisivos, por ejemplo, que definen a México como un país 
“grande”, “fuerte”, “trabajador”, etcétera.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

CONSTITUCIONALISMO MEXICANO E IDENTIDAD NACIONAL 299

Conclusión

Los hechos demuestran que muchos mexicanos tienen una visión sesgada 
de la constitución de su identidad. Es claro que muchos conciudadanos 
vituperan la parte española de nuestra identidad, criticando a España y 
a todo lo que con ella se relaciona, por considerar que la Conquista y 
Evangelización invadieron “nuestro” pasado. Por otra parte, resulta claro 
que muchos mexicanos, también, conviven diariamente con lacras socia-
les entre las que se incluyen la corrupción, el desinterés social, la falta de 
solidaridad para con el prójimo, el nepotismo y un muy extenso etcétera. 
Por esos motivos afirmamos que existe en nuestro país una real crisis en 
la identidad mexicana, que aquí llamamos derrotismo.

Lo que el presente trabajo ha pretendido demostrar es que dicho de-
rrotismo es el resultado directo del mecanismo que el Constitucionalismo 
Postrevolucionario Mexicano (CPM) ha puesto en práctica a través de la 
educación oficial, en su intención de justificar el régimen político actual, 
mismo que dura desde la Revolución Mexicana y su conclusión inmedia-
ta, la Constitución de 1917. En ese sentido, no es posible circunscribir 
el CMP a un partido político en particular, si bien el PRI fue el proto-
artífice, sino que todo partido adhiere a dichos fundamentos, en la medida 
en que no es posible escapar al Constitucionalismo.

Este ensayo ha tenido la intención de demostrar que es posible salir 
del círculo vicioso instaurado por el CMP a condición de pensar nuestra 
identidad mexicana a la luz de la metafísica aristotélico-tomista, es decir, 
tomar conciencia de nuestro lugar como seres de naturaleza humana, cu-
yas responsabilidades se encuentran inscritas en esa misma naturaleza y 
que, a partir de esas consideraciones, es posible trascender ideologías y 
costumbres en la construcción de un país que funcione de forma ordenada 
y, sobre todo, digna y humana.

Referencias



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

300 II. DOSSIER

Copleston, F. (2014). El pensamiento de santo Tomás. México. Fondo de Cultura 
Económica. 

Heers, J. (2006). L’histoire assassinée. Les pièges de la mémoire. Éditions de Pa-
ris.

Olivar, D. (2022). Análisis crítico de las ideologías del Constitucionalismo Mexi-
cano Postrevolucionario en la constitución de ciertos rasgos de la identidad 
nacional. [Tesis de maestría, Universidad Intercontinental] México.

Paz, O. (2911). El laberinto de la soledad, México, Fondo de Cultura Económica.
Ramos, S. (2012). El perfil del hombre y la cultura en México. Espasa Libros.
S/A. (1983). México Histórico, Ediciones Joma S. A. México.
SEP (1992), Mi libro de Historia de México. Quinto Grado, México, CONALITEG.
SEP (1998), Historia. Sexto grado. México, CONALITEG 
Uranga, E. (2013). Análisis del ser del mexicano y otros escritos sobre la filosofía 

de lo mexicano (1949 - 1952). Selección, prólogo y notas de Guillermo Hurta-
do. México, Bonilla Artiga Editores.





III. ARTE Y RELIGIÓN



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

La influencia neoplatónica de Plotino en 
la teología cristiana de Pseudo Dionisio 
Areopagita: la naturaleza del mal

The neoplatonic influence of Plotinus in the 
Christian theology of Pseudo Dionysius Areopagite: 
the nature of evil

A. Edmundo Cervantes Espino*

*  Licenciado y Maestro en Filosofía por la UNAM,con mención honorífica y  Diploma de aprovecha-
miento por haberse distinguido entre los tres primeros lugares de esa licenciatura en 2012. Obtuvo 
la medalla Alfonso Caso por su brillante desempeño en los estudios de Maestría, en2015. Doctor en 
Filosofía en la Universidad Iberoamericana, con mención Honorífica, por la tesis El problema de la 
interpretación del otro desde un modelo analógico-experiencial, enmarcada dentro de las áreas inves-
tigación de ontología, epistemología, ética y hermenéutica. Es autor de varios artículos en revistas 
especializadas arbitradas e indexadas, , entre otros, “La hermenéutica analógica y el giro ontológico” 
enel libro La hermenéutica analógica como propuesta interpretativa en la filosofía y las ciencias so-
ciales (Torres Asociados, México, 2022),y Sobre el concepto de realidad: un diálogo entre la ciencia 

Resumen

El presente artículo explora la rela-
ción entre el neoplatonismo de Ploti-
no y la teología cristiana de Pseudo 
Dionisio Areopagita, centrando su 
atención en la concepción del mal en 
ambos autores. Plotino entiende el 
mal como la ausencia de bien y un 
alejamiento progresivo del Uno, sin 
considerarlo una sustancia propia. 
Pseudo Dionisio adopta esta perspec-
tiva, pero la adapta al marco cris-
tiano, enfatizando la omnipotencia 
divina y el mal como una privación. 
A través de un análisis comparativo, 
el texto revela cómo Pseudo Dionisio 
integra elementos filosóficos neo-
platónicos con principios teológicos 

Abstract

The present article explores the rela-
tionship between Plotinus’s Neopla-
tonism and the Christian theology 
of Pseudo-Dionysius the Areopagite, 
focusing its attention on the concep-
tion of evil in both authors. Plotinus 
understands evil as the absence of 
good and a progressive distance from 
the One, without considering it as a 
substance in itself. Pseudo-Dionysius 
adopts this perspective but adapts it to 
the Christian framework, emphasiz-
ing divine omnipotence and evil as a 
deprivation. Through a comparative 
analysis, the text reveals how Pseudo-
Dionysius integrates Neoplatonic 
philosophical elements with Christian 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

304 III. ARTE Y RELIGIÓN

cristianos, creando una síntesis que 
redefine la naturaleza del mal en tér-
minos metafísicos/teológicos.

Palabras Clave
Metafísica, Filosofía, Teología, Neo-
platonismo, Ausencia de Bien

theological principles, creating a syn-
thesis that redefines the nature of evil 
in metaphysical terms.

Keywords
Metaphysics, Philosophy, Theology, 
Neoplatonism, Absence of Good

ficción y la filosofía en el libro Entre realismos (Universidad Iberoamericana, México, 2023). Es 
docente de licenciatura en el Departamento de Filosofía de la Ibero, e y de los Diplomados Historia 
de la filosofía y Fflosofía hoy en el Departamento de Educación Continua.; Es director de la Revista 
de la Asociación de Profesores e Investigadores de dicha universidad. Es docente de licenciatura en 
la Dirección Académica de Formación Integral de la Universidad Anáhuac. ORCID: https://orcid.
org/0009-0000-3849-442X

La filosofía y la teología forman una unidad, y la filosofía 

se convierte […] en la suprema encarnación 

de la sabiduría en sentido amplio.

Richard Heinzmann, Filosofía de la Edad Media.

I

El problema de la existencia del mal, indudablemente, ha sido una 
constante interrogante en la historia del pensamiento humano, un 
tema que interpela tanto a la razón filosófica como a la fe teológi-

ca. Paul Ricoeur, en el ensayo introductorio de su obra intitulada El mal. 
Un desafío a la filosofía y a la teología, plantea que el mal no sólo es un 
problema ético, que interpela la capacidad del ser humano de discernir 
entre el bien y el mal, sino también un enigma metafísico que desborda 
las categorías racionales; este doble carácter del mal lo convierte en un 
tema que trasciende disciplinas, reclamando una articulación entre filo-
sofía y teología: 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 305

Los más grandes pensadores de una u otra disciplina coinciden en 
reconocer, a veces con sonoros lamentos, que filosofía y teología ven 
en el mal un desafío sin parangón. Lo importante no es esta confesión, 
sino el modo en que este desafío —incluso este fracaso— es recibido: 
¿invitación a pensar menos, o provocación a pensar más y hasta de 
otra manera? (Ricoeur, 2019, p. 21) 

En este sentido, la filosofía, en su vocación por clarificar conceptos, 
hilvanarlos coherentemente entre sí y ofrecer una propuesta a algún pro-
blema dado por la realidad, se enfrenta al mal como un fenómeno que 
parece contradecir el orden y la racionalidad del mundo; por otro lado, 
la teología, anclada en la experiencia de lo sagrado, aborda el mal desde la 
paradoja de la coexistencia entre un Ser Omnipotente causante de todo 
bien —al ser él la bondad misma— y la presencia del sufrimiento, el 
pecado y la muerte en el mundo: “…cómo afirmar de manera conjunta y 
sin contradicción las tres proposiciones siguientes: Dios es todopoderoso; 
Dios es absolutamente bueno; sin embargo, el mal existe” (Ricoeur, 2019, 
pp. 21-22).

Ahora bien, se ha considerado para la redacción del presente artícu-
lo, que filosofía y teología se entrelazan profusamente en las reflexiones 
realizadas por Plotino, en el siglo III, y Pseudo Dionisio Areopagita, entre 
los siglos V y VI, al tratar de ofrecer una respuesta sobre la existencia, 
naturaleza y génesis del mal, pues ambos pensadores exploran el proble-
ma desde una perspectiva eminentemente metafísica que implica tanto 
el ámbito racional —esfera filosófica— como el espiritual —esfera teo-
lógica—. Así pues, en este artículo se pretende explorar la influencia del 
pensamiento neoplatónico de Plotino, expuesto en su obra las Enéadas, en 
la teología mística cristiana desarrollada por Pseudo Dionisio Areopagita, 
en los tratados intitulados Los nombres divinos y La teología mística, con-
vergiendo en lo referente a la concepción sobre lo que el mal es. A través 
de un enfoque comparativo, se busca esbozar cómo las ideas plotinianas 
sobre el mal, entendido como ausencia de bien y su carácter no sustan-
cial, son reinterpretadas dentro del marco teológico cristiano de Pseudo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

306 III. ARTE Y RELIGIÓN

Dionisio. A partir de esta exploración, se busca no sólo enriquecer la com-
prensión sobre la existencia del mal, sino también reflexionar sobre cómo 
la filosofía y la teología pueden dialogar para abordar un fenómeno que, 
parafraseando a Paul Ricoeur, continúa siendo un escándalo para la ética 
y un enigma para la metafísica.

II

La propuesta filosófica de Plotino, recogida y esquematizada en nueve 
tratados por su discípulo Porfirio, las Enéadas, constituye una de las más 
sublimes formulaciones del pensamiento helenístico tardío, última expre-
sión de la Filosofía Antigua. Su esquema metafísico ofrece una estructura 
graduada de todo cuanto existe, id. est., la realidad jerarquizada propuesta 
por Plotino explica el origen y orden del universo entero, basado en las 
tres hipóstasis —ὑπόστασις— fundamentales, lo Uno, el Nous y el Alma, 
siendo éstas los primeros principios esenciales y subyacentes a toda la 
realidad.

El Uno ocupa el lugar central en la metafísica de Plotino como el prin-
cipio supremo y origen de todas las cosas, puesto que es el centro del 
círculo de lo real, principio del cual proceden —πρόοδος— y dependen 
todas las cosas, pues se encuentra por encima y fuera de todos los seres, 
siendo aquello de lo que están suspendidas todas las cosas, mientras que 
el Uno no lo está de ninguna. De esta manera, en la Enéada V,4 (7), ti-
tulada De qué manera lo posterior al primero procede del primero: sobre el 
Uno, Plotino describe a la primera hipóstasis como absolutamente simple 
e inefable, no determinada ni sujeta a ninguna limitación y anterior in-
cluso al ser y al pensamiento, puesto que trasciende toda categoría y, por 
su propia naturaleza, el Uno no posee forma ni cualidad alguna, ya que 
cualquier determinación implicaría una multiplicidad que contradiría su 
absoluta unidad y simplicidad:

Ha de darse, en efecto, algo anterior a todas las cosas que sea simple 
y esto debe ser distinto de todos los posteriores a él, que subsista en sí 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 307

mismo y que no esté mezclado con los provenientes de él, y a su vez, 
capaz de estar presente de otro modo a los demás, que sea realmente 
uno y no otra cosa y luego uno, atribuirle aun el predicado “uno”, ha 
de ser falso, de él no hay “definición ni ciencia”, de él es de quien se 
dice que está “más allá de la Esencia”. Porque si no fuera simple, 
exento de toda coincidencia y composición y realmente uno, no sería 
Principio. (Plotino, 2015, V, 4 [7])

El Uno es, pues, causante de todo lo existente, puesto que, sin es-
fuerzo, ni emoción ni volición, es potencia y principio activo de todas las 
cosas, permaneciendo inalterado e intacto en su absoluta plenitud y per-
fección. Así, el Uno se comprende como Primer Principio, Primera Fuente 
y Causa de todas las cosas, por lo que en él se resuelve la cuestión de la 
multiplicidad o pluralidad, pues si las cosas son múltiples, donde hay un 
más y un menos, tiene que haber un máximo, un Uno en grado máximo, 
un Uno puro y esencialmente uno, causa de la unidad participada según 
la proximidad o lejanía de las cosas respecto de Él, siendo fuente de toda 
diversidad sin que él mismo sea parte de dicha diversidad, como afirma 
Plotino (2015)en  Que los inteligibles no están fuera de la inteligencia. 
Sobre el bien:

Ya hemos dicho que la reducción debe finalizar en un uno y en un uno 
que sea realmente uno, Y no como las demás cosas, que siendo múlti-
ples, son unas por participación en el Uno; y que hay que tomar lo que 
no es uno por participación, y no lo que no es más uno que múltiple; y 
que el universo inteligible y la Inteligencia son, sí, más unos que las 
demás cosas, y nada más cercano al Uno que estos, pero no son, sin 
embargo, el Uno puramente uno. (V, 5 [32])

Ahora bien, de lo Uno simple, en el que no había cosa alguna, brotan 
o emanan todas las cosas, siendo lo que viene tras el Uno, la Inteligencia 
o Nous, la segunda hipóstasis, que consiste en ser las cosas en sentido 
formal, id. est., el Nous plotiniano se entiende como una inteligencia uni-
versal o inteligencia suprema que contiene a todas las infinitas formas o 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 308

ideas, a los arquetipos inteligibles, por lo que no debe confundirse con 
una mente individual; es, por el contrario, como expone Plotino (2015) en 
Sobre la génesis y el orden de los posteriores al primero, el principio univer-
sal del conocimiento:

[…] precisamente porque ninguna cosa había en él, por eso brotan 
todas de él, y precisamente para que el Ente exista, por eso él mis-
mo no es Ente, sino Progenitor del Ente. Y ésta es la primera como 
procreación. Porque el Uno, siendo perfecto porque nada busca, nada 
posee, nada necesita, se desbordó, por así decirlo, y esta sobreabun-
dancia suya ha dado origen a otra cosa y ésta, una vez originada, 
tornóse hacia aquél y se llenó y, al mirarlo se convirtió de hecho en 
esta Inteligencia. (V. 2, [11])

Así, el Nous, por un lado, contempla —metafóricamente— a lo Uno 
como su causa y fundamento y, por otro, se contempla a sí mismo, gene-
rando, de esta manera, la multiplicidad de las ideas, como asevera Plotino 
(2015) en Sobre las tres hipóstasis principales: “…la Inteligencia ve a aquél 
y no necesita más que de aquél. Aquél, en cambio, no necesita de ésta 
para nada.” (V, 1 [10]) Se comprende, pues, que la relación entre el Nous 
y lo Uno es de dependencia absoluta, puesto que el Nous deriva su existen-
cia y perfección de lo Uno, del mismo modo que una imagen depende de la 
luz para ser visible. Sin embargo, el Nous también se diferencia de lo Uno 
porque introduce la distinción y la pluralidad, en vista de que esta última 
es necesaria para la conformación de la realidad, aunque marcando un 
grado menor de perfección en comparación con la absoluta simplicidad 
de lo Uno:

[…] la Inteligencia posee ya de por sí una especie de conciencia de su 
propia potencia, esto es, una especie de conciencia de que es capaz de 
generar la Esencia [...] y una especie de conciencia de que la Esencia 
es como una porción de los haberes de aquél. Con ello, la Inteligencia 
se vigoriza con ayuda de aquél y encuentra su perfección en la Esen-
cia con ayuda de aquél y recibiéndola de aquél. […] “Éste es, pues, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 309

el linaje” de la Inteligencia, linaje digno de la más pura Inteligencia. 
Consiste en que no nació de ningún principio más que del primero, y 
en que, una vez nacido, generó consigo todos los Seres, toda la Belleza 
de las Formas… (V, 1 [10]) 

La tercera hipóstasis, el Alma, que surge como una emanación del 
Nous, constituye el intermediario, vínculo o puente entre el mundo su-
prasensible y el mundo de los sentidos, siendo el Alma Superior la que se 
orienta hacia arriba, hacia el Nous, manteniendo contacto con el mundo 
inteligible, y el Alma Inferior, que mira hacia abajo, hacia el mundo de la 
naturaleza o el mundo material, que tiene a su cuidado los cuerpos sensi-
bles, pues anima a todas las cosas que posean materia, es decir, les otorga 
vida, movimiento y ordenamiento:

Al Alma le viene, pues, su entidad de la Inteligencia y su razón en 
acto de su visión de la Inteligencia. Porque cuando el Alma pone su 
mirada en la Inteligencia, recibe de dentro y como propio lo que pien-
sa y actualiza. Y éstas son las únicas actividades que hay que con-
siderar como propias del Alma: las intelectivas y las que le vienen 
de dentro. Las inferiores, en cambio, provienen de fuera: son eventos 
incidentales de un Alma inferior. (Plotino, 2015, V, 1 [10]) 

Se observa entonces que, el Alma posee una doble función, pues, por 
un lado, contempla al Nous y participa de las formas inteligibles y, por 
otro lado, desciende hacia el mundo sensible, organizándolo y dándole 
forma a la materia:

El Alma, en cambio, no crea permaneciendo, sino que engendra una 
imagen tras ponerse en movimiento. Así que mirando al principio 
aquel del que provino, se llena; mas avanzando hacia un movimien-
to diferente y aun contrario engendra como imagen de sí misma la 
Sensación y la Naturaleza que vegeta en las plantas. (Pero nada está 
desasido ni desconectado de su antecedente). Y por eso aun el Alma 
superior da la impresión de extenderse hasta las plantas. […] Así 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

310 III. ARTE Y RELIGIÓN

pues, (el Alma) procede desde el comienzo hasta último, de forma 
que cada parte se quede siempre en su propio puesto mientras que 
la parte engendrada ocupa otro nuevo, el de rango inferior. (Plotino, 
2015, V,2 [11])

La relación entre las tres hipóstasis es primordial para comprender la 
propuesta metafísica de Plotino, puesto que cada una de ellas presenta 
un grado diferente de realidad, pero todas están unidas por una dinámica 
de emanación y participación. El Uno, como principio supremo, genera al 
Nous, que a su vez da lugar al Alma, aunque este proceso no implica una 
separación o una pérdida de unidad, sino una expresión jerárquica de la 
plenitud del Uno. Ahora bien, el movimiento de retorno —ἐπιστροφή— 
es igualmente importante en la propuesta filosófica de Plotino, en vista 
de que, el Nous y el Alma no sólo emanan del Uno, sino que también 
buscan retornar a él y este retorno es una aspiración hacia la unidad y 
la perfección, que se logra a través de la contemplación y la purificación. 
Ahora bien, en el caso del ser humano, este retorno implica un esfuerzo 
por trascender las determinaciones del mundo sensible y reconectarse con 
el Nous universal y, finalmente, con el Uno, como afirma Plotino (2015) en  
Sobre qué son los males y de dónde provienen:

[…] el alma que es perfecta y se inclina a la inteligencia, permanece 
siempre pura y vuelta de espaldas a la materia, y ni mira ni se apro-
xima a todo aquello que es indeterminado, falto de medida y malo. 
Permanece, pues, pura, enteramente determinada por la inteligencia. 
En cambio, el alma que no permaneció así, sino que, saliendo de 
aquélla, avanzó como fantasma de aquélla por no ser perfecta ni pri-
maria, colmada de indeterminación por su carencia, en la medida en 
que carece, no ve sino tiniebla y se contagia ya de materia al ver lo 
que no ve, tal como decimos que vemos aun la tiniebla. (I, 8, [51])

En este sentido, siguiendo lo afirmado por Plotino (2015), el mal no es 
una entidad positiva ni una sustancia que exista por sí misma, sino que es 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 311

concebido como carencia, alejamiento o ausencia de bien, id. est., el mal 
no posee una existencia metafísica propia, ya que el principio de la reali-
dad única y absoluta es el Uno —fuente suprema del Bien—, por lo que, 
si el mal existiera como una entidad separada, como una segunda fuente 
original contraria al Uno, implicaría una limitación del propio Uno y una 
contradicción en la estructura jerarquizada del cosmos: 

[…] puesto que el Bien no existe solo, síguese forzosamente que, en 
el proceso de salida originado por él, o si se prefiere, en ese continuo 
descenso y alejamiento, el término final después del cual ya no po-
dría originarse cosa alguna, ése es el mal. Ahora bien, lo siguiente 
al Primero existe forzosamente; luego también lo último. Y esto es la 
materia, que ya no tiene nada de aquél. Y en esto consiste la forzosi-
dad del mal.” (I, 8, [51])

Así pues, la materia, siendo un principio no preexistente, puesto que 
es originada por el Alma Inferior —último eslabón de la realidad jerar-
quizada plotiniana—, se entiende como indeterminación absoluta, recep-
tiva de toda forma, inmanente a los cuerpos, incapaz de producir nada y, 
por encontrarse en la última escala de los seres, privada de todo bien. De 
esta manera, si el universo entero es una emanación graduada surgida 
del Uno y cada nivel de esta jerarquía refleja, en mayor o menor medida, 
la perfección y unidad del principio supremo, entonces, a medida que se 
desciende en esta jerarquía, la participación en el bien disminuye, lo que 
genera un aumento de imperfección y, por ende, de mal, comprendiendo 
éste como una deficiencia en el grado de participación de los seres en la 
perfección y plenitud del Uno, id. est., ausencia de bien:

[…] el mal no está en cualquier clase de carencia, sino en la total. 
Es un hecho al menos que quien carece del bien en poco no es malo, 
pues puede incluso ser perfecto al nivel de su propia naturaleza. Pero 
cuando se es carente del todo, como lo es la materia, eso es el mal 
absoluto sin parte alguna de bien. Y es que la materia ni siquiera 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

312 III. ARTE Y RELIGIÓN

posee el ser, como para que pudiera de ese modo tener parte en el 
bien, sino que su ser lo es sólo de nombre, hasta el punto de que se 
pueda decir con verdad que su ser es no-ser. La carencia, pues, lleva 
consigo el no ser bueno; pero la carencia total, el ser malo, mientras 
que una carencia considerable comporta la posibilidad de caer en el 
mal […] (I, 8, [51])

Como afirma Plotino (2015) en Sobre la bajada del alma a los cuerpos, 
el mundo sensible, al encontrarse en el nivel más bajo de esta realidad 
jerarquizada, es donde el mal se expresa y evidencia con mucha mayor 
claridad; en el caso de las almas humanas individuales y singulares, el 
mal surge cuando éstas descienden al mundo sensible y se identifican con 
la materia y los deseos corporales, perdiendo su conexión con el Nous 
universal y, en última instancia, con el Uno:

[…] cuando le sobreviene al alma la llamada «pérdida de alas» y su 
encadenamiento en las cadenas del cuerpo tras verse privada de la 
indemnidad de que gozaba junto al Alma total mientras gobernaba 
la región superior; y esa indemnidad anterior, cuando el alma se re-
montaba, era para ella enteramente mejor. Una vez caída queda, pues, 
prisionera, ocupada en sus cadenas y actuando con la sensación a 
causa de que al principio se ve impedida de actuar con la inteligencia. 
Y se dice que está «sepultada» y que está «en una cueva», pero que 
si retorna a la intelección se va desligando de las ataduras y ascen-
diendo cuando toma de la reminiscencia el punto de arranque para 
contemplar los Seres. (IV, 8 [6])

Plotino (2015) ofrece, pues, una vía para superar el mal a través del 
alejamiento del mundo sensible y el retorno al bien, id. est., una vía mís-
tica que implica una reorientación del alma individual hacia su fuente 
original, el Uno-Bien, senda mística que implica una profunda transfor-
mación, eminentemente espiritual, que lleva al alma del sujeto a superar 
los apegos mundanos y alcanzar, por medio de la virtud y el perfecciona-
miento moral, la unidad completa con el Uno-Bien:



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 313

Porque el objeto del deseo es el bien y el de la evitación es el mal, 
y el bien y el mal son el objeto de la intelección y de la sabiduría, 
y esta misma es uno de los bienes. Y, por tanto, tiene que haber un 
Bien, y un Bien sin mezcla, […] Porque ¿qué mal podría sucederle 
al alma, o a qué alma, de no haber entrado en contacto con la natu-
raleza inferior? Ya no habría apetitos, ni penas, ni iras ni temores. 
Porque los temores son propios del compuesto, por miedo a disolver-
se. (I, 8, [51])

La contemplación del Nous y la purificación del alma, por medio de la 
vida contemplativa y el desasimiento, son pasos esenciales en este proceso 
de retorno a la Uno, que busca restaurar la conexión con el Sumo Bien y 
alcanzar la unidad y perfección, como asevera Plotino en Sobre el bien o 
el Uno:

El alma, pues, que sea fiel a su naturaleza ama a Dios, deseando au-
narse con él, del mismo modo que una doncella de padre noble ama 
con amor noble. [...] el verdadero Amado, con el que podemos incluso 
unirnos participando de él y poseyéndolo realmente y no abrazándolo 
por de fuera carnalmente. “Si alguno vio, sabe lo que digo”; sabe que 
el alma entonces está en posesión de una vida distinta, desde el mo-
mento en que se acerca a él y se allega ya a él y participa de él hasta 
el punto de darse cuenta, en ese estado, de la presencia del proveedor 
de vida verdadera. Y ya no necesita de nada, antes al contrario, les es 
preciso despojarse de las demás cosas, quedarse en eso solo y hacerse 
eso solo, cercenando el resto. (VI, 9, [9])

III

Aunque los escritos de Pseudo Dionisio Areopagita, teólogo sirio de entre 
los siglos V y VI, durante gran parte del Medievo, con la finalidad de otor-
garles autoridad apostólica, fueron erróneamente atribuidos al Dionisio 
Areopagita mencionado en los Hechos de los Apóstoles como un discípulo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

314 III. ARTE Y RELIGIÓN

convertido por Pablo de Tarso en el Areópago de Atenas1 durante el siglo 
I, empero, representan uno de los momentos culminantes del pensamiento 
neoplatónico cristiano, en los que la tradición filosófica griega —especial-
mente la de Plotino, Porfirio y Proclo— se entrelaza armónicamente con 
la teología cristiana. En este sentido, la aportación en términos filosóficos/
teológicos más relevante que se pretende resaltar en el presente artículo, 
por parte de Pseudo Dionisio Areopagita, es la distinción entre dos pro-
puestas teológicas, id. est., la vía apofática —ἀποφάσκω— y la catafá-
tica —καταϕατικός— en el conocimiento de la Causa Primera; aquella 
enfatiza la incapacidad humana de describir adecuadamente, mediante 
discursos, conceptos o palabras, lo que el Uno-Bien es, afirmando que lo 
divino trasciende toda categoría y lenguaje que provenga de una razón fi-
nita, y ésta, admite la posibilidad de aproximarse al Ser Supremo a través 
de afirmaciones positivas. Este equilibrio, proporción o analogía, expuesto 
a lo largo de todo el Corpus dionysiacum con un lenguaje enriquecido de 
conceptos derivados del neoplatonismo, entre la senda apofática y la cata-
fática refleja la tensión inherente en la experiencia de lo divino, en vista de 
que, por un lado, Dios es totalmente trascendente y, por otro, se comunica 
o relaciona con todo aquello que ha creado de manera inmanente.

Ahora bien, en Los nombres divinos, el tratado más extenso que se 
conserva escrito por Pseudo Dionisio Areopagita, el teólogo sirio busca 
explorar los títulos o nombres atribuidos a Dios en los Sagrados Oráculos, 
id. est., en las Escrituras, tales como Uno, Bien, Sabiduría, Poder y Amor, 
los cuales no se reducen a ser simples epítetos o descripciones de la di-
vinidad, sino que revelan atributos esenciales de la naturaleza divina de 
una manera que es accesible al entendimiento humano, aunque siempre 
de manera limitada, parcial y fragmentaria, inscribiéndose pues, dentro 
de la tradición apofática —enfatizando, no huelga reiterar, la incapacidad 
humana de aprehender plenamente la esencia de Dios—, aunque incor-

1   “Y los que se habían encargado de conducir a Pablo le llevaron hasta Atenas [...] Y tomándole, le 
trajeron al Areópago [...] algunos creyeron y se unieron a él, entre los que también estaban Dionisio, 
el del Areópago, y una mujer llamada Dámaris, y otros con ellos.” (Hechos 17:34)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 315

porando elementos catafáticos2 —reconociendo que los nombres divinos, 
aunque imperfectos, sirven como medios para una aproximación progre-
siva al misterio divino—, como afirma en el Capítulo I del mencionado 
texto:

Pero ahora, como es accesible a nosotros, usamos símbolos apropia-
dos a lo divino, y a partir de éstos nos elevamos luego análogamente 
hasta la simple y unida verdad de las contemplaciones inteligibles, 
y tras toda la intelección de lo deiforme a nuestro alcance, suspen-
diendo nuestras actividades intelectuales, nos lanzamos según lo 
permitido hacia el rayo supraesencial, en el cual todos los límites 
de todos los conocimientos han presubsistido supraindeciblemente, 
[rayo] que no es posible ni inteligir, ni decir, ni completar enteramente 
de algún modo, por ser él trascendente a todo y ser supraignoto, no 
sólo habiendo tomado de antemano en sí mismo supraesencialmente 
las limitaciones, en conjunto y todas, de los conocimientos y poderes 
esenciales —pero con todo el poder incircunscripto de todo—, sino 
también estando cimentado sobre las inteligencias supracelestiales. 
Pues si existen los conocimientos todos de los entes y tienen el límite 
en los entes, el que está más allá de toda esencia también es trascen-
dente a todo conocimiento. (Libro 1, sección 4)

Si bien se observa claramente la influencia del neoplatonismo de Plo-
tino en la concepción jerárquica de todos los seres y en la idea de que 
todo lo que existe emana del Uno, retorna a él y participa, en mayor o 
menor medida, de su plenitud en la propuesta teológica/mística de Pseudo 
Dionisio, no obstante, esta estructura ontológica/metafísica se reinterpre-
ta en clave cristiana, pues el Uno plotiniano, como principio supremo e 
impersonal, que se encuentra más allá de todo atributo, conocimiento o 

2  El término catafático se refiere a una vía positiva para abordar la comprensión de lo divino. 
Proveniente del griego καταϕατικός, que significa afirmación, este enfoque busca describir a Dios a 
través de atributos, analogías y metáforas que afirman ciertas cualidades o características. La teolo-
gía catafática utiliza el lenguaje humano y conceptos comprensibles para acercarse a la naturaleza de 
lo divino, aunque reconociendo que estas descripciones son necesariamente parciales e imperfectas.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

316 III. ARTE Y RELIGIÓN

categoría, deviene no únicamente como Causa Primera y origen de todo 
cuanto existe, sino también como Suprema Bondad, id. est., fuente de todo 
ser, amoroso y profundamente implicado en la historia de la salvación de 
la humanidad; así pues, el Uno plotiniano impersonal y abstracto es com-
prendido por Pseudo Dionisio como el Dios personal y amoroso predicado 
por Jesús en las Escrituras Griegas.

En este sentido, como expone Pseudo Dionisio (2007) en el Capítulo 
IV de Los nombres divinos, la bondad de Dios se manifiesta en la plurali-
dad, jerarquía y complejidad del universo —aunque simultáneamente se 
oculta en su trascendencia—, comprendiendo la creación como expresión 
del amor divino que se difunde generosamente hacia todas las criaturas, 
id. est., efusión de la bondad de Dios (Tertuliano, 1917, p.45), siendo el 
cosmos entero una teofanía; θεοφάνεια, una manifestación libre y desin-
teresada donada por Dios a todos los seres:

[…] el causante mismo de todo, también, por el amor-erótico bello 
y bueno hacia todo, a través de la supraabundancia de la bondad 
erótica, llega a estar fuera de sí mismo mediante las providencias 
hacia todos los entes, y como está encantado con bondad y amor y 
amor-erótico, desciende también, desde lo trascendente a todo y que 
está sobre todo, hacia lo que está en todo, de acuerdo con la extática 
potencia supraesencial inseparable de sí misma. Por ello también los 
expertos en lo divino lo designan “celoso”, como el amor-erótico muy 
bueno hacia los entes, y como despertador hacia el celo de su tenden-
cia enamoradora, y como que se muestra a sí mismo celoso, para el 
cual también las cosas que tienden a Él son celables, y como siendo 
celables para él los entes objeto de su providencia. Y resumidamente, 
lo enamorable es propio de lo bello y bueno y el amor-erótico también 
está de antemano cimentado en lo bello y bueno y existe y llega a ser 
a través de lo bello y bueno. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro 
IV, sección 13)

Así, en el Capítulo V de este mismo tratado, Pseudo Dionisio Areo-
pagita explora el sentido, el significado y la trascendencia del nombre 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 317

divino de Bien, comprendiendo que la Bondad no se reduce a una cuali-
dad divina, sino que es la esencia misma de Dios; concepto que, como se 
expone en el presente artículo, resuena profundamente con la tradición 
neoplatónica, en particular con el término plotiniano de Uno-Bien. Así, 
Pseudo Dionisio expone cómo el Bien es simultáneamente la causa de 
todas las cosas —tanto inteligibles como sensibles—, fuente primordial 
de todo ser y conocimiento, pues, aunque el universo esté compuesto por 
una infinidad de seres distintos, enfatiza que todos están conectados, hil-
vanados o relacionados por su participación con el Bien divino, en mayor 
o menor grado, id. est., proporcionalmente, dependiendo de la lejanía o 
cercanía con respecto a Él, reflejando la estructura jerárquica del cosmos 
neoplatónico, donde todas las cosas están ordenadas según su grado de 
participación en el Bien:

Mas si las divinas inteligencias están sobre los demás entes y viven 
sobre los otros vivientes e inteligen y conocen sobre sensibilidad y 
razón y, junto a todos los entes, tienden a y participan de lo bello 
y bueno, ellas son más aún, alrededor del Bien, las que participan 
abundosamente de Él y, habiendo tornado a partir de Él las más y ma-
yores mercedes, corno también lo racional supraexcede a lo sensible 
superándolo por la abundancia de la razón, también [lo hacen] unos 
entes por la sensibilidad y otros por la vida. Y esto es, según creo, 
verdadero, porque las cosas más participantes del Dios único e ilimi-
tado en dones están mucho más cercanas a Él y son más divinas que 
las alejadas. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro V, sección 3)

Sin embargo, esta participación no disminuye o minimiza ni fragmenta 
al Bien, ya que éste permanece indivisible y trascendente, sin perder su 
unidad esencial, lo cual muestra la influencia de Plotino, quien también 
sostiene que el Uno-Bien genera todas las cosas mediante un proceso de 
emanación que no afecta su simplicidad ni perfección, puesto que Dios, al 
donarse, no pierde absolutamente nada en Él; en este sentido, la unidad 
divina se convierte en el modelo para la unidad y perfección de toda la 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

318 III. ARTE Y RELIGIÓN

creación, la cual encuentra su máxima expresión cuando todas las co-
sas vuelven nuevamente a Él, movimiento de retorno que es al mismo 
tiempo un movimiento de unificación, fundamento último de la existencia, 
idea directamente relacionada con el concepto plotiniano de ἐπιστροφή al 
Uno-Bien:

En efecto, el Preexistente es principio y perfección de los entes: prin-
cipio como “causante ,ˮ fin como “aquello por lo queˮ y “límiteˮ de 
todo e “ilimitaciónˮ de toda ilimitación y límite, por estar supraemi-
nentemente respecto de los opuestos. Pues en el Uno, como muchas 
veces ha sido dicho, no sólo tiene de antemano todos los entes sino 
que también les dio subsistencia, presente en todos y en todo lugar y 
según el Uno y lo mismo, y avanzando según lo mismo, como un todo 
sobre todo, y permaneciendo en sí mismo y estable y moviéndose, y 
sin estabilizarse ni moverse ni tener principio o medio o perfección ni 
estar en alguno de los entes ni ser uno de los entes (Pseudo Dionisio 
Areopagita, 2007, Libro V, sección 10)

Ahora bien, como se menciona en el Capítulo IV de Los nombres divi-
nos, resulta inevitable enfrentar la paradoja de la existencia del mal en un 
universo que procede de un Dios absolutamente bueno:

 Sin embargo, podría decir alguien: […] Y si el mal es a partir de otra 
causa, ¿cuál otra causa tienen los entes contraria al bien? ¿Y cómo 
asimismo, habiendo Providencia, existe el mal o realmente nacido o 
no abolido, y cómo tiende a él alguno de los entes, contra el bien? 
(Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro IV, sección 18) 

De esta manera, el mal, asumiendo una postura que resuena con el 
pensamiento de Plotino, no posee una existencia propia ni es una sustan-
cia independiente, sino que se define como una carencia, una desviación 
o una corrupción del bien, negándole un estatus ontológico/metafísico al 
mal, puesto que, Pseudo Dionisio, lo relega al ámbito de lo negativo, de la 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 319

privación e, incluso, de la perversión o degradación en sentido metafísico, 
subrayando la supremacía del Bien como la única realidad verdadera:

Efectivamente el mal es contrario al camino y contrario al objetivo y 
contrario a la naturaleza y contrario a la causa y contrario al princi-
pio y contrario al fin y contrario al límite y contrario a la voluntad y 
contrario a la sustancia. El mal es entonces privación y defecto y de-
bilidad y asimetría y yerro y falto de objetivo y falto de belleza y falto 
de vida y falto de inteligencia e irracional e imperfecto y sin cimiento 
e incausante e indefinido e infértil e inerte e inactivo e inordinado y 
disímil e ilimitado y oscuro e inesencial, y él no es ente alguno de 
ningún modo en ninguna parte. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, 
Libro IV, sección 13)

Dios, como Causa Suprema de todo cuanto existe, es intrínsecamente 
bueno, fundamentalmente bueno, esencialmente bueno y todos los seres 
que existen, todas las criaturas del cosmos participan de su bondad en 
diversos grados, y es esta participación lo que fundamenta su propia exis-
tencia: 

Y unas cosas participan totalmente del bien, otras están más o me-
nos privadas, otras tienen muy oscurecida la participación del bien, y 
para otras el bien está presente según un remoto eco. Pues si el bien 
no estuviese presente proporcionalmente a cada uno, las cosas diviní-
simas y venerabilísimas estarían en el orden de las remotas. (Pseudo 
Dionisio Areopagita, 2007, Libro IV, sección 20) 

El mal, explicita Pseudo Dionisio, no puede emanar de Dios ni tener 
su origen en él, ya que esto contradiría la naturaleza misma de la bondad 
divina; por lo tanto, exponiendo una definición del mal que refleja clara-
mente una tradición filosófica que se encuentra en Plotino, se comprende 
como aquello que carece de bien o, expresado de forma más adecuada, 
como aquello que carece de ser



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

320 III. ARTE Y RELIGIÓN

[…] todos los entes, en cuanto existen, también son bienes y a partir 
del bien, mas en cuanto están privados del bien, ni son bienes ni 
entes. En las otras propiedades cuales calor o frío, existen las cosas 
calentadas o las enfriadas, y al abandonarlas el calor y el frío, muchos 
de los entes quedan impartícipes de vida y de inteligencia. Y Dios 
trasciende la esencia y existe supraesencialmente. […] Y si quitas to-
talmente el bien, ni habrá esencia ni vida ni tendencia ni movimiento 
ni ninguna otra cosa. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro IV, 
sección 13)

Asimismo, siguiendo la tradición neoplatónica y cristiana, Pseudo Dio-
nisio explora también las manifestaciones del mal en el ámbito de los 
seres creados, particularmente sobre la existencia de los demonios, los 
cuales describe no como entidades con una esencia intrínsecamente ma-
ligna, sino como seres que se han apartado del orden divino. Así, este 
alejamiento voluntario no implica que los demonios posean una esencia 
maligna, sino que, en tanto que están privados deliberadamente de la 
participación plena en la bondad divina, han degradado su relación con el 
bien, el cual es la base de toda existencia:

Entonces el mal no es ente ni está el mal en los entes. Pues en ningu-
na parte está el mal en tanto mal. Y el hecho de que el mal acontezca 
no deriva de potencia sino de debilidad. Incluso para los demonios, 
que ellos existan no sólo es a partir del bien sino bueno. El mal se da 
en ellos a partir de la caída de los propios bienes, y la debilidad acer-
ca de la mismidad y posesión de la perfección propia de los ángeles 
conveniente a aquéllos es una alteración. Y tienden al bien en cuanto 
tienden al ser y al vivir y al inteligir. Y si no tienden al bien, tienden 
a lo no ente. Y esto no es tendencia sino yerro de la tendencia real 
(Pseudo Dionisio Areopagita, 2007, Libro IV, sección 34)

Se observa entonces que, el mal surge cuando los seres se apartan de 
su fuente divina, proceso de apartamiento que no implica en modo alguno 
un acto de creación, sino de deformación, de perversión o depravación, lo 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 321

que refuerza la idea de que el mal es un fenómeno de carácter parasitario 
que depende del bien para existir. No obstante, esta concepción del mal 
incita a las criaturas racionales a reorientarse constantemente hacia el 
bien, a buscar su origen en Dios y a participar activamente en el orden 
divino, labor que implica superar las ilusiones del mal y afirmar la bondad 
fundamental del ser:

Y, resumidamente, el mal, como hemos dicho muchas veces, es de-
bilidad e impotencia y defecto, sea del conocimiento, sea del cono-
cimiento no olvidado o de la fe o de la tendencia o de la energía del 
bien. Sin embargo, alguien diría: la debilidad no debe ser castigada 
sino por el contrario perdonada. Si no estuviese a nuestro alcance el 
poder, bien estaría esta argumentación. Pero si a partir del Bien, que 
da simplemente lo conveniente a todos, según los Oráculos, tenemos 
ese poder, no son elogiables el yerro y distorsión y fuga y caída de 
la posesión de los propios bienes a partir del Bien. (Pseudo Dionisio 
Areopagita, 2007, Libro IV, sección 35)

En este proceso de ascensión al Sumo Bien, la contemplación y la 
unión mística desempeñan un papel crucial, ya que permiten al alma 
trascender las determinaciones de la existencia material y participar ple-
namente de la divinidad; experiencia trascendente que es expuesta por 
Pseudo Dionisio Areopagita (2002) en un tratado sumamente breve inti-
tulado La teología mística, en el que, por medio de un lenguaje profunda-
mente simbólico, apofático3 y adornado de oxímoron, se insiste en que el 
conocimiento de Dios no se alcanza solamente a través del entendimiento, 
sino principalmente mediante el amor y la unificación con Él, requiriendo 
un abandono total de las facultades cognoscitivas y un adentrarse en la 
oscuridad luminosa de lo divino:

3   El término apofático describe una vía negativa en teología y filosofía para comprender y hablar de 
lo divino. Derivado del griego ἀποφάσκω que significa negación, este enfoque se centra en describir 
a Dios o la realidad trascendente negando todo lo que se puede afirmar de ella. En lugar de definir lo 
que es, la teología apofática enfatiza lo que no es, reconociendo las limitaciones del lenguaje humano 
para capturar la esencia de lo trascendente.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

322 III. ARTE Y RELIGIÓN

[…] con una intensa ejercitación acerca de los espectáculos misté-
ricos, abandona no sólo las percepciones sensibles sino también las 
actividades intelectuales y todo lo sensible e inteligible y todo lo no 
existente y existente, y, según la aspiración, sé extendido incognos-
citivamente lo alto, hacia la unión de lo que está por encima de toda 
esencia y conocimiento. Pues con el éxtasis irresistible y purifica-
damente liberado de ti mismo y de todas las cosas, dejando todo y 
liberado de todo hacia el supraesencial rayo de la tiniebla divina, 
serás conducido a lo alto. (Pseudo Dionisio Areopagita, 2002, libro 
I, sección I)

Ahora bien, la experiencia mística descrita por Pseudo Dionisio im-
plica un proceso de purificación en el que el alma debe despojarse de 
todas las imágenes, conceptos y representaciones que tiene de la Causa 
Primera, siendo un despojamiento no meramente intelectual, sino que im-
plica una transformación profunda del ser del individuo, pues éste debe 
abandonar no únicamente las ideas erróneas sobre Dios, sino también las 
correctas, ya que incluso éstas son limitadas y no pueden captar la esen-
cia infinita de lo divino: 

Es necesario no sólo establecer y aseverar sobre Ella todas las aser-
ciones de los entes, […] sino también negarlas todas muy imperiosa-
mente, […] y no creer que las negaciones están contrapuestas a las 
afirmaciones, sino que mucho más Ella, que está por encima de toda 
supresión y aserción, está por encima de las privaciones. (Pseudo Dio-
nisio Areopagita, 2002, libro I, sección 2) 

Sin embargo, este proceso de negación no es un fin en sí mismo, sino 
un medio para preparar al alma para la unión con el Uno-Bien, que úni-
camente puede realizarse en el silencio y la oscuridad de la ignorancia 
mística, el conocer-sin conocer o agnosia, id. est., el estado en el que el 
alma, habiendo trascendido todo lo sensible y lo inteligible, se adentra en 
la presencia de Dios:



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 323

Y entonces se libera también de las cosas vistas mismas y de las que 
ven y se introduce en la niebla realmente misteriosa de la incognos-
cibilidad, según la cual [niebla] cierra los ojos a todas las captaciones 
cognoscitivas y deviene en lo totalmente intangible e invisible, siendo 
todo del Que-está-más-allá-de-todo, y de nadie, ni de sí mismo ni 
de otro, uniéndose de la mejor manera al totalmente Incognoscible, 
con la ineficacia de todo conocimiento, y conociendo por encima de 
la inteligencia con el no conocer nada. (Pseudo Dionisio Areopagita, 
2002, libro I, sección 2)

Esta niebla supraluminosa es tan intensa que desborda la capacidad 
de la visión humana, puesto que los conceptos de neblina y luminosidad 
expresan, en paradójica aunque poética conjunción, la inefabilidad de la 
experiencia mística, estado en el que el alma no ve a Dios como un objeto 
externo, sino que se une a Él en una comunión íntima y transformadora, 
unión mística que disuelve las distinciones entre Creador y criatura; em-
pero, esta unión no implica la aniquilación del alma, sino su plena reali-
zación, ya que es en Dios donde encuentra su verdadero ser y su máxima 
perfección. De esta manera, el alma asciende hacia Dios a través de la 
purificación y la negación, pero este ascenso no culmina en un punto final, 
sino que se convierte en un flujo constante de amor y deseo, describiendo 
este movimiento como un éxtasis, en el que el alma sale de sí misma para 
encontrarse con Dios:

De acuerdo con esto, nosotros rogamos que se produzca la niebla su-
praluminosa y que mediante in-mirada e in-conocimiento veamos y 
conozcamos a Quien está por encima de contemplación y conocimien-
to, por el mismo no ver y no conocer -pues esto es el realmente ver y 
conocer-, y alabemos con himnos, supraesencialmente, al Supraesen-
cial, mediante la supresión de todos los entes, como los que hacen 
una estatua natural-en-si quitándole todos los impedimentos que se 
sobreañaden a la pura contemplación de lo oculto y con la sola supre-
sión manifiestan en ella misma la belleza ocultada. (Pseudo Dionisio 
Areopagita, 2002, libro II)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

324 III. ARTE Y RELIGIÓN

IV

La relación entre el neoplatonismo de Plotino y la teología cristiana de 
Pseudo Dionisio Areopagita es un tema de gran profundidad y riqueza 
filosófica y teológica, puesto que, ambos pensadores, aunque separados 
por varios siglos y contextos culturales, comparten una visión jerárquica 
de la realidad que emana de un principio supremo y busca retornar a él, 
por lo tanto, es posible observar cómo las ideas de Plotino influyeron pro-
fusamente en Pseudo Dionisio, quien las adaptó y reinterpretó dentro de 
un marco cristiano, integrando la filosofía griega con la teología cristiana; 
esta integración, empero, se manifiesta de manera particular en sus con-
cepciones del mal y en sus descripciones de la experiencia mística.

Así, Pseudo Dionisio identifica a Dios con el Bien, siguiendo la tradi-
ción plotiniana del Uno-Bien, expresándose la bondad de Dios en la crea-
ción, manifestación de su amor y generosidad y, asimismo, todos los seres 
participan en mayor o menor medida de esta bondad, dependiendo de su 
cercanía o lejanía respecto a Dios. Al igual que Plotino, Pseudo Dionisio 
concibe el mal como una carencia de bien, una desviación o corrupción 
del orden divino, no como una entidad independiente, puesto que el mal 
surge cuando los seres se apartan de su fuente divina, corrompiendo su 
relación con el bien y, aunque la concepción del mal en ambos autores 
es, por tanto, similar en muchos aspectos, hay diferencias importantes. 
En vista de que, Plotino, desde una perspectiva más filosófica, se centra 
en la estructura jerárquica de la realidad y en cómo el mal surge como 
consecuencia de la distancia respecto al Uno; Pseudo Dionisio, en cambio, 
integra esta visión en un marco teológico cristiano, presentando el mal 
como una consecuencia del pecado y de la caída de los seres creados, id. 
est., el mal no es sólo una carencia metafísica, sino también una realidad 
moral que afecta la relación entre Dios y sus criaturas.

Ahora bien, en cuanto a la experiencia mística, tanto Plotino como 
Pseudo Dionisio describen un proceso de ascenso hacia el principio su-
premo, que implica purificación, contemplación y unión. Para Plotino, 
este proceso culmina en la unión con el Uno, un estado de simplicidad y 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

LA INFLUENCIA NEOPLATÓNICA DE PLOTINO EN LA TEOLOGÍA CRISTIANA… 325

perfección absoluta que trasciende todo ser y pensamiento; por su parte, 
Pseudo Dionisio describe la unión mística con Dios como un encuentro 
íntimo y transformador, en el que el alma se sumerge en la niebla supralu-
minosa de lo divino, experiencia que no es sólo intelectual, sino también 
afectiva, basada en el amor y el deseo de unión con Dios. Aunque ambos 
autores comparten una visión similar de la experiencia mística, hay dife-
rencias significativas en cómo la describen, puesto que, Plotino enfatiza la 
trascendencia del Uno y la necesidad de superar todo conocimiento sen-
sible e intelectual para alcanzar la unión, y, Pseudo Dionisio, en cambio, 
integra esta visión en un marco teológico cristiano, presentando la unión 
mística como un encuentro personal, de amor, de donación e íntimo con 
Dios, que es a la vez trascendente e inmanente.

Referencias

Ricoeur, P. (2019). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, Buenos Aires, 
Amorrortu.

Plotino (2015). Enéada, Madrid, Gredos.
Pseudo Dionisio Areopagita (2002), Obras completas. La teología mística. Ma-

drid. BAC
Pseudo Dionisio Areopagita (2007), Los nombres divinos. Madrid. Losada.
Tertuliano (1979). Contra Marción en Fernández, Clemente, Los filósofos medie-

vales I, selección de textos, Biblioteca de Autores Cristianos.





Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Permanencias y transformaciones en 
la religiosidad popular de los habitantes 
de Chimborazo, Ecuador

Permanences and transformations in the popular 
religiousness of the inhabitants of Chimborazo, 
Ecuador

Luis Fernando Botero Villegas*

*  Medellín (Colombia) 1951. Estudios de Antropología en la Universidad de Antioquia (Medellín), 
Licenciatura en Ciencias Humanas y Religiosas con especialidad en Antropología Aplicada (Universi-
dad Técnica Particular de Loja, Ecuador), Maestría en Antropología (FLACSO-Sede Quito, Ecuador), 
Doctorado en Antropología Social (Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social-CIESAS Occidente, Guadalajara, México). Estancia de posdoctorado en CIESAS, 1990-2000. 
Docente, investigador, asesor de proyectos educativos y culturales, Diócesis de Riobamba, Ecuador. 
E-mail: lfboterov@hotmail.com 

Resumen

En este artículo se reflexiona acerca 
de aquellas ideas y prácticas religio-
sas de los habitantes de Chimborazo 
que han permanecido a través tanto 
del tiempo como de una historia que 
no ha sido fácil para ellos. Sometidos 
a autoridades eclesiásticas y civiles 
desde los tiempos de la Colonia hasta 
nuestros días, esas prácticas y creen-
cias se han visto con recelo y, muchas 
de ellas, han sido perseguidas y 
prohibidas; pero, aun así, se han con-
servado hasta nuestros días, algunas 
de manera explícita, otras con mayor 
reserva y, otras, en la clandestinidad. 
Están en juego símbolos, ritos, ideas 
y prácticas religiosas propias de la re-
ligión andina que se conserva en todo 

Abstract

This paper reflects on those ideas 
and religious practices of the in-
habitants of Chimborazo that have 
remained through both time and a 
history that has not been easy for 
them. Subjected to ecclesiastical and 
civil authorities from Colonial times 
to the present day, these practices 
and beliefs have been viewed with 
suspicion and many of them have 
been persecuted and prohibited; but, 
even so, they have been preserved 
to this day, some explicitly, others 
with greater secrecy, and others in 
hiding. At stake are symbols, rites, 
ideas and religious practices typi-
cal of the Andean religion that is 
preserved throughout the provincial 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

328 III. ARTE Y RELIGIÓN

el territorio provincial y que, poco o 
nada, se sabe sobre ellas porque se 
han mantenido escondidas evitando 
el asedio de autoridades religiosas 
oficiales de la Iglesia católica, e inclu-
sive de los investigadores sociales. El 
artículo muestra cómo, pese a estos 
intentos por purificar y cristianizar 
esa vida religiosa de las comunidades 
andinas, indígenas o mestizas, la reli-
gión y la llamada religiosidad popular, 
siguen gozando de buena salud. No 
son solo tradiciones en el sentido que 
siempre se ha utilizado, como algo 
que se arrastra sin saber muy bien 
por qué, sino verdaderas prácticas 
que han demostrado su pleno sentido 
e importancia para el vivir de las co-
munidades empeñadas en mantener y 
reproducir su cultura e identidad. La 
religiosidad popular es, como señala-
mos en el trabajo, un fenómeno social 
total en el sentido de que, a partir de 
su estudio por medio de las ciencias 
sociales, podemos aproximarnos no 
solo a la “cuestión religiosa” sino a 
otros aspectos importantes que sirven 
para rastrear y plantear hipótesis que 
lleven a conocer e interpretar no solo 
la sociedad que se estudia sino, de 
modo igual, a otras sociedades, ya 
sean agrarias o urbanas. Reconoce-
mos que ha habido transformaciones 
e incluso rupturas con el pasado, pero 
es aquí donde la cultura interviene 
para establecer lo que conviene o no 
al grupo, cuáles son las adaptaciones 
que deben darse, o cuáles elementos 
y componentes deben ser cambiados 
por otros a través de procesos propios 
de la transculturación a la que están 

territory and that little or nothing is 
known about them because they have 
remained hidden avoiding the siege 
of official religious authorities of 
the Church. Catholic, and even from 
social researchers. The article shows 
how, despite these attempts to purify 
and Christianize the religious life of 
the Andean, indigenous or mestizo 
communities, religion and the so-
called popular religiosity continue 
to enjoy good health. They are not 
just traditions in the sense that they 
have always been used, as something 
that drags on without really knowing 
why, but true practices that have 
demonstrated their full meaning 
and importance for the lives of com-
munities committed to maintaining 
and reproducing their culture and 
identity. Popular religiosity is, as 
we pointed out in the work, a total 
social phenomenon in the sense that, 
from its study through the social 
sciences, we can approach not only 
the “religious question” but also 
other important aspects that serve 
to trace and propose hypotheses that 
lead to know and interpret not only 
the society that is studied but, in the 
same way, other societies, whether 
agrarian or urban. We recognize that 
there have been transformations and 
even breaks with the past, but this 
is where culture intervenes to esta-
blish what is convenient or not for 
the group, what are the adaptations 
that must be made, or what elements 
and components must be changed 
by others through processes of accul-
turation to which societies that are 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 329

sometidas las sociedades que se en-
cuentran con bastante frecuencia en 
relaciones asimétricas y en conflicto.

Palabras clave

Tradiciones, costumbres religiosas, 
fiestas, creencias, fenómeno social total

quite frequently in asymmetrical and 
conflicting relationships are subjec-
ted.

Keywords

Traditions, religious customs, parties, 
beliefs, total social phenomenon

Después de todo lo que se ha escrito y expuesto hasta ahora sobre 
el tema, pienso que es el momento oportuno para introducir este 
concepto tan difundido, pero, a la vez, tan desconocido: la reli-

giosidad o la religión popular. La religiosidad popular debe ser entendida, 
según Ameigeiras (2008: 465-468), como un fenómeno que aparece ínti-
mamente relacionado con la vida cotidiana de los sectores populares de la 
sociedad y se manifiesta en forma individual o colectiva. Rasgo esencial 
de esta religiosidad es que

no está sujeta a controles institucionales, que crece y se reproduce con 
independencia de las jerarquías eclesiásticas o estructuras religiosas. 
Así desde advocaciones a santos, pasando por cultos populares y re-
conocimientos a las ánimas o apelaciones a distintas entidades espi-
rituales, nos encontramos con un amplio espectro de manifestaciones 
de carácter religioso y mágico-religioso.

Y, en otro lugar 

Más que responder a “normas” preestablecidas o a controles y/o per-
tenencias institucionales, se corresponde con una actitud profunda-
mente vital y existencial donde se recomponen legados y apreciacio-
nes a partir de una singular perspectiva de lo sagrado. Estamos así 
frente a distintas formas y modalidades que los sectores populares 
tienen de asumir y manifestar lo religioso, una de cuyas consecuen-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

330 III. ARTE Y RELIGIÓN

cias más relevantes se vincula precisamente con su apreciación res-
pecto al pluralismo religioso. (Ameigeiras, 2008: 25)

Por su parte, el término “religiosidad”, según Navarrete (2016: 206), 
“hace referencia a una práctica y esmero en cumplir las obligaciones reli-
giosas” y es, a su vez, “la religión de los sujetos de los sectores populares”.

Ya sea gracias a la intervención directa de los creyentes o 
mediante los llamados especialistas sagrados, o especialistas rituales, se 
realizan una serie de comportamientos, acciones y prácticas religiosas 
que son el resultado de componentes históricos, sociales y culturales pro-
pios. Para Ameigeiras (2008) y otros, entonces, la “religiosidad popular” 
es el conjunto de “creencias, gestos, ritos y comportamientos” mediante 
los cuales los sectores populares de la sociedad manifiestan su manera 
particular de entender y vivir aquello que trasciende el mundo de lo co-
tidiano y ordinario considerándolo como sagrado. Esto tiene que ver con 
“la relevancia de matrices culturales y de lógicas diferenciales desde las 
cuales se despliega una cosmovisión donde lo sobrenatural es percibido 
como una dimensión presente en la realidad.” (p. 466; mías las cursivas).

El tiempo y el espacio son, entonces, sacralizados: el tiempo profano 
y el espacio profano, por medio de ritos ancestrales, se convierten en algo 
consagrado y propicio para recibir los beneficios de aquellos seres que, 
de otra manera, no se manifestarían para intervenir positivamente en las 
vidas de quienes los invocan.

La religiosidad o religión popular puede ser, entonces, considerada 
como la religión o religiones “que el pueblo construye partir de su pecu
liar experiencia de lo sagrado”. En este sentido, habría que tener en cuen-
ta una singular constitución de la experiencia de lo sagrado a partir de 
tradiciones religiosas indígenas a las cuales habría que añadir, asimis-
mo, tradiciones provenientes de España;1 pero a las anteriores habría que 
agregar también una serie de creencias provenientes de elementos sim-
bólicos nuevos, si bien, tendrían poca influencia a la hora de considerar 

1   De hecho, para Broda (2009: 282), tanto la religiosidad popular como el sincretismo que la acom-
paña y la nutre se gestaron en la Colonia.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 331

todos aquellos agregados que tenga el fenómeno de la religiosidad popular 
en su conjunto. Como afirma Ameigeiras (2008):

la religiosidad popular ratifica la relevancia del flujo y la circulación 
de los universos simbólicos religiosos en contexto de fuerte mesti-
zación e hibridación cultural. Hacer referencia hoy a la religiosidad 
popular latinoamericana implica entonces tener en cuenta tanto los 
cultos y devociones populares como las manifestaciones religiosas de 
los pueblos originarios. (p. 467; las cursivas son mías)

Sin embargo, aunque se coloque la etiqueta de popular, la experien-
cia nos dice que no son solo los sectores populares los que se remiten a 
este tipo de prácticas. En diversos actos: procesiones, romerías, limpias, 
curaciones, exvotos…, encontramos, asimismo, personas de otras clases 
sociales diferentes a las llamadas populares. Autoridades estatales, fun-
cionarios, empleados y un sinnúmero de personas de clase media y alta, 
buscan a aquellos considerados como especialistas que pueden decirles 
algo acerca del futuro, del destino, del amor esquivo o para que interprete 
sus sueños o premoniciones (Vargas, 1994).

Esto, a mi modo de ver, tiene que ver con lo que Lévi-Strauss denomi-
naba como “pensamiento salvaje”, es decir, la estructura mental del hom-
bre es una sola, no hay diferenciación en cuanto a lo que se posee como 
capacidad de pensar o capacidad mental. Hay una proclividad a catalogar 
lo popular como inferior y colocar en un lugar “superior” otros modos de 
pensar y de actuar más elaborados o “cultos”.

América Latina, a lo largo y ancho de su geografía, está colmada de 
ingredientes religiosos, sean populares o no, desde la llegada de los espa-
ñoles, fueran estos curas doctrineros, funcionarios o encomenderos. Cada 
grupo traía sus propias visiones y prácticas sobre Dios, de las innume-
rables vírgenes y de la todavía más ingente cantidad de santos y santas. 
Además, judíos y moros, asentados durante siglos en la península Ibérica, 
debieron haber influido de algún modo en el carácter religioso de los es-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

332 III. ARTE Y RELIGIÓN

pañoles, en la asimilación de muchas ideas y creencias y en el ejercicio de 
ritos y celebraciones.

Por esto mismo, pienso que hay que establecer la diferencia entre reli-
gión andina y religiosidad popular en el mundo andino. La religión de los 
indígenas de los Andes pervive pese a las persecuciones y prohibiciones. 
La religiosidad o catolicismo popular es esa superposición sincretismo 
o mezcla que se ha establecido históricamente desde la época colonial 
cuando estas religiones entraron en contacto y en conflicto. Pero, la re-
ligión “española”, era en sí misma un cúmulo de agregados de diversas 
formas religiosas que interactuaban y se interrelacionaban en esa época. 
No fue, en otras palabras, un catolicismo puro, como sostienen algunos a 
la ligera, lo que llegó a través de los curas doctrineros y mucho menos de 
las autoridades y encomenderos españoles. El “indio”, cosificado y ho-
mogeneizado, entonces, recibe diferentes formas e ideas religiosas con 
la etiqueta común de religión católica oficial o, como se decía, “la santa 
fe católica”. La diversidad de fiestas, de autos sacramentales, de técnicas 
utilizadas —pintura, teatro, cuadros vivos…— para cristianizar y erra-
dicar las “supersticiones”, sentaron las bases de ese catolicismo popular 
que tenemos en la actualidad en las poblaciones tanto indígenas como 
mestizas de la Provincia. 

Ahora bien, hay un debate en cuanto a la manera de cómo hacer men-
ción de este fenómeno. Para las instituciones eclesiásticas sean católicas 
o protestantes, el término adecuado es el de religiosidad popular, porque 
así se diferencia notablemente de lo que es la religión oficial; aquella 
serie de creencias y de rituales aprobados por las autoridades religiosas. 
En este sentido, la religiosidad popular es considerada como algo que 
debe ser transformado o purificado porque, si bien contiene algunas ideas 
ortodoxas o correctas  también posee un numeroso contenido de lo que se 
consideran supersticiones.2 Para otros, en cambio, el término más apropia-

2   Las supersticiones son aquellas creencias y prácticas que han sobrevivido —superstes, 
supérstite=sobreviviente— desde tiempos remotos y que, se supone, ya deberían haber desaparecido 
en nuestros días. Esta es una idea propia del darwinismo cultural o evolucionismo social que consi-
dera por periodos la transición del salvajismo a la civilización pasando por la barbarie. Sin embargo, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 333

do para describir y entender este fenómeno sería el de religión, es decir, 
darle un estatuto de mayor reconocimiento y respeto.

Sin embargo, mientras que la religión oficial considera de gran impor-
tancia la enseñanza y aprendizaje de la ortodoxia a través de la cateque-
sis, del conocimiento y estudio de la Biblia a partir de criterios estableci-
dos por el magisterio de la Iglesia, de una práctica liturgia que debe ser 
desarrollada desde los rituales oficiales de la institución eclesiástica, 
la religiosidad popular o catolicismo popular, que es explícito, se centra 
en prácticas rituales y en la forma de crear y mantener una relación  ar-
moniosa, benéfica y regular con aquellos seres sagrados o sobrenaturales 
que median o intervienen en los ciclos reproductivos de la tierra y de los 
animales; o, en el caso de los habitantes de los centros urbanos venidos 
de ambientes rurales, sus actividades laborales o comerciales se vean re-
compensadas también. Las festividades, procesiones, romerías, novenas, 
“mandas”,3 exvotos4… son algunas de las formas concretas utilizadas 
para conservar la amistad de esos seres sobrenaturales, entre los cuales, 
obviamente, se incluye a Dios, a la Virgen, a Jesús y a los santos.

La “religiosidad popular”, señala Gómez Arzapalo (2011), y la “re-
ligión oficial” son términos que —desde la antropología— tratan de 
desentrañar las lógicas operantes en uno y otro lado.

para otros el término más apropiado para describir y entender el fenómeno sería el de religión, es 
decir, darle un estatuto “mayor” reconocimiento y respeto.
3   Las mandas son promesas de fe; una especie de negociación con los santos o con la Virgen por 
medio de la cual se intercambia un milagro o un favor por un sacrificio o por una devoción: novena, 
peregrinación...
4   Los exvotos son ofrendas que se hacen a los seres sagrados —Virgen, santos, “Papito Dios”…— 
como acción de gracias —placas con nombres propios en algún lugar de culto, cruces, cuadros, 
imágenes de bulto…— o, asimismo, para pedir un favor —lanas de animales, cabellos de personas, 
velas… “El exvoto es una expresión religiosa de devoción popular. En este sentido, ‘un exvoto es un 
acto de devoción personal, realizado para ser visto por los demás. Tiene por objetivo comunicar a 
otros fieles cómo la intervención sobrenatural favoreció a una persona; representa la relación privile-
giada que unió a ésta con Cristo, la Virgen o algún santo’ (Luque Agraz et al. 2000: 39). La persona 
devota lo lleva a la iglesia o lo mantiene en su ámbito de vida cotidiana, como un altar casero, pero 
en todo caso se valora como testimonio fehaciente de agradecimiento a un santo, a Cristo o a la virgen 
por un favor recibido, lo cual es interpretado por los creyentes como un verdadero milagro.” (Juárez 
y Gómez Arzapalo,  2016: 280-281).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

334 III. ARTE Y RELIGIÓN

Desde el seno de la antropología, la religiosidad popular nece-
sariamente tiene que entenderse desde la particularidad cultural e 
histórica que la origina, es decir, no existe una religiosidad popular 
“omniabarcante” que dé cuenta de los fenómenos religiosos populares 
de todos los lugares. Más bien, la religiosidad popular tiene siempre 
un referente doméstico, es en la particularidad de la historia de un 
determinado pueblo, barrio o colonia donde es posible describir los 
fenómenos religiosos populares significativos a esa población desde la 
singularidad de los procesos que la conforman (p. 313).

Según esto, puede hablarse de una relación dialéctica entre la reli-
giosidad popular y la religión oficial y, aunque hay evidentemente un dis-
tanciamiento entre ambas, no llega a darse una ruptura; asimismo, pese a 
que se dé un cierto acercamiento entre ambas, no se unifican por cuanto, 
afirma Gómez Arzapalo (2011), no se logra nunca “unificar sus proyec-
tos. Esto último hay que destacarlo, pues tenemos que considerar que la 
religiosidad popular tiene su propio proyecto, diferente al de la religión 
hegemónica” (p. 314).

Desde la antropología, entonces, el estudio de la religiosidad popular 
puede aportar al menos dos aspectos importantes: por un lado, “enten-
der la cosmovisión de ‘los de abajo’, en la estratificación social” y, por 
otro, “el entramado cultural donde se inserta un grupo humano específico, 
iluminando de manera especial las relaciones de poder en juego en ese 
entramado”. (p. 314).

Si bien esto es cierto, lo es solo en parte por lo que argumentábamos 
antes: la religiosidad popular tiene que ver con “los de “abajo”, pero no 
solo con ellos, “los de arriba” también participan de ello. Las principales 
manifestaciones de religiosidad popular en la ciudad de Riobamba, no en 
los ambientes rurales, son las de los pases del niño durante la novenas y 
celebración de la Navidad y la de la procesión del Señor del Buen Suceso.

Son los empresarios, los industriales y los banqueros, así como las 
autoridades políticas quienes encabezan y organizan estas grandes, nutri-
das, fastuosas y costosas celebraciones. Que participa la gente del pueblo, 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 335

sí, pero los que hacen posible esto son las clases altas de la ciudad y de 
la Provincia.

Por supuesto, hay pases del niño mucho más modestos que se realizan 
en la periferia de la ciudad, pero la procesión anual del Señor del Buen 
Suceso, solo ese realiza por las principales calles de Riobamba. Ya esto 
no recibiría el nombre de religiosidad popular, aunque las manifestacio-
nes de estas prácticas religiosas se identifican con ella.

Para Giménez (1978, citado por Gómez Arzapalo 2011) hay que tomar 
en cuenta al menos dos aspectos importantes para el estudio de la reli-
giosidad popular: primero, el aspecto socio-cultural ya que existe una im-
portante relación entre los estratos populares marginados y la religiosidad 
popular por cuanto es en el campo, en los suburbios y en las zonas urba-
nas populares donde florece la religiosidad popular; segundo, la cuestión 
histórica, en el sentido de que la religiosidad popular es el resultado del 
cruce de las religiones precolombinas con el catolicismo español. La reli-
giosidad popular, entonces, no es un subproducto o excrecencia de la reli-
gión oficial; no es, tampoco, una religión impura que es preciso purificar 
desde la ortodoxia. Las creencias y prácticas prehispánicas se mezclaron 
con las creencias y prácticas traídas e impuestas por los misioneros y fun-
cionarios españoles. En este sentido, la religiosidad popular tiene poco o 
nada que ver con las reformas impulsadas por el Vaticano II. Existe una 
mentalidad que se origina y permanece con no muchos cambios, desde el 
momento del contacto entre indígenas y españoles.

El carnaval andino, al que se le ha dado en llamar Pawkar Raymi, 
puede ser un buen ejemplo de ello (Botero Villegas 2016); asimismo el 
“pase del Niño” u otras manifestaciones religiosas —procesiones, rome-
rías, peregrinaciones… que, muy probablemente, hayan tenido su origen 
en actos religiosos, los autos de fe y los autos sacramentales, por ejemplo, 
tan comunes en la época colonial.

Otro elemento importante, con el cual estamos completamente de 
acuerdo, y que resalta Gómez Arzapalo (2011: 315) es el hecho de que la 
religiosidad popular tiene su lugar de origen en los “sectores populares 
y étnicos que son sujetos de dominación”, y es allí donde se desarrollan 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

336 III. ARTE Y RELIGIÓN

rituales y prácticas religiosas que no muestran ningún vínculo, al menos 
explícito, con la religión oficial.

En esa relación dialéctica entre religión oficial y religiosidad popular se 
da un proceso de resignificación de elementos oficiales para incorporarlos 
en lo que pudiera llamarse una matriz popular; de hecho, “aunque algunos 
símbolos se compartan, no se comparten los significados, tal puede ser el 
caso de la cruz y las imágenes de cristos, vírgenes y santos”. (p. 315).

En la base de lo específico de la religiosidad popular encontramos 
procesos históricos en los cuales las relaciones establecidas entre las di-
versas experiencias e interpretaciones de lo sagrado obedecen a socieda-
des con culturas y cosmovisiones distintas dando lugar a sincretismos de 
difícil cambio o remoción.

A este respecto, Suárez (2013: 223-224) señala:

En las distintas experiencias (…) se pueden observar dos patrones 
comunes: la distancia con las estructuras eclesiales —o un proce-
so de negociación que delimita las fronteras de su participación— y 
la eficacia de la devoción en la vida diaria que permite resolver in-
quietudes y problemas personales (desde la salud hasta las relacio-
nes afectivas), haciendo jugar en ello múltiples formas del imaginario 
rural (sueños, apariciones, cambio de peso de la imagen, etcétera). 

 La religión oficial, partiendo de la ortodoxia doctrinal y litúrgica, ha 
encontrado serias dificultades en el intento de depurar o de purificar la 
religiosidad popular. A través de la catequesis o de la evangelización, y 
desde los años siguientes al Vaticano II (1962-1965), se ha procurado, 
utilizando medios como el Catecismo de la Iglesia Católica y diferentes 
textos del magisterio de la Iglesia católica, interesarse en la manera como 
se conciben y se vive, por ejemplo, la experiencia sacramental.5

5   Si bien el sociólogo Ameigeiras (2008:55-63) y otros estudiosos abordan el tema del pentecos-
talismo evangélico en profundidad y en el sentido que aquí estamos tratando en relación con la 
religiosidad popular, sería necesario otro espacio para llevar a cabo esta discusión.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 337

Sin embargo, más allá de la erección del templo, los encomenderos, 
por ley, debían, además, financiar todos los objetos destinados al culto y 
la manutención del cura doctrinero. 

(…) mando que cualquier persona que tuviere indios de Repartimiento,6 
que sean de dos mil arriba, tenga en el pueblo o pueblos de ellos un 
clérigo o otro religioso para que los instruya en las cosas de nuestra 
santa fe, e les prohiba sus ritos e ceremonias antiguas… e que si, pu-
diéndolo haber, no lo tuviere, pierda asimismo los dichos indios. Y en 
caso de no ser posible conseguir un sacerdote, el Encomendero estaba 
obligado a proveer de “alguna persona lega, de buena edad y vida y 
ejemplo para que los instruya y enseñe en la vida y doctrina cristiana, 
y los haga ir a la iglesia, y aconseje a vivir virtuosamente”. (Gómez 
Hoyos 1945: 152-153, mías las cursivas)

Hace un par de décadas, la preocupación de la Iglesia oficial se centró 
en los santuarios dedicados a diferentes advocaciones de santos, de la Vir-
gen o de Cristo; muchos planes, proyectos y materiales de evangelización 
se destinaron para tratar de “purificar” las actividades que realizaban 
los romeriantes o visitantes de los diversos santuarios a lo largo y ancho 
de América Latina. Después de varios años y de muchos esfuerzos, estas 
tareas fueron prácticamente abandonadas al constatarse que habían te-
nido muy poco o ningún éxito. Encontramos la razón precisamente en lo 
que hemos venido reflexionando desde el principio, estas mentalidades, 
estas formas de pensar son producto de procesos históricos de largo alcan-
ce y son difíciles de remover por cuanto encontramos contenidos, ideas, 
creencias y prácticas que tienen que ver con la reproducción de la vida. 
Las personas que producen, reproducen y viven esa llamada religiosidad 
popular, no están dispuestas a arriesgarse abandonando aquello en lo que 
han creído “todo un siempre”, y prefieren continuar haciendo lo mismo 
que tradicionalmente han venido realizando y no arriesgarse a experi-
mentar con algo que no conocen aún. Según citaba más arriba a Suárez 

6   En encomienda.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

338 III. ARTE Y RELIGIÓN

y su testimonio etnográfico: “refuerzan la experiencia como mecanismo de 
comprobación de las creencias”. (2013: 222)

Es importante saber que los referentes de las múltiples manifestacio-
nes de la religiosidad popular: procesiones, pases del Niño, peregrina-
ciones, romerías, exvotos, ritos de intensificación… es precisamente la 
regeneración de la vida. El culto rendido a los seres sobrenaturales no 
tiene sentido en sí mismo, es decir, en una acción litúrgica en sí misma; lo 
que busca es que las condiciones necesarias para producir y reproducir la 
vida no se detengan, sino que, por el contrario, continúen.

Lo podemos ver al analizar aquellas representaciones gráficas de los 
ciclos de vida que son los calendarios agro-festivos, agro-rituales o muyuy 
wata, elaborados recientemente (Guilcamaigua y Chancusig, 2011). Si nos 
fijamos en los testimonios que presentaremos a continuación, veremos las 
diferentes prácticas rituales que se llevan a cabo durante todo el año y 
en las diversas estaciones para lograr los beneficios de aquellos seres a 
quienes se acude.

–	 Enero, época de lluvia, “NACE LAS PAPAS A LOS 45 DIAS DE SEM-

BRAR”, “CANTO EN LAGUNA DE FICHIRON”.7

–	 “ROMERÍA AL SEÑOR DE LA MISERICORDIA DE PALMIRA” en 

la estación de lluvias en febrero cuando se están dando las primeras 

papas y habas;

–	 “LA CAMINATA AL SEÑOR DE LA AGONÍA DE PUNÍN LLEVAN-

DO FLORES DE GRANOS A LA CHACRA”, durante las lluvias del 

mes de marzo cuando empiezan a florecer los productos y “LAS MUJE-

RES NO ENTRAR, CHACRA COJE LANCHA”;

–	 “ORACIÓN DE AGRA[DECIMIENTO] A PACHAMAMA, en el mes 

de abril, época de lluvias, cuando “COMIENZA COSECHA DE HA-

BAS VERDES”;

–	 durante el mes de mayo, todavía llueve y “APARECE EL PULUG DE 

PAPA”, “ROMERIA AL VIRGEN DE QUINCHE LLEVANDO SEMI-

7   O Pichirón.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 339

LLAS ROPAS PARA VENDECIRLE”, “PEREGRINACIÓN AL VIR-

GEN D. QUIN[CHE]”;

–	 en el mes de junio que hay sequía y se realiza la “COSECHA DE PA-

PAS CON AZADON”, se hace una “ROMERÍA A PARAMO DE ALA-

JAWAN Y UNA “PEREGRINACIÓN AL VIRGEN D. QUIN[CHE]

–	 en el mes de julio, época de sequía, “DESCANSA LA TIERRA”, “RO-

MERIA [A] ALAJAWAN LLEVANDO CUCAYO”;8

–	 en la sequía de agosto, “BERBECHO DEJA UN MES QUE PUDRA 

EL TERRENO”, “CAMINATA A SANTA ROSA DE UNA FIESTAS 

INDIGENA”;

–	 “CONCURSO DE CANTO RELIGIOSO A LA VIRGEN JERTRU-

DIS”, durante la sequía del mes de septiembre, cuando hay “CRUZA 

DEL TERRENO”;

–	 en octubre, época de sequía, “DESPUES DE LA CRUZA ESTE MES 

QUEDA EN DESCANSO PARA SEMBR.[AR]”, “FIESTA DE PA-

CHAMAMA PARA INICIAR LA SIEMBRA, “EN EL SITIO DONDE 

VAN A SEMBRAR DAR GRAC.[IAS] A DIOS Y PACHAMAMA”;

–	 en la época de sequía de noviembre: “SIEMBRA GRANDE DE LAS 

PAPAS DE 21 A 25 N.”, “LA SEMILLA COMIENZA A NACER DON-

DE ESTABA ENDULZANDO. BOTAR HUESOS DE CUY.”, “DIA DE 

LOS DIFUNTOS VISITA AL CEMENTERIO”, “VISITA DE LOS AN-

GELES A LAS CASAS PIDIENDO COLADA MORADA Y CUERO 

DE CHANCHO”;

–	 época de lluvias en diciembre, “NACE LAS PAPAS Y LAS HABAS EN 

UN MES”, “DEAMATIZACIÓN DE NACIMIENTO DE JESUS”, SE 

BAÑAN A LA MAÑANA EN PUNIN HUAYCO”. 

Cantos, romerías, caminatas, prohibiciones (no pueden las mujeres en-
trar a la chacra), oraciones, peregrinaciones, fiestas, botar huesos de cuy, 
visitas al cementerio, baños, lustrales… son algunos de los ritos de in-
tensificación o actividades realizadas en las comunidades orientadas a 

8   Comida preparada para llevar.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

340 III. ARTE Y RELIGIÓN

garantizar los beneficios de una buena cosecha o de una buena siembra; 
siempre los destinatarios de tales acciones son la Virgen, el Señor y algún 
santo o santa pero, igualmente, otros seres, potencialmente sagrados, que 
habitan en cerros, fuentes de  agua, cuevas u otros lugares. Los espacios 
donde se desempeñan estas actividades también son diversos: chacra, co-
rrales, templos y capillas, santuarios, cerros, vertientes o estanques de 
agua (Botero Villegas, 2016).

Algunas de estas celebraciones cuentan con el aval y la presencia de 
un especialista sagrado católico, un sacerdote, por ejemplo, pero la gran 
mayoría de ellas se hacen a nivel doméstico o comunitario y realizadas por 
las mismas personas de la comunidad: un catequista o rezachidor.

No está de más decir que este tipo de ritos y prácticas religiosas solo se 
realizan por parte de los católicos; los evangélicos, con toda su diversidad 
de grupos, rechazan este tipo de acciones por considerarlas idolátricas y 
supersticiosas. El catolicismo oficial, a través de los denominados agentes 
de pastoral —sacerdotes y religiosas—, también mira con recelo algu-
nas de estas tareas y trata de cambiarlas o, simplemente, desestimarlas 
por juzgarlas incompatibles con la doctrina de la Iglesia.

A pesar de la insistencia en la necesidad de una inculturación de la 
liturgia adoptando, asumiendo o integrando estas tareas religiosas de las 
comunidades rurales tanto indígenas como mestizas, es muy poco lo que 
se ha avanzado en este sentido. Se habla de misas o de celebraciones 
inculturadas, pero es mínima la cantidad de elementos propios de las cul-
turas de Chimborazo que verdaderamente se han tomado en cuenta para 
ese proceso de inculturación.

Sin embargo, por lo que llevamos expuesto, hay un enorme grado de 
dificultad en lograr  este cometido debido también a una evidente condi-
ción de inconmensurabilidad entre la doctrina oficial de la Iglesia católica 
y el, que pudiéramos llamar, corpus de creencias, símbolos y ritos que 
poseen las comunidades rurales o personas que viven en las ciudades y 
conservan una mentalidad agraria estacional o agro-céntrica. 

En otras palabras, no es posible colocar paralelamente o equiparar la 
religión oficial y la religiosidad popular porque son muy distintas. Como 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 341

decía arriba, ambas conviven en un especial distanciamiento sin llegar a 
la ruptura, pero con una gran autonomía también. Se podría hablar de un 
mundo religioso demasiado profundo del cual la Iglesia poca noción tiene. 
No solo están los símbolos, creencias y rituales que guardan relación 
con las labores agrícolas en el campo o algunas tareas en las ciudades, 
se trata, asimismo, de aquellos momentos importantes y  críticos en la 
vida de las personas, familias y comunidades: nacimientos, ritos de paso 
— bautizos y matrimonios—, enfermedades y fallecimientos.

La vida en los Andes, tan cargada de sacralidad, consiste pues, fun-
damentalmente, tanto en saber criar como en saber, dejarse criar. Y, 
justamente, la chacra es el lugar por excelencia en donde esto ocurre. 
Constatamos así, otra vez, que la religiosidad andina es agro-céntri-
ca. (Grillo, 1991: 19)

Ahora bien, dentro de esa totalidad compleja o ese fenómeno social 
total que llamamos religiosidad popular, la cultura y la cosmovisión son 
elementos importantes de diferenciación entre la que pudiéramos llamar 
religiosidad mestiza y la propiamente indígena o andina. Con respecto a 
la fiesta, por ejemplo,

La fiesta religiosa no abarca solo determinados lugares o determina-
dos momentos (en la cosmovisión andina el espacio y el tiempo no se 
conciben separados) sino que la fiesta religiosa se da en todo lugar 
y en todo momento, pero asume formas diferentes en cada caso. La 
religiosidad andina9 consiste en participar en esta fiesta que nunca 
acaba, que siempre se re-crea. La religiosidad andina es un continuo 
sintonizar la vida de la familia, la vida de la comunidad humana, 
con la vida toda del cosmos, con el mundo vivo, en cada uno de los 
estadios fisiológicos que se suceden a lo largo del año. La religiosidad 
andina es la entrega de la vida propia a la vida total del mundo vivo, 
en cada momento y lugar. (Grillo, 1991: 19)

9   Por lo que hemos visto antes, le daríamos el nombre de religión andina.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

342 III. ARTE Y RELIGIÓN

Presentamos un cuadro de las fiestas religiosas, algunas de ellas po-
pulares, que en la actualidad se celebran en la provincia ecuatoriana de 
Chimborazo con el ánimo de ver aquellas que permanecen desde tiempos 
precolombinos y coloniales:

CALENDARIO DE FIESTAS POPULARES EN  CHIMBORAZO

FECHA LUGAR MOTIVO

ENERO

5 Riobamba Rey de Reyes, pase del Niño.

6 Riobamba Rey de Reyes, misa.

6 Calpi Marimbas, procesiones con la Mama negra.

6 Riobamba Procesión del Rey de Reyes: desfiles por las 
calles principales, romerías, paso del Niño.

6 Gatazo Grande  
Licán

Fiesta de reyes: fuegos artificiales, himnos, 
procesiones, invitaciones a compartir comida y 
bebida, elección del prioste y de los reyes em-

bajadores.
San Vicente de  

Yaruquíes
Fiesta de Reyes. Desfile, disfraces, danzas.

19 y 20 Cajabamba Festividades del Patrono San Sebastián, cele-
bración religiosa, con danza, bandas del pueblo, 

fuegos pirotécnicos, festivales artísticos.
20 y 20 Colta Festividades de San Sebastián, misa, bailes 

populares, fuegos pirotécnicos, concursos.
FEBRERO

2 Riobamba Fiesta de la Candelaria, parroquia San Antonio 
de Padua (Loma de Quito).

26, 27 y 28 Colta - Guamote Desfiles indígenas a orillas de la laguna de 
Colta y comparsas.

MARZO

Variable Cerro Alajahuán Pawkar Raymi o Carnaval andino.

Variable Riobamba Novena y procesión de Jesús del Gran Poder, 
parroquia San Antonio (Loma de Quito) y her-

mandad
ABRIL
Variable Yaruquíes Procesión del Señor del Buen Suceso, misa.

Martes Santo Riobamba Procesión del Señor del Buen Suceso, misa.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 343

CALENDARIO DE FIESTAS POPULARES EN  CHIMBORAZO

Viernes Santo Riobamba Procesión del Vía-crucis.

JUNIO

Variable Cerro Alajahuán Celebración del Corpus Christi, misa, ofrendas, 
pamba mesa.

18 al 23 Balbanera Fiesta del Inti Raymi: celebraciones indígenas 
en el solsticio de verano, música, danza, comi-

das típicas.
24 Calpi y Licán Fiesta a San Juan: rodeos, gallo compadre, 

castillo, chamiza, bandas de música y vaca loca.
JULIO

16 Chambo Fiesta de Catequilla —Katik Killa— en Honor  
a la Virgen del Carmen, actividades sociales, 

culturales, deportivas y bailes.
AGOSTO

4 al 5 Sicalpa Festividades de la Virgen de las Nieves, cele-
bración religiosa, danzas, bandas de pueblo, 
juegos pirotécnicos, festivales artísticos, cam-

peonatos deportivos y toros de pueblo.
SEPTIEMBRE

7 y 8 Sicalpa Festividad de la Virgen María Natividad de Bal-
banera, celebración religiosa, danzas, bandas 

de pueblo y juegos pirotécnicos.
15 Cumandá Fiestas Patronales, procesión de la Virgen de 

Dolores.
27 y 28 Pallatanga San Miguel. Fiestas Patronales, desfiles cívicos, 

elección de la          reina, festival de música, festival 
de Canción Nacional, concursos de bandas y 

corrida de toros.
OCTUBRE

4 Riobamba y

Chimborazo

Fiesta en honor de San Francisco de Asís. Loma 
de Quito y comunidades de la Provincia.

NOVIEMBRE
DICIEMBRE



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

344 III. ARTE Y RELIGIÓN

CALENDARIO DE FIESTAS POPULARES EN  CHIMBORAZO

Chimborazo Durante el mes, inclusive desde antes y hasta 
Carnaval, se realizan pases del Niño, la pobla-
ción se organiza y forman grupos que hacen las 
representaciones y se hacen los pases durante 

el día y la noche.
27 al 29 Chambo Fiesta de los Diablitos en honor a San Juan 

Evangelista, actividades religiosas, danzas, 
comparsas.

En el cuadro anterior se advierte que la gran mayoría de fiestas son anuales y religiosas, lo cual im-
plica priostes/as, procesiones o desfiles, disfraces, bandas, carros alegóricos, toros, reinados, DJ10…
Obviamente se presentan las fiestas más relevantes y no se incluyen las innumerables fiestas a 
los santos patronos de comunidades y parroquias: San Sebastián: Cajabamba y Quimiag; San Juan 
Evangelista: Palmira y Chambo; San Juan Bautista: Punín, Yaruquíes y San Juan; San Luis Rey de 
Francia: San Luis y Guasuntos; San Antonio: Cebadas; San Miguel: Pallatanga y Pungalá; San Loren-
zo: Sicalpa; San Pedro: Licto, Alausí y Guamote; San José: Columbe y Achupallas; Apóstol Santiago: 
Calpi y Sibambe; San Lucas: Ilapo; San Andrés; San Francisco de Asís: Tixán y Penipe; San Gerardo; 
San Isidro; San Jerónimo: Cubijíes.

Ahora bien, como bien dice el título, estableceremos un balance de 
aquello que queda, lo que ha desaparecido o ha cambiado después de más 
de cinco siglos de relaciones complejas entre las instituciones coloniales 
y republicanas, así como la institución eclesiástica, por un lado, y las co-
munidades indígenas o mestizas de la provincia de Chimborazo, por otro. 

Se originan, entonces, algunas preguntas: ¿Logró la institución ecle-
siástica alcanzar los objetivos propuestos durante las épocas colonial y 
republicana? ¿Fueron las encomiendas primero y las haciendas después 
los espacios y los medios más adecuados para lograr el adoctrinamiento y 
la cristianización de los indígenas? En el momento actual ¿Podemos decir 
que han cambiado sustancialmente las relaciones entre la institución ecle-
siástica y las comunidades indígenas? En nuestros días, ¿ha cambiado en 
algo la visión que la Iglesia tuvo sobre los indígenas en la época colonial? 

Para responder a estas y a otras preguntas que puedan surgir, voy a 
presentar un caso que me parece relevante con el fin de mostrar una de 

10   Disc-jockey, deejay o disyóquey, equipo de sonido montado en un vehículo y operado por una 
persona.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 345

las numerosas formas mediante las cuales el catolicismo oficial trató de 
“purificar”, “culturizar”, “civilizar” y “elevar” “al indio”, así, de modo 
singular, genérico, reificado, cosificado. Es el caso de un sacerdote que 
presentó a la diócesis de Riobamba, en los años 60, un proyecto para sa-
car al indio de lo que él y otros muchos consideraban su postración y su 
situación indigna.

Dice Mencías en su libro publicado en 196211

Con estos antecedentes nos aventuramos a celebrar la primera fies-
ta religiosa en la comunidad de La Moya. No del todo seguros del 
buen éxito del primer ensayo, pensamos en poner en práctica lo que 
creíamos debía ser una fiesta religiosa: ante todo, religiosa, y, luego, 
ocasión de sanas expansiones. Para lo primero, un padre redentorista 
y el coordinador predicaron la víspera e insinuaron a los indígenas 
que la mejor manera de celebrar una fiesta religiosa era volviendo a 
la amistad con Dios por medio de la confesión y uniéndose con Él por 
la recepción de la sagrada comunión. La gente reaccionó bien: todo el 
día hubo confesiones y lo mismo en la mañana siguiente. Las madres 
misioneras se encargaron de preparar a los indígenas para la confe-
sión y de hacerles cumplir la penitencia por grupos. Los indígenas ya 
confesados iban a relevar a sus familiares en las tareas cotidianas 
para que también pudieran ir a la capilla a confesarse.

El lado humano se lo cumplió realizando el siguiente programa: 
Cabildo solemne  después de la santa misa; juego de bolley-ball, con 
premio donado por el excelentísimo señor obispo; comida en común, 
con sopa de sémola (Cáritas),12 carne de borrego con papas (Aporta-
ción de los “priostes”), leche con pan (Cáritas) y vaso de chicha de 

11   Las cursivas son nuestras hasta que se indique otra cosa.
12   En los años 60, Cáritas recibía alimentos (leche, queso enlatado, sémola…) proveniente de la 
llamada Alianza para el Progreso, un programa proveniente de Estados Unidos bajo la iniciativa 
del presidente Kennedy que, junto con la “Doctrina de la Seguridad Nacional”, entre otras cosas, 
buscaba frenar la influencia de la revolución cubana en el continente (Matrone, 2019: 14). (Pineda 
González, 2013: 17). Por eso, tal programa buscaba, igualmente, “un incremento anual de 2.5 % en 
el ingreso del capital, el establecimiento de gobiernos democráticos, eliminación del analfabetismo 
de adultos para 1970, la estabilidad de precios, eliminación de la inflación o deflación, más equi-
tativa distribución del ingreso, reforma agraria, y planificación económica y social.” (Wikipedia)



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

346 III. ARTE Y RELIGIÓN

jora a cargo de los “priostes”. Por la tarde, piñata, baile amenizado 
por la banda de Calpi a cargo de los “priostes”, a cuya iniciación es-
tuvo el excelentísimo señor obispo. Por fin, rosario vespertino, leche 
y pan (Cáritas) y cine al aire libre. El resultado total no puede ser 
más alentador: ciento cinco comuniones (el anejo tiene una población 
total de cuatrocientos noventa vecinos), ni un solo borracho y sana y 
desconocida alegría en los indígenas.

El éxito logrado interesó a los indígenas. En el mismo día de la fiesta 
solicitaron los de la comunidad de Nitiluisa la autorización del excelen-
tísimo señor obispo para celebrar, en igual forma, su fiesta patronal (…) 
Lo propio, los de las comunidades de SanFrancisco y Guabug, que, con 
idénticos resultados que en La Moya, celebraron sus fiestas patronales. De 
este interés de los mismos indígenas por la cristianización de sus fiestas, de 
su agrado porque sean así en lo sucesivo, nos dan testimonio las palabras 
últimas del discurso de Antonio Inga:

En este memorable año, gracias a Dios y a la Santa Teresita, aquí, en 
mi rincón de las faldas del majestuoso Chimborazo, vemos una aurora 
de resurgimiento, una esperanza de progreso moral…13 En ningún año 
desde cuando existe la capilla no hemos tenido una fiesta como la de 
hoy, con novena y  con bendición con el Santísimo todas las tardes 
durante la novena, confesiones y comuniones.

Sin embargo, no todos los indígenas están dispuestos a cambiar sus 
“tradiciones” de la noche a la mañana. Con todo, cabe crear también en 
ellos el interés por el “progreso moral”.

13   Esta debe ser la “elevación” que desea Mencías.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 347

Consideraciones:
II. Como no parece prudente arremeter el problema14 en toda su 

amplitud, después de tres experiencias que confirman la posibilidad 
de la cristianización de las fiestas de los indígenas, parece oportuno 
intentar un ensayo en mayor escala en las comunidades de la zona de 
la Misión Andina,15 pero, por el momento, atendiendo solo a  las que 
se realizan en los propios anejos.

Aspecto recreativo:
Partimos del principio de que no se puede suprimir nada radical-

mente sino es sustituyéndolo con otra cosa. Por tanto, la orgía de la 
fiesta debe ser sustituida por sanas distracciones.

Por lo pronto para remplazar a las antiguas orgías se organizarán jue-
gos recreativos, concursos, representaciones, cines, comidas en común, 
etc., procurando para lo posterior, ampliar y variar el elenco de las dis-
tracciones, de modo que resulten interesantes para los indígenas y que les 
ocupen toda la jornada. Naturalmente, hay que contar con ellos para la 
elaboración de estos programas y recoger de ellos sus típicas amenidades 
(chamiza, vaca loca, etc.). 

14   Nos parece una palabra que llama la atención, por eso colocamos sus sinónimos: atacar, embestir, 
emprender, agredir, asaltar, abalanzarse, arrojarse…
15   El panorama educativo, económico y social descubierto por la Comisión [ONU, UNESCO, OEA 
Y OMS] fue descrito, literalmente, como de proporciones alarmantes: ‘un total de catorce millones 
de indios (en los tres países visitados [Ecuador, Perú, Bolivia]) de economía autárquica, de caracte-
rísticas culturales atrasadas, prácticamente monolingües y con índices de morbilidad y mortalidad 
muy altos y un nivel de vida extremadamente bajo’. Como resultado de la expedición, fue presentado 
un informe (aprobado por la Junta de Asistencia Técnica de Naciones Unidas en mayo de 1953) en 
el que se proponía un primer programa de actuación para atajar esos problemas. Se decidió asi-
mismo que ‘la mejor manera de realizar las actividades sería combinar los esfuerzos y los recursos 
financieros de las organizaciones participantes en su ejecución, en cooperación con los Gobiernos 
nacionales (…) es patente en las declaraciones de principios y en los informes propagandísticos ela-
borados al efecto el espíritu desarrollista, integracionista y culturalista de la actuación de la Misión, 
perfectamente en consonancia con las teorías de la modernización de las sociedades tradicionales (y 
por extensión atrasadas) entonces tan en boga entre las ciencias sociales. Más allá de los problemas 
estrictamente técnicos consubstanciales a la agricultura campesina, se insistía hasta la saciedad, 
‘los expertos tienen que luchar contra la ignorancia, contra una débil salud, contra la superstición 
a veces, y también contra las enraizadas costumbres seculares de los indígenas (Solo de Zaldívar, 
2000, 26-27).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

348 III. ARTE Y RELIGIÓN

Trabajo de campo en “Guabug.”
El trabajo de campo en Guabug duró del 5 de septiembre al 20 de di-

ciembre de 1958.16 Se escogió dicha comunidad de común acuerdo entre 
la Misión Andina y el coordinador del Comité Ejecutivo.

La Misión Andina sufragó los gastos de permanencia de las religiosas 
($ 160 semanales),17 proporcionó el transporte necesario para las movili-
zaciones a Riobamba, prestó una máquina de coser, implementos para la 
enseñanza de corte, equipos de cocina y catres.

Siguiendo la práctica de la Misión Andina, el domingo 7 de septiembre 
se provocó una reunión conjunta del Cabildo y Club de Jóvenes, para dis-
cutir con ellos la labor a desarrollar y establecer sus prioridades. Después 
de la discusión fue confeccionado el siguiente horario:

a) Días ordinarios:

5:30	 Misa.

6-7	 Catecismo para los niños.

7 Desayuno infantil.

8-12	Visita domiciliaria.

2-5 Clases de costura, bordado, economía doméstica, tejidos, primeros au-

xilios.

Rosario y catecismo para adultos.

Curso de alfabetización.

b) Días festivos:

- Misa con homilía.

- Reunión con el Cabildo y Club de Jóvenes.

- Organización de distracciones; Rosario y Bendición.

Aunque la influencia religiosa deba ser ejercida a través de todas las 
circunstancias, aún por medio de los trabajos sociales, sin embargo, se le 

16   A los cuatro años de ser asumida la Diócesis por Monseñor Leonidas Proaño.
17   Sucres.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 349

ha asignado un lugar concreto y peculiar. Se la ha canalizado hacia estos 
terrenos: catecismos, predicación, vida cristiana.

La vida cristiana de los campesinos tuvo una elevación que se ha man-
tenido en lo posterior. El 4 de octubre comulgaron, con ocasión de las 
fiestas patronales, sesenta personas (Mencías,1962: 131-137).

Y más adelante señala Mencías (1962):

Siendo notoria la ausencia de higiene corporal no obstante la abundan-
cia de agua, se procuró, aprovechando todas las oportunidades, inculcar 
hábitos de aseo. Así, antes de empezar cualquier clase o aprendizaje, se 
les enseñó a lavarse la cara, manos y pies, a peinarse de modo que el pelo 
no les cuelgue sobre los ojos. Una vez por semana a tomar un baño. La 
asistencia a estas prácticas fue asidua p. 140).

Se puede afirmar que la penetración en esta comunidad es absoluta,18 
a juzgar por estos datos estadísticos: en los 107 días de permanencia en 
ella, 10.022 asistencias, o  sea, 96 personas por día a los diferentes actos, 
contando con que la población tiene un total de 329 personas.

Para el futuro, en esta comunidad, se han planteado las siguientes 
actividades,  unas en cooperación, otras, independientemente de la Misión 
Andina.

- Labor intensiva durante los días viernes de cada semana.

- Presencia fija en la comunidad los terceros domingos de cada mes.

- Supervigilancia y organización de los catecismos.

- Preparación de sus fiestas.

- Construcción de letrinas en la escuela.

- Construcción de un horno comunal.

- Dirección de los trabajos de la nueva capilla.

- Colaboración con otros proyectos (Ib. 142).

18   Penetración, intervención, son los términos preferidos por este tipo de agencias de “desarrollo” 
también llamadas ONGs.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

350 III. ARTE Y RELIGIÓN

Hogar indígena “Nuestra Señora de Guadalupe”. El proyecto de contar 
en Riobamba con una institución para la formación integral de los indíge-
nas ha sido larga y vivamente acariciado por el excelentísimo señor obispo 
de la diócesis. Sus líneas maestras constan, por escrito, en las páginas de 
alguna revista y seguramente los archivos del ministerio de previsión so-
cial. Éste deseo ha merecido, por parte de monseñor Proaño, más de una 
gestión en el país y fuera de él.19 Concretamente ante el ministerio de pre-
visión social y ante la misión andina avanzaron a tal punto las gestiones 
hasta casi haber especificado -al parecer- las bases para una inmediata 
realización.

Predominantemente están en el lugar muchachas de Guabug, pero hay 
también de otras comunidades no trabajadas por las madres misioneras. 
Incluso alguna de Saraguro que estuvo de visita y otra de Salasaca han 
podido ser admitidas tan pronto como consigan el permiso paterno.

Por fidelidad al principio no solo de respetar sino de incorporar vital-
mente toda iniciativa, salvo accidentales orientaciones, se ha dejado a las 
madres misioneras la ejecución de este proyecto, hasta planificarlo total y 
detalladamente, de acuerdo con los medios y la experiencia. Hasta tanto 
seguirá el plan trazado por las religiosas, cuyas líneas esenciales se insi-
núan en el horario, que se transcribe a continuación:

5 -5:30	 Levantarse y aseo personal.
5:30 -5:45	 Oraciones y meditación.
5:45 -6:30	 Aseo local.
6:30 -7:30	 Santa misa.
7:30 -8	 Desayuno.
8 -10		  Clases.
10 -10:30	 Descanso.

19   Vale tener en cuenta que las actividades realizadas por el obispo monseñor Leónidas Proaño 
referidas en el texto son anteriores al Concilio Vaticano II. Después de su participación en dicho 
Concilio, monseñor Proaño tuvo una visión completamente distinta a la que se propuso en estos años 
de la mano de la Misión Andina con respecto a labores desarrollistas y, también, lo que tenía que ver 
con la pastoral. A partir de 1970, orientado por el Vaticano II y por la conferencia latinoamericana de 
obispos —CELAM— reunida en la ciudad colombiana de Medellín en 1968, la pastoral diocesana 
se estructuró alrededor de proyectos menos asistencialistas y más liberadores.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 351

10:30 -12	 Clases. Baño.
12 -1:30	 Almuerzo, visita al santísimo y recreo.
1.30 -3	 Costura y bordado.
3 -4:30	 Clases.
4:30 -5	 Descanso.
-6		  Estudio.
-6:40		  Comida.
6:40 -7:30	 Recreo.
7:30 -8	 Oraciones y acostarse.

Las clases que actualmente reciben son de catecismo, aritmética, 
cívica, historia y geografía del Ecuador, lectura y escritura, costura, 
bordado, corte, economía doméstica, agropecuaria, primeros auxilios. 
Los tiempos de recreo van orientados no solo distraerles sino a ense-
ñarles sanas distracciones que luego pueden ser introducidas en el 
círculo de sus familias y amistades.

Los programas se han elaborado de acuerdo con sus actuales co-
nocimientos y con el propósito de darles una formación humana bási-
ca. He aquí algunos que ya están en marcha:

a) Catecismo: Grupo A: Señal de la Cruz, Padre Nuestro, Ave 
María, Gloria, Credo, acto de contrición, Yo pecador, Salve, Man-
damientos. El nombre del cristiano, la señal el cristiano y fin del 
hombre. -Grupo B: explicación del Credo. -Grupo C: la oración y los 
Mandamientos de Dios y de la Iglesia, siguiendo el “Diospac Shimita 
Yachana”.20 (Mencías, 1962:147-149)

Nuestro afán de transcribir en extenso los textos anteriores, no es otro 
que mostrar cómo en los años 50 y 60 y, de alguna manera en nuestros 
días, se buscaba y se busca realizar las mismas actividades que en la 
época colonial. Tanto las doctrinas como las misiones adelantadas por los 
padres redentoristas, para el caso de Mencías, iban más allá de la simple 
catequesis para convertirse, abierta y explícitamente, en una labor “civi-
lizadora” o colonizadora. Esto no puede ponerse en duda después de leer 

20   Aprendiendo la palabra de Dios. La nota es nuestra.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

352 III. ARTE Y RELIGIÓN

los textos de Jorge Mencías (1962) y su apoyo tanto a la Misión Andina 
como de una Iglesia que buscaba el adoctrinamiento y la “elevación” de 
los indígenas a través de su domesticación.

Deseamos advertir, también, que las cursivas utilizadas por nosotros 
buscan marcar el lenguaje y la retórica del autor que en ocasiones es alta-
mente ofensivo y, en otras, busca controlar, dirigir y orientar a la comuni-
dad según sus deseos de “elevación” y de civilización. 

Para ello está la Misión Andina, por un lado y, por el otro, los planes 
de la Iglesia, anterior al Concilio, de un adoctrinamiento que busca deste-
rrar cualquier asomo de religión “pagana” o supersticiosa.

La visión que atraviesa las obras civilizatorias y de cristiandad no es 
otra que la del darwinismo social: los indios no solo están postrados -por 
eso hay que “elevarlos”-, sino que, además, están en una etapa de barbarie 
y es preciso lograr, con los esfuerzos de personas y organizaciones “bien 
intencionadas”, como Mencías, Cáritas y Misión Andina, el estado de ci-
vilización; es decir, hacer que vivan como deben vivir los hombres en el 
siglo XX gozando de todos los beneficios de la modernización y, además 
de bañarse, tener el pensamiento religioso ortodoxo, o sea, correcto. Al 
parecer, no importa tanto si el sistema de hacienda los tiene como sujetos 
dependientes a través del peonaje o del huasipungo; nunca es visto como 
relevante el hecho de que el hacendado obtenga, a través de sus represen-
taciones políticas,21 leyes que cada día sometan más a los indios a la vida 
de la hacienda; de ningún modo es importante, según parece, que la 
paga de los indios e indias de la hacienda sea en especie y no en dinero; 
que el endeude a través de los socorros y suplidos sea cada año mayor y 
que las deudas pasen de padres a hijos. Tampoco parece tener mucha 
relevancia las acciones de algunos curas que, cómplices con hacendados 
y tenientes políticos, se aprovechaban de los indígenas para su propio pro-
vecho. Lo que importa, según el “elevador” Mencías, con sus religiosas y 
religiosos, es que los indios aprendan a rezar de memoria las oraciones y a 

21   Para la época, diputados provinciales y nacionales.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 353

bañarse, así como a celebrar una fiesta religiosamente y no las “orgías” a 
las que su cultura y tradiciones los tienen acostumbrados.

Si durante la Colonia, personajes como el Virrey Francisco de Toledo 
y el visitador Cristóbal de Albornoz, entre muchos otros, como nos lo re-
cuerda Gareis (2004),22 buscaban extirpar las idolatrías, así tuvieran que 
acabar con las culturas, estos nuevos exterminadores tampoco tuvieron 
ningún reparo en ensalzar lo suyo y despreciar lo de los demás en una  
equivocada e inútil misión de arrasar con aquello que no entendían, no 
querían entender o entendían mal.

Sin embargo, encontramos en el siglo XVIII, dos siglos antes de que 
Mencías escribiera su libro, al “Dr. Dn. Manuel Vallejo, cura propio de 
San Sebastián de Cajabamba”,23 quien, en 1764, escribía, citado por Freile 
(2003: 89-90), en un espíritu que nos parece lascasiano:

(Los indios) han reflexionado sobre su miseria, maltrato, falta de tie-
rras, opresión y, sobre lo útiles y necesarios que son al Rey y a los 
españoles, todo lo que debe hacernos más cautos y prevenidos porque 
sobre estos conocimientos es muy fácil y natural aspirar a mejor for-
tuna. Los medios que en Dios siento necesarios para recurrir a este 
peligro en servicio de ambas Majestades24 son, el primero y princi-
pal, que se vele por los tribunales y jueces subalternos, en defender 
a los indios, de las injusticias y opresiones y extorsiones que se les 
hacen, que verdaderamente son grandes y continuas, tomando para 
esto extraordinarias providencias, conforme al deseo de su Majestad, 
porque de aquí nace el ver a los españoles como enemigos, aborre-
cer la dominación y querer sacudir el yugo. No  imponer a los indios 
presión alguna o bienes, fuera de su tributo,25 que contentos apenas 

22   Francisco de Ávila y Juan Sarmiento de Vivero, en el siglo XVII, contra las idolatrías de Hua-
rochirí, en Perú, destruyendo “18.000 ídolos movibles y 2.000 ídolos fijos”; y, de igual modo, y en el 
mismo siglo, los visitadores y extirpadores de idolatrías, Fernando de Avendaño y Bernardo de Noboa 
en Cajatambo, también en Perú.
23   ANH/Q, Rebeliones, Caja 2, “Certificación del Dr. Dn. Manuel Vallejo, cura propio de la Pa-
rroquia San Sebastián de Cajabamba, Comisario del Santo Oficio de la Inquisición y Capellán del 
Monasterio de Monjas de esta Villa de Riobamba, Riobamba, 14 de diziembre de 1764.
24   Debe referirse al rey Carlos III y a su esposa la reina María Amalia de Sajonia.
25   Fueron famosas las acciones de los corregidores españoles obligando a los indios a recibir 
prendas y objetos diversos traídos de España para que los pagasen u obligaran a otros a comprarlos.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

354 III. ARTE Y RELIGIÓN

pueden pagar, porque es indecible la miseria con que pasan su vida, 
su almuerzo grosero y escaso, su vestido áspero, pobre y desabriga-
do, su cama el suelo sin más colchón que un poco de paja en algunos 
(…) el verdadero motivo de la rebelión fueron las gañanías,26  pues 
mientras esto no se habló, no solo no resistieron la numeración, sino 
que se sujetaron gustosos, y con una especie de gloria… padecen en 
las gañanías terribles vejaciones de los caciques, mayordomos, etc., 
fugitivos, amarrados y arrastrados, y solo  con violencia notable se 
sujetan a ellas (…). 

Para la misma época, y en un tono similar, Tadeo Orozco y Piedra,27 
cura párroco de Licán decía.28

Pues no carecemos de verosímiles y bien fundadas noticias de que en 
estas cercanías hay poblaciones de indios que se han retirado de estos 
pueblos. La decadencia nos es manifiesta; y unos pueblos tan numerosos 
están hoy casi desolados y no lo atribuyo a otra cosa que a la servidumbre 
de Mitas; la misma que ha ocasionado la sublevación de este lugar por 
habérseles impuesto a los indios que estaban en posesión de su libertad, 
sin haberla hecho nunca, por cuyo motivo se ha hecho horrorosa la Nume-
ración pues han conceptuado ser ella el origen de esclavitud tan terrible 
para ellos; ¡y justamente! (…). También los caciques los hostilizan mucho 
y los destruyen, gravándolos y apensionándolos con la amenaza de darlos 
para las mitas (Ib.  90-91).

Estos testimonios nos llevan a pensar que la institución eclesiástica 
no tuvo una postura uniforme con respecto a la situación vivida por los 
indígenas dentro de los sistemas de repartimiento y encomienda.

26   El mismo Vallejo las describe este aspecto de los llamados gañanes: “Las gañanías han des-
terrado de esta jurisdicción innumerables indios, es sumo el horror que tienen de esta pensión, ya 
porque los ocupan de pesadísimos ministerios y en que las más veces por los cargos que les hacen 
quedan esclavos de por vida.”
27   ANH/Q, Rebeliones, Caja 2, “Certificación del Dr. Dn. Thadeo de Orozco y Piedra, cura propio 
del pueblo de Licán”, Riobamba, 14 de diziembre de 1764.
28   El cacique o señor étnico se había convertido en una pieza más del engranaje de la estructura 
de subordinación colonial, en este sentido, la subalternidad le había conseguido ciertos privilegios 
en esa nueva disposición estamental (Freile, 2003).



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 355

Sin embargo, tales posturas debían enmarcarse en las leyes propias 
del derecho indiano; en otras palabras, en ningún momento esas leyes 
cuestionaron la supuesta legitimidad del orden impuesto por la Corona es-
pañola en sus colonias americanas. 

El libro de Freile (2003), además de reseñar lo anterior, trae a colación 
un argumento que nos parece bastante discutible

Todavía en nuestros días, dice Freile, nuestro pueblo tiene una marca-
da tendencia a guardar fidelidad al grupo de pertenencia, a sus usos, 
costumbres, mitos y tabúes; fidelidad que se resuelve en solidaridad 
con el pasado y en hermandad habitual con los coterráneos, lo que 
a veces se genera en parroquialismo hasta en las grandes ciudades.

Por su larga experiencia de explotación, en que cada logro es fru-
to de largos esfuerzos tiende a defender a todo trance lo conseguido. 
Por ello su religión es ritualista: cumplidos tales ritos, Dios bendice 
lo que se tiene o se desea. Pero la defensa de lo conseguido se realiza 
individualmente, ya casi no se practica la solidaridad no ritual nues-
tro hombre ha terminado aceptando el dolor y la muerte como destino-
ya-decidido- por otro (el conquistador, la suerte, Dios, el gobierno…), 
algo que le llega desde fuera, da el sí a ser-para-la-muerte,29 pero no 
acepta la muerte-por-el-otro, no acepta, en el plano religioso, ser-con-
los-otros, busca casi siempre para sí mismo, con las excepciones que 
ya son tópico, no es solidario, es no solidario. (2003. 18-25)

Esta visión fatalista de Freile se contradice con la manera como los 
indígenas expresan su deseo de vivir. Los bautizos, los matrimonios, el 
Carnaval y otras festividades demuestran no solo ese querer seguir vivien-
do como individuos sino como grupo.

Todas estas celebraciones guardan un fuerte espíritu comunitario por-
que la cultura de los indígenas, muy contraria a la de los otros grupos, es, 
pese a todas las amenazas y transformaciones, una cultura de lo común es 
comunitaria por los lazos intrafamiliares, que se reproduce precisamente 

29   Frase tomada del libro Ser y tiempo, del filósofo Martin Heidegger.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

356 III. ARTE Y RELIGIÓN

a partir de labores cotidianas y expresiones festivas durante el año. Ese 
concepto que se impuso sobre un presunto fatalismo o resignación es un 
estereotipo que viene desde la Colonia y que todavía encuentra acomodo 
en muchas maneras de percibir e interpretar al “indio”. Como ejemplo de 
eso siempre recurren a argumentar con un tipo de música que expresa 
esa manera de ver las cosas y de tratar de definir los sentimientos del 
“pobre indio”, en la soledad de las montañas, en la servidumbre… y, lo 
que es peor, aplicamos el “paradigma de salvataje”, llorar por aquello 
que nosotros mismo hemos destruido o ayudado a destruir. Que el régi-
men de hacienda en Chimborazo fue la versión más dramática de todo el 
Ecuador, es cierto (Botero Villegas, 2001; 2011), pero no por eso debemos 
pensar que los indígenas carecieron de un espíritu festivo aún dentro de 
las mismas haciendas. Está muy bien documentado el hecho de que los 
indígenas celebraran las fiestas principales aún dentro de la hacienda y, 
para ellos era esto tan importante, que las celebraban, aunque tuvieran 
que recurrir a los “socorros” y “suplidos” (Guerrero, 1991; Moreno Yánez, 
1989; Kingman, 1992).

Para concluir esta lectura y reflexión sobre el libro de Freile, podemos 
decir que el autor constata, para la época en que fue escrita su obra, que 
aún permanecen muchas de las prácticas y creencias religiosas que fue-
ron propias de los indios durante la época colonial. Si bien nos alejamos 
de algunas de sus interpretaciones, consideramos que, para los objetivos 
del artículo, podemos darnos cuenta de que los propósitos de doctrinas y 
frailes misioneros en la Colonia y de la institución eclesiástica en la Repú-
blica, hasta nuestros días, estrategias como la de la tabula rasa, la traduc-
ción a las lenguas nativas de catecismos y otros libros religiosos, así como 
la instauración de numerosas fiestas dedicadas a santos, santas, advoca-
ciones a la Virgen y devociones del Señor, resultaron, según el balance 
que podemos tener ahora, en cierto modo, poco efectivas. Sin embargo, las 
transformaciones se dieron, como veremos luego, pero fueron cambios que 
se realizaron conservando lo que pudiéramos llamar una matriz original. 
Lo nuevo fue adoptado, adaptado y resignificado para conservar los obje-
tivos primordiales en cuanto a creencias y prácticas.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 357

Las ciencias humanas y sociales, sobre todo para el caso de la antro-
pología religiosa, la historia de las religiones o la fenomenología y socio-
logía de la religión, deben continuar intentando dar razón de lo que en la 
actualidad tenemos en cuanto al hecho religioso de los pueblos indígenas. 
El reduccionismo, los prejuicios y los estereotipos han invadido y conta-
minado estas interpretaciones dando como resultado simplismos y tergi-
versaciones de lo que en realidad pudiéramos encontrar allí. Ha habido 
muchos a priori y topoi, o lugares comunes, que suponen muchas cosas 
solo por el hecho de que se está hablando del “indio” y le hacemos cargar 
todo aquello que, para nosotros y nuestra manera de pensar, es, no solo 
distinto sino amenazante (Arditi, 1988).

A nuestro parecer, el racismo, la racialización, y los prejuicios de la 
sociedad con sus pretensiones centenarias de blanquear al “indio”, de inte-
grarlo, de hacerlo “como nosotros” a través de la educación y de las nume-
rosas “tecnologías discursivas”, han estado presentes en la manera de ver 
al “indio” antes y ahora. Seguimos con esa idea fija y equivocada de que 
hay que cambiarlo, de que hay que hacerlo a nuestra imagen y semejanza 
porque nuestro modelo de hombre “occidental y cristiano” es el único váli-
do, nuestra cultura es la única y superior, y nuestra religión es la verdadera 
y, por eso, hay que terminar con sus creencias y “prácticas supersticiosas”. 
En el fondo son pretensiones colonizadoras y civilizadoras pensando que 
nuestro proyecto de sociedad y de organización política es el mejor y único 
modelo cuando sabemos —o no— que esto está muy lejos de ser cierto, que 
muy bien documentada está la existencia de sociedades con otros proyectos 
societales y políticos válidos y alternativos a la actual propuesta neoliberal 
y globalizadora que busca ser hegemónica (Graeber, 2011).

El libro de Recalde (2011: 28-42), en la sección, “Fiestas y celebra-
ciones”, describe diferentes ritos que se llevan a cabo en determinados 
lugares, tiempos y con determinados motivos a los santos, la Virgen María 
o a Jesús. 

Todas esas celebraciones tienen la particularidad de que, con elemen-
tos propios del cristianismo, manifiestan un profundo sentido étnico. Es 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

358 III. ARTE Y RELIGIÓN

decir, en la base de tales festividades puede encontrarse un sustrato cul-
tural propio.

Veamos algunos casos al respecto.

Celebración del día de Finados. La celebración del día de Finados 
marca el inicio del ciclo festivo, como señala el taita Domingo Gua-
mán Upaya, de la comunidad de Shumid.

He escuchado sobre los Finados, diciendo que se está pidiendo 
por los abuelos, tíos, familias fallecidos, nuestros padres haciendo o 
comprando los panes, cocinando en las pailas en el lugar donde se 
daba sepultando sus familias fallecidas, se compartía entre todos. En 
una ocasión, como si fuera por un castigo de Dios han fallecido 14.700 
personas; la gente por incomprensión ha acostumbrado moler el maíz 
negro y hacer la colada morada para comer. (Recalde, 2011: 29)

El ciclo festivo inicia la víspera con las celebraciones de “Ángeles so-
mos”: se recorre de casa en casa toda la comunidad, “pidiendo” la colada 
morada. Se reza en cada casa por las almas de los difuntos, en un lugar 
preparado para los “ayas”.30 Allí se coloca la colada morada y el guagua 
de pan o huahua tanda;31 además, se pone alrededor las diferentes se-
millas que se van a sembrar durante el año y los productos que se van a 
cocinar al día siguiente, como ofrenda de las almas.

La celebración de los “Finados” o de los “finaditos”, se refiere a la 
Conmemoración de los fieles difuntos que la Iglesia realiza el 2 de noviem-
bre de cada año para recordar a quienes murieron siendo fieles a su fe. 
Sin embargo, esta celebración, por parte de los indígenas de Chimborazo, 
muestra una serie de particularidades propias que, incluso, las diferencia 
enormemente de la celebración por parte de los mestizos, aunque estos 
utilicen elementos comunes como la colada morada y las guaguas de pan.

30   “Ayas”, en kichwa, ánima, fantasma. Pluralización castellana utilizando la S. En kichwa sería 
“ayakuna”. Nuestra la nota.
31   Pan con forma de niño.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 359

Un ejemplo de ello es la invitación que se le hace al familiar fallecido 
a que comparta las viandas que se llevan y depositan cerca o sobre la 
tumba. Mientras se consumen los alimentos se va hablando con el difunto 
contándole todo lo sucedido durante el año transcurrido desde la última 
visita. Se le dice lo mucho que lo extraña la familia y la comunidad, y viene 
luego la despedida hasta el próximo año.

Dentro de la fiesta que propone oficialmente la Iglesia, los indígenas 
inscriben su manera particular de celebrar el evento. Hay una especie de 
fusión o, quizá, una yuxtaposición, de lo tradicional prehispánico, con 
lo aportado por la doctrina eclesiástica española. Es difícil llegar a saber 
cuánto de lo teológicamente cristiano está realmente presente en este tipo 
de celebraciones.

Lo mismo podemos decir con respecto a otra celebración o fiesta, de-
dicada al Señor de Cobshe.

Esto relata don César Silva, antiguo Síndico de la capilla, quien 
además cuenta que, años después, vino la peste bubónica que casi 
acaba con toda esa gente:

Después de los Finados viene la celebración al Señor de Cobshe,32 
patrono de la lluvia,33 que visita las distintas comunidades del sector 
en el tiempo de las siembras, a mediados de noviembre y cuando la 
sequía amenaza a los sembríos.

Se organizaron para hacerle quedar [a la imagen] y pasarle las 
fiestas que se organizan, desde entonces, en la semana de Pascua, con 
soldados y otros números más. (Ib. 28-29)

Lo más probable es que este poder o capacidad del Señor de Cobshe de 
intervenir para, mediante procesiones y rogativas, obtener o controlar la 
lluvia haya sido atributo de alguna deidad celestial o uránica andina en el 

32   Cobshe es una comuna perteneciente a la parroquia de Achupallas del cantón Alausí. La nota 
es nuestra.
33   Es lícito preguntarnos si históricamente se ha dado un proceso de mimetización durante el cual 
alguna divinidad de la lluvia en los Andes fue asumida por esta imagen del Señor de Cobshe como 
en otros casos con diversas imágenes de santos y de la Virgen María. Nuestra la nota.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

360 III. ARTE Y RELIGIÓN

pasado,34 como puede ser el caso de las llamadas divinidades felínicas.35 
Podemos afirmar, para adelantar nuestra argumentación, que antiguas 
deidades andinas son conservadas, pese al adoctrinamiento eclesiástico 
de varios siglos, en un ropaje que les permite seguir presentes y actuando 
eficazmente hoy como lo hicieran en el pasado.

Desde hace algunos años, a mediados de noviembre, se ha hecho 
costumbre que en petición de lluvia o de “buen año” trasladen la 
imagen36 hacia Mapahuiña,37 en donde se reúnen de Azuay y Sha-
glay. Luego pasa al pueblo de Achupallas y, de ahí, a San Antonio 
de Tacatán, en donde pasan una fiestita con el Señor de Cobshe. Esto 
sucede en la comunidad. Allí montan a caballo con los gallitos, se 
dan la vuelta a la plaza. Otros que siguen a los compañeros salen y 
corren con los gallos. Unos se llaman capitanes y estos son priostes 
que pasan la misa. (Ib. 30) 

Aunque la imagen represente a Cristo, referente de la comunidad ca-
tólica del sector, se puede observar que todo lo realizado es propio de la 
cultura andina que allí se vive desde época prehispánica. 

Nos informan que antiguamente llevaban la imagen por Shumid y 
otras comunidades aledañas. Algunos dicen que la imagen pasaba seis 
meses en Achupallas y seis meses en Cobshe.

Este inicio se complementa con una romería que realizan los miem-
bros de la comunidad de Shglay a Guagraurcu en el sector de las Tres 
Cruces. Ahí llegan en gran cantidad a presentar distintas ofrendas 
a la Pachamama y a dejar los encargos de sus animalitos, de sus fa-
milias y a pedir un “buen año”. Realizan “corridas de gallos” y hay 
abundante comida y trago. Las “ofrendas” se dejan entre las piedras, 

34   “La lluvia es la expresión palpable del poder celeste.” (Gutiérrez Usillos 2003: 113) Nuestra la 
nota.
35   Gutiérrez Usillos, 2003: 114. La nota es nuestra.
36   Del Señor de Cobshe.
37   Otra comunidad también de la parroquia Achupallas.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 361

en la parte alta del cerro llamado Guagraurcu, donde también se ce-

lebra algunas veces la misa.

Veamos otro ejemplo de la manera como, si bien se toma un elemento 
proveniente del catolicismo, su celebración nos obliga a dirigir nuestra 
mirada a algo propiamente prehispánico. Notamos claramente la adop-
ción y la adaptación de elementos foráneos con una re-simbolización o 
re-significación propia de la cultura andina de Chimborazo.

Otra de las celebraciones grandes es la de la Cruz, el día 3 de mayo, 
cuando se va al Tintillay, en la comunidad de Dalincochas de la Parroquia 
Sevilla (Alausí)

Este es un lugar sagrado, donde vamos a rezar y se lleva velitas. 
A cambio, traemos tierrita, piedras del lugar. Ahí hay una roca de en-
canto. Hay que traer unas piedritas que se botan en el lugar de los 
ganados y se pone también en el lugar donde se paran los animales. 
Hacemos esto porque poniendo las piedritas los animales se ponen 
más bravos; lo mismo hacemos en otros lugares sagrados dela parte 
baja como en Iltuz o en San Nicolás de Chunchi, en donde se aparece 
la santa cruz en unas piedras. Igualmente se celebra durante este mes 
de mayo.

Es un lugar donde hay una pampa grande y en medio hay una 
gran piedra redonda. Allí se va para celebrar las cruces. En medio 
de numerosa asistencia, participan en la corrida o juego de los gallos 
y otros divertimentos propios de la zona como los toros, las danzas y 
presentación de artistas.

Durante el mes de julio se celebra el Corpus Christi. (Ib. 33)

Conclusiones 

En este artículo hemos hecho en un intento por hallar una interpretación 
válida al estado actual del hecho religioso en los indígenas y mestizos de 
Chimborazo, hecho que los intentos y estrategias que los misioneros du-
rante la Colonia y en lo que va de la República trataron de introducir para 
cambiar o aniquilar lo que ellos percibieron como supersticiones y obras 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

362 III. ARTE Y RELIGIÓN

del diablo, no tuvieron el efecto deseado. Hemos visto cómo continúan 
hasta hoy esas prácticas equivocadamente entendidas como idolátricas o 
producto del paganismo y propias de mentalidades primitivas.

Lo que hemos podido ver es una diversidad rica en experiencias, ritos, 
símbolos y signos que buscan y logran, la mayoría de las veces, celebrar 
alegremente la vida a través de ceremonias, demostrando que no son, ni 
de lejos, seres-para-la muerte.

Esa diversidad, esa riqueza de experiencias hace poco posible que po-
damos asirla en unos cuantos conceptos abstractos a los que estamos tan 
acostumbrados según nuestra manera occidental de pensar. Se nos esca-
pan de las manos y de las teorías que manejamos esas virtualidades que 
están en las entrañas del hecho religioso de tantas sociedades y culturas. 
La etnografía nos habla cada día de esa exuberancia de pensamientos, 
creencias y prácticas que cotidianamente se expresan en todo el mundo 
dándole sentido a la vida y derrotando, de esta manera, el absurdo y la 
fatalidad (Eliade, 1973). 

Ahora bien, la manera de pensar, la mentalidad que da origen a esas 
permanecías a pesar de, no lo dudamos, las transformaciones que históri-
camente se han dado, tiene que ver con ese modo de razonar dependiente 
del ciclo de vida estacional agrícola que se caracteriza por ser repetitivo y 
se manifiesta a través de un sinnúmero de fiestas y celebraciones con muy 
pocas variantes.38 Parte de esa mentalidad tiene su origen en las épocas 
precolombina y colonial, y se mantiene hasta nuestros días resistiéndose 
a aceptar y adoptar, sin más, nuevas creencias y prácticas religiosas. La 
cultura del grupo, en este sentido, regula lo que puede asumirse y de qué 
manera. A través de la institucionalización centenaria de las hermanda-
des y del priostazgo y, mediante las complejas configuraciones sociales 
que se dan alrededor de imágenes, ideas, creencias y prácticas sacrales, 
esa mentalidad se contrapone a un razonamiento histórico y a una ética 
individual y colectiva.

38   Esto lo encontramos en los llamados calendarios agro-festivos o agro-rituales.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 363

La ciclicidad del tiempo anidado en una cosmovisión agro-céntrica 
es todo lo contrario al devenir histórico; además, más allá del cumplimien-
to de las normas y rúbricas que la tradición impone para fiestas, celebra-
ciones y ritos, no hay una exigencia clara y perentoria que obligue a un 
determinado comportamiento ético como se debería esperar de fiestas que 
tienen como referente a Dios, la Virgen o los santos. Pero, y aquí podría 
hallarse el sentido de todo esto, es que el fin último no es obtener, me-
diante el ritual, una vida moral o ética, una conversión moral, más bien, 
el beneficio que se busca es tener una buena cosecha o un importante 
incremento en el número de animales mediante los ritos de intensificación 
(Botero Villegas, 1990). Si las cosas se hacen bien, si se realiza el ritual 
de acuerdo a una tradición que ha demostrado ser efectiva, entonces el 
ser sagrado o sobrenatural no puede hacer otra cosa que responder posi-
tivamente, está obligado a ello. Para decirlo de otra forma, los priostes y 
priostas, los romeriantes, los que participan en las  procesiones y en las 
fiestas, los miembros de las hermandades, todas las personas que de una  
u otra manera celebran cada año y en la misma época alguna fiesta reli-
giosa, lo hacen de manera utilitarista y pragmática, es decir, buscan que 
el ser sagrado al cual se encomiendan se  sienta agradado por lo que se le 
ofrece, y, en contraprestación, deba retribuir generosa y oportunamente de 
la manera que los oferentes esperan. Sin embargo, si bien es cierto, en-
tonces, que esas celebraciones de los llamados ritos de intensificación son 
actos interesados que buscan la benevolencia y respuesta deseada del ser 
sobrenatural al cual están dirigidos, también es cierto que se practican 
numerosos ritos de acción de gracias u otros medios, como son los exvotos.

Pese a los esfuerzos por purificar esa “religiosidad popular” y de “ele-
var” al indio para que se aleje de esas formas idolátricas y paganas de 
entrar en contacto interesado con Dios, esta es la manera de pensar que se 
ha establecido a través de experiencias centenarias y ninguna idea nueva, 
por muy buena o interesante que sea y aunque venga de la oficialidad de 
la Iglesia, va a poder remover, a no ser que, como se dijo, sea adoptada y 
adaptada por el grupo al panteón conocido, como veíamos antes con res-
pecto al Señor de Cobshe que puede ser visto como “señor de la lluvia”, o 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

364 III. ARTE Y RELIGIÓN

la Virgen María, como mama killa o mama luna.39 Para quienes discurren 
de este modo, no se puede correr el riesgo de poner en duda lo que tra-
dicionalmente se ha considerado y se ha hecho para regenerar la vida de 
individuos y comunidades aceptando algo nuevo o distinto cuya eficacia 
no se ha comprobado todavía. Rogativas, procesiones, fiestas, pases, no-
venas… seguirán realizándose año tras año porque “así ha sido todo un 
siempre” y es la fe de los mayores, de los antepasados que, en ningún 
momento y por ninguna razón, puede ser puesta en duda, y menos aún, 
cambiada. 

Según esto, aunque un componente de ese hecho religioso prehispáni-
co u original permanezca o se conserve invariable, como es el concepto de 
“muerte-vida”, “desaparición-regeneración” que se da en el ciclo agrario 
y pecuario propio de esas culturas, por cuanto la Pachamama40 es funda-
mental, y se depende en todo momento de fuerzas “genésicas” para una 
buena cosecha o el incremento de los animales para la vida, esas fuerzas 
o virtualidades son que han sido atribuidas a dioses o divinidades de 
la naturaleza, han tenido cambios por cuanto ha habido incorporaciones 
o adopciones, adaptaciones y re-significaciones, y que, pese a ellas, el 
sentido original de los ritos, en este caso de intensificación, se mantiene. 

Veamos un ejemplo que nos puede ayudar a comprender lo que esta-
mos argumentando.

39   En el mes de septiembre se celebra la fiesta de Koya raymi que para ofrecer los granos que van 
a sembrarse. (EA). 

“La fiesta de la fecundidad y la belleza femenina, es el Koya-Killa Raymi que, de acuerdo 
a las creencias andinas comprende que cada 21 de septiembre es el fin de la preparación de los 
suelos y el inicio de los cultivos. La cosmovisión indígena coincide que es el tiempo de escoger las 
mejores semillas para la nueva siembra en la Pachamama o madre tierra.” Recuperado de https://
www.culturaypatrimonio.gob.ec/varios-eventos-en-cuenca-para-celebrar-la-fiesta-de-la-feminidad-
o-koya-killa-raymi/

“El calendario andino está dividido en dos solsticios y dos equinoccios, todos estos relacionados 
con el Sol y la Luna vinculados estrechamente con la Tierra para la productividad, los beneficios 
y la provisión de alimentos. Estas celebraciones forman parte de un ciclo que avanza en espiral y 
son: el Pawkar Raymi (equinoccio, corresponde al Carnaval andino), el florecimiento; el Inti Raymi 
(solsticio, fiesta del sol), tiempo de cosecha; el Coya Raymi (equinoccio), la fecundidad; y el Capak 
Raymi (solsticio), la fiesta de la germinación.” Recuperado de https://www.lahora.com.ec/secciones/
el-coya-raymi-es-la-fiesta-de-la-fecundidad/
40   Naturaleza.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 365

El día Domingo41 todas las personas elegidas se trasladan hacia el 
pueblo, al llegar oyen la misa celebrada por el cura párroco esta misa 
es celebrada cobrando a los capitanes para que sean anunciados sus 
nombres, al terminar la misa inicia la procesión con la Virgen a la 
cual lo llevan los capitanes y a San Resurrección, luego de esta pro-
cesión los capitanes realizan los capillos ya sea de bebida, dinero o 
algunas frutas (Cepeday  Cunduri, 1984: 20-21.26) (FD)42

Antes de sembrar hacían oraciones, después hacían una cruz so-
bre la tierra con la mano, del centro de la cruz cogía la tierra y la 
besaba echando después en el huacho.43 Se nombraban algunos san-
tos: San José, el Niño, el Señor de la Resurrección para que ayuden a 
producir. La comida para siembras y cosechas era preparada con cuy 
y conejo. Se recogían los huesos del cuy y conejo en los huachos para 
que produzca bien. (EA)44

Para este tipo de fiesta se ponen de acuerdo tanto el Capitán y el 
paje. Es la fiesta en honor al Santo Resurrección, ésta se realiza al 
finalizar la Semana Santa (Chicaiza,1985: 9-22) (FD)

Especial atención, entonces, debe merecernos el hecho de que una de 
las invocaciones o ensalmos se dirige al “Señor de la Resurrección.”

Las actividades agrarias cuentan con ese principio que pudiéramos 
denominar o presentar con los opuestos

Muerte/vida     muerte/resurrección45

41   De Pascua.
42   Material escrito que se conserva en el Fondo Documental Diocesano de la diócesis de Riobamba
43   Surco.
44   Entrevista realizada por el autor.
45   El drama de la vegetación se integra en el simbolismo de la regeneración periódica de la natura-
leza y del hombre. La agricultura no es sino uno de los planos en que se aplica el simbolismo de la 
regeneración periódica (…) lo primordial y esencial es la idea de regeneración, es decir, la repetición 
de la creación (Eliade 1985: 64-65). En todas las sociedades primitivas y algunas históricas existe 
una concepción del tiempo como repetición de ciclos. Al final de cada ciclo y al comienzo del nuevo, 
dependiendo de cada sociedad, se realizan una serie de rituales de finalización y de recomienzo. 
Estos rituales aseguran la regeneración periódica del tiempo (…) Este simbolismo de la regeneración 
periódica del tiempo está extremadamente difundido. Encuentra sus fundamentos la mística lunar de 
las sociedades pre-agrarias (Risoto 2014: 42.43). 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

366 III. ARTE Y RELIGIÓN

El invocar al “Señor de la Resurrección” deja entrever la preocupación 
de que, así como en él se operó el cambio de la muerte a la vida, en el gra-
no sembrado, en la vegetación entera, se desarrolla el mismo proceso, la 
misma transformación, transformación que provocará algo fundamental: 
la vida, la permanencia y continuidad del grupo en el tiempo. Se asocia, 
entonces, las posibilidades del grano sembrado y enterrado con lo ocurri-
do al Señor que resucitó después de la muerte. Con el grano ocurrirá igual 
y, precisamente por eso, se le invoca el Señor, para que él haga posible tal 
transformación de la misma manera como se dio en él.

Referencias

Ameigeiras, A. (2008). Religiosidad popular. Creencias religiosas populares en 
la sociedad argentina, Biblioteca Nacional-Universidad Nacional de General 
Sarmiento, Buenos Aires.

Arditi, B. (1988). El circuito norma diferencia y los micropoderes, Revista del 
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Año XVIII, (53), 56-62.

Botero Villegas, L. (1990). Chimborazo de los indios, Abya-Yala, Quito.
Botero Villegas, L. (2001) Movilización indígena, etnicidad y proceso de simboli-

zación en Ecuador. El caso del líder indígena Lázaro Condo, Abya-Yala, Quito.
Botero Villegas, L. (2011). Para no ser una carga. Pasado y presente de las co-

munidades indígenas de Chimborazo, dos tomos, Editorial Pedagógica Freire, 
Riobamba.

Botero  Villegas, L. (2016). Runas. Sociedad, religión y cultura en los indígenas 
de Chimborazo, Área de investigaciones, Vicaría de Pastoral Indígena-Diócesis 
de Riobamba, Riobamba.

Broda, J. (2009). Religiosidad popular y fiestas patronales. Introducción a la 
parte IV, Cosmovisión Mesoamericana y Ritualidad Agrícola. Estudios inter-
disciplinarios y regionales. Johanna Broda y Gámez, A. (Coordinadoras), Bene-
mérita Universidad Autónoma de Puebla. México. 

Cepeda, J. y Cunduri, M. (1984). La cultura indígena en la Parroquia de Co-
lumbe, Instituto Normal Superior Bilingüe “Jaime Roldós Aguilera”, Colta, 
Chimborazo.

Chicaiza, M. (1985). Estudio de la Comunidad de “Calancha”, Instituto Normal 
Superior Bilingüe “Jaime Roldós Aguilera”, Colta, Chimborazo.

Eliade, M. (1973). Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

PERMANENCIAS Y TRANSFORMACIONES EN LA RELIGIOSIDAD POPULAR 367

Eliade, M. (1985). El mito del eterno retorno, Alianza-Emecé, Madrid.
Freile, C. (2003). La Iglesia ante la situación colonial, Abya-Yala, Quito.
Gareis, I. (2004). Extirpación de idolatrías e identidad cultural en las socieda-

des andinas del Perú virreinal (siglo XVII), Boletín de Antropología, 18 (35), 
262-282. Departamento de Antropología, Universidad de Antioquia, Medellín.

Giménez, G. (1978). Cultura Popular y Religión en el Anáhuac, Centro de Estu-
dios Ecuménicos, México.

Gómez Arzapalo, R. (2011). Aportes teóricos a la reflexión sobre la Religiosi-
dad popular. Enfoque interpretativo desde la antropología y la historia, Libro 
anual, N° 13, 313-330. Instituto Superior de Estudios Eclesiásticos-ISEE, Ar-
quidiócesis de México, Ciudad de México.

Gómez Hoyos, R. (1945). Las Leyes de Indias y el Derecho Eclesiástico, en Amé-
rica Española e Islas Filipinas, Universidad Católica Bolivariana, Medellín.

Graeber, D. (2011). Fragmentos de antropología anarquista, Virus Editorial, Bar-
celona.

Grillo, E. (1991). La Religiosidad en las culturas andina y occidental moderna, 
Cultura andina agrocéntrica, PRATEC-Proyecto Andino de Tecnologías Cam-
pesinas, Lima.

Guerrero, A. (1991). La semántica de la dominación: el concertaje de indios, Libri  
Mundi, Quito.

Guilcamaigua, D. y Chancusig, E. (2011). El Calendario Agrofestivo y la Cartil-
la del saber, Proyecto Educativo Kawsay, Diócesis de Riobamba-Dirección de 
Educación Bilingüe Intercultural de Chimborazo-Manos Unidas de España, 
Editorial Pedagógica Freire, Riobamba.

Gutiérrez, A. (2003). El dios de las tormentas y divinidades de la lluvia, Anales 
del Museo de América, (11), 103-118.

Juárez, A. y Gómez Arzapalo, R. (2016). Un análisis de exvotos: vinculaciones 
humano- divinas en las dinámicas religiosas populares. En M. Padrón y R. 
Gómez Arzapalo (Comps.), Dinámicas religiosas populares: poder, resistencia e 
identidad. Aportes desde la antropología, pp. 279-301.

Kingman, E. (1992). Andrés Guerrero, La semántica de la dominación: el con-
certaje de indios, Procesos. Revista ecuatoriana de historia, (2), 149-152.

Lévi-Strauss, C. (1997). El pensamiento salvaje, Fondo de Cultura Económica, 
Bogotá.

Luque, E. et al., (2000). Imágenes poderosas: exvotos mexicanos, Retablos y ex-
votos. Museo Franz Mayer/Artes de México, México, pp. 32-53.

Matrone, D. (2019). Cómo la pedagogía crítica de P. Freire fue interpretada por 
parte del Monseñor Leónidas Proaño durante la implementación de la radiofó-



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

368 III. ARTE Y RELIGIÓN

nica del Chimborazo en términos educativos, Universidad Andina Simón Bolí-
var, Quito.

Mencías, J. (1962). Estudio de la elevación socio-cultural y religiosa del indio, 
Oficina Internacional de Investigaciones Sociales, Bogotá.

Moreno Yánez, Segundo, 1989. “Ecuador, una nación de nacionalidades”, Ecua-
dor Multinacional. Conciencia y cultura, Abya-Yala-CEDECO, Quito, 13-32.

Navarrete, J. (2016). Conflicto y territorio. Notas sobre el catolicismo popular 
latinoamericano, Intercambio. Anuario del intercambio cultural alemán- lati-
noamericano, Tomo 3, 2011-2014, Liverlag, Berlín.

Pineda, C. (2013). Mujeres y Teología de la liberación en Riobamba y Quito: los 
decenios de 1970 y 1980, Universidad Andina Simón Bolívar, Quito.

Recalde, C. et al. (2011). Los tesoros del Qhapaq Ñan, El Conejo, Quito.
Risoto, L. (2014). Lo sagrado en Mircea Eliade, Claridades. Revista de Filosofía, 

6, Universidad de Málaga, pp. 33-48.  
Solo de Zaldívar, V. (2000). El “desarrollo comunitario” como modelo de inter-

vención en el medio rural, Centro Andino de Acción Popular, Quito.
Vargas, M. (1994). El chiquita Pichay o las limpias de la mala suerte: trayectorias 

individuales y referente colectivo de identidad, FLACSO, Quito.





IV. CARPETA GRÁFICA



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

Arte y Memoria en el espacio urbano: 
serie fotográfica sobre Anti-Monumentos 
en la Ciudad de México

Art and Memory in the urban space: photographic 
series on Anti-Monuments in Mexico City

Ricardo Ignacio Prado-Hurtado
Universidad Anáhuac México

La relación entre memoria, resistencia y espacio público es un cam-
po de estudio fundamental para la comprensión de las disputas 
simbólicas que tienen lugar en la Ciudad de México. En este con-

texto, los anti-monumentos emergen como una estrategia de resistencia 
frente al discurso hegemónico impuesto por el Estado a través de sus 
monumentos oficiales. La presente serie fotográfica busca documentar y 
analizar la dinámica que estos espacios generan en la memoria colectiva, 
a pesar de que la ruta de los anti-monumentos ha sido paulatinamente 
absorbida por el discurso oficial y el turismo, desvirtuando parcialmente 
sus objetivos iniciales.	

La Avenida Reforma es uno de los escenarios urbanos más represen-
tativos de la relación entre poder, memoria y protesta en México. Tra-
dicionalmente, ha sido un espacio de legitimación de la historia oficial, 
como lo evidencian sus numerosos monumentos a héroes nacionales y fi-
guras políticas. Sin embargo, también ha sido el escenario de incontables 
marchas, manifestaciones y actos de protesta social. En este contexto, los 
anti-monumentos emergen como intervenciones tácticas que desafían la 
narrativa dominante del Estado y reivindican acontecimientos que han 
sido invisibilizados o minimizados.

La estrategia es el dispositivo del poder para estructurar y controlar 
el espacio urbano, mientras que la táctica es la acción improvisada de 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

372 IV. CARPETA GRÁFICA

los actores que resisten dicha estructura. (De Certeau, 1980). Los anti-
-monumentos son una expresión paradigmática de la táctica: surgen en el 
espacio delimitado por el poder, pero lo resignifican con nuevos significa-
dos y demandas de justicia. A través de esta serie fotográfica, buscamos 
visibilizar la forma en que estos anti-monumentos dialogan con el espacio 
urbano y los ciudadanos que transitan por la Avenida Reforma.

El anti-monumento es, en esencia, un acto de resistencia. Se opone a la 
versión oficial de la historia y reclama justicia por los crímenes del pasado 
y del presente. No obstante, el mismo espacio que les otorga visibilidad 
también los expone a la institucionalización. La Avenida Reforma, como 
arteria de la ciudad, es también un eje del turismo urbano. Con el tiempo, 
los anti-monumentos han sido incorporados en recorridos oficiales, men-
cionados en guías de viaje y convertidos en atracciones que pueden ser fo-
tografiadas sin que necesariamente se comprenda su significado político.

En este proceso de institucionalización, surge una pregunta funda-
mental: ¿Pierde el anti-monumento su capacidad de desafiar el discurso 
hegemónico al volverse parte del paisaje urbano oficial? Desde la idea de 
la resignificación cultural, podría argumentarse que, lejos de perder su 
impacto, su incorporación al imaginario colectivo lo fortalece como her-
ramienta de memoria. Sin embargo, también existe el riesgo de que se 
trivialice su función de denuncia, transformándose en un mero objeto de 
consumo cultural.

Esta serie fotográfica explora precisamente esa tensión: la del anti-mo-
numento como herramienta de resistencia y su progresiva absorción por 
parte del discurso estatal. A través de imágenes capturadas con la meto-
dología etnográfica visual denominada Walking with Video, (Pink, 2015).  
se documentó la interacción de los ciudadanos con estos espacios y su 
percepción sobre su significado en la actualidad. Esta serie fotográfica es 
parte fundamental de la planeación de esta técnica.

La metodología utilizada para este proyecto combina la fotodocumen-
tación con la técnica etnográfica de Walking with Video. Esta metodología 
permite capturar, en tiempo real, las reacciones de los transeúntes y visi-
tantes de los anti-monumentos. A través de esta aproximación, se puede 



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

ARTE Y MEMORIA EN EL ESPACIO URBANO 373

analizar cómo estos espacios son vividos, interpretados y resignificados en 
la cotidianidad urbana. La fotodocumentación se enfoca en la ubicación y 
entorno de los anti-monumentos en relación con los monumentos oficiales 
y los edificios gubernamentales, en la interacción ciudadana con estos 
espacios y en la transformación y desgaste de los anti-monumentos a lo 
largo del tiempo.

Desde una perspectiva artística, esta serie fotográfica se inscribe en 
la tradición de la fotografía documental comprometida. Inspirada en el 
trabajo de Sebastião Salgado (2013) y Susan Meiselas (2008), busca no 
solo documentar, sino también generar una reflexión crítica sobre el papel 
de la memoria en el espacio público. El tratamiento visual se caracteri-
zará por el uso de colores intensos para enfatizar la atemporalidad del 
conflicto entre memoria y poder, composiciones que jueguen con la escala 
y la perspectiva, destacando la relación entre los anti-monumentos y la 
monumentalidad oficial, así como imágenes con profundidad de campo 
reducida para resaltar detalles y enfatizar el deterioro, intervenciones o 
resignificaciones espontáneas.

Esta serie fotográfica no busca dar respuestas definitivas, sino abrir el 
debate sobre el papel de los anti-monumentos en la memoria colectiva y 
su relación con el poder. Algunas preguntas clave que guían este trabajo 
son: ¿hasta qué punto un anti-monumento sigue siendo un acto de resis-
tencia cuando es incorporado a las rutas turísticas de la ciudad?, ¿pueden 
los anti-monumentos mantener su carácter disruptivo, o están condenados 
a ser absorbidos por la narrativa oficial? ¿De qué manera la interacción 
ciudadana refuerza o transforma el significado de estos espacios?

A través de esta investigación visual, se espera contribuir al debate 
sobre las estrategias de memoria en el espacio público y la constante dis-
puta entre el poder y la resistencia en la construcción del paisaje urbano 
contemporáneo.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025

374 IV. CARPETA GRÁFICA

Referencias

De Certeau, M. (1980). L’invention du quotidien. Tome 1: Arts de faire. Paris: 
Gallimard.

Pink, S. (2015). Doing sensory ethnography (2nd ed.). London: SAGE.
Salgado, S. (2013). Genesis. Köln: Taschen.
Meiselas, S. (2008). In History. Göttingen: Steidl/ICP.



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025



Intersticios, año 29, núm. 63, julio-diciembre, 2025




